
opusdei.org

O vigário auxiliar do
Opus Dei: “Francisco
convida a identificar
as próprias
periferias”

Zenit entrevista Mons.
Fernando Ocáriz, a propósito do
seu novo cargo institucional e
do livro entrevista 'Sobre Deus,
a Igreja e o mundo'..

12/03/2015

Mons. Fernando Ocáriz nasceu em
Paris em 1944. É consultor da



Congregação para a Doutrina da Fé
desde 1986 e de outros dicastérios da
Cúria romana. Em 1994 foi nomeado
vigário geral do Opus Dei e em
dezembro passado vigário auxiliar.
Recentemente foi publicado o livro
entrevista "Sobre Deus, a Igreja e o
mundo" (em italiano, "La Chiesa,
mondo riconciliato"), no qual este
físico e teólogo, autor de numerosos
estudos teológicos, aborda temas
como o trabalho, a liberdade, a
evangelização, a fé e a razão, o papel
da teologia, etc. ZENIT fez-lhe
perguntas sobre o seu recente livro e
sobre a sua nomeação como vigário
auxiliar da prelatura do Opus Dei.

No passado dia 12 de dezembro D.
Javier Echevarría, prelado do Opus
Dei, nomeou-o vigário auxiliar com
plenas competências de governo. O
que implica esta figura?

Os estatutos que a Igreja deu ao Opus
Dei (promulgados por São João Paulo



II com a Constituição Apostólica Ut
sit) estabelecem que o ofício de
prelado é vitalício. A mesma norma
prevê a figura do vigário auxiliar,
como ajuda para o governo da
prelatura quando as circunstâncias o
aconselhem. D. Javier Echevarría
considerou ter chegado o momento
de pôr em prática essa possibilidade,
já prevista pelo fundador nos
primeiros estatutos que se
apresentaram à Santa Sé. Depois de
ouvir os órgãos que o ajudam no
governo pastoral, decidiu nomear-me
vigário auxiliar para que partilhasse
o mesmo poder executivo que o
direito reserva ao prelado.

Graças a Deus nos últimos anos
cresceu o número de circunscrições
da prelatura que dependem de modo
mais direto do prelado. Tudo isso
comporta um notável aumento do
trabalho de governo. O vigário geral
auxiliar – e o novo vigário geral –
podem, com a graça de Deus, dar a



sua ajuda para continuar essa tarefa
de modo direto e manter a
proximidade com as pessoas e as
instituições sociais e educativas que
recebem assistência pastoral do Opus
Dei.

Como se estão a coordenar com o
prelado no trabalho diário?

Coordenamo-nos com um governo
colegial, trabalhando cada um em
diversos assuntos; este modo colegial
de proceder foi estabelecido por São
Josemaria desde o princípio do Opus
Dei. Pela minha parte, todos os dias
peço ao Espírito Santo que me ajude
a ser um fiel colaborador de D.
Javier, que transmite tanto otimismo
e desejos de fidelidade a Cristo na
Igreja.

Os fiéis e cooperadores do Opus
Dei costumam chamar padre ao
prelado, o que é que isso significa?



Em muitos países chama-se padre
aos sacerdotes e mesmo aos Bispos
nalguns lugares. São Josemaria
encarnou de modo intenso esse
sentido de paternidade espiritual.
Essa vivência transmite-se aos
sucessores como um legado valioso,
com o sopro do Espírito Santo. Penso
na esplêndida fidelidade na
continuidade do Beato Álvaro del
Portillo, primeiro sucessor de São
Josemaria. A paternidade do prelado
faz com que os fiéis da prelatura
possam experimentar esse traço
familiar – a Igreja é família – tão
presente na fisionomia espiritual do
Opus Dei.

Os estatutos da prelatura referem-se
à função do prelado com as palavras
"mestre e pai". Isso ressalta que a
tarefa que a Igreja encomenda ao
prelado – tal como a todo o pastor
que está à frente de uma
circunscrição eclesiástica, diocese,
prelatura, etc. – não se esgota no



exercício da potestade de governo,
mas compreende esta dimensão
importantíssima de paternidade para
todos os fieis – sacerdotes e leigos –
que lhe estão confiados.

Quais são os desafios específicos
do Opus Dei durante o pontificado
do Papa Francisco?

O Santo Padre convida cada um a
sair de si mesmo para levar Cristo às
periferias não só geográficas mas
também existenciais, as do pecado
(sabendo que todos somos
pecadores), da dor, da injustiça, da
ignorância. Esse convite interpela-
nos: quais são as minhas periferias?

As pessoas do Opus Dei, como tantos
fiéis da Igreja, testemunham a sua fé
na vida corrente, no lar, no trabalho,
nas relações sociais. São Josemaria
dizia que há algo de santo, divino,
escondido nas situações mais
comuns, que cabe a cada um
descobrir. Também nas periferias da



vida pessoal, se encontra esse algo
santo; quando aliviamos a dor de
quem está ao nosso lado,
combatemos a injustiça social com o
nosso trabalho bem feito,
eliminamos a miséria com o serviço,
ou reparamos, nalguma medida com
a oração, o mal causado pelo pecado.
Além desses desafios da vida
corrente, no Opus Dei desejamos
secundar o exemplo e as iniciativas
do Santo Padre.

Por exemplo?

No Opus Dei desejamos secundar o
exemplo e as iniciativas do Santo
Padre: o saber dar a cada pessoa o
tempo de que necessita, rezar pelos
cristãos perseguidos, fazer amar
mais o sacramento da Penitência,
preocupar-se com os emigrantes que
perdem a vida no Mediterrâneo,
dialogar com aqueles que não
pensam como nós ou não partilham
a nossa fé...



Por que razão D. Javier Echevarría
estabeleceu um ano mariano para
os fiéis e cooperadores do Opus
Dei?

Esse ano nasce em plena sintonia
com a devoção mariana do Santo
Padre e o seu desejo de proximidade
com as famílias. Trata-se de pôr nas
mãos de Nossa Senhora as
necessidades da Igreja e da
humanidade e especialmente das
famílias. A felicidade dos homens
plasma-se na família. Assim D. Javier
Echevarría convida a rezar juntos à
Mãe de Deus no lar, quando seja
possível; por exemplo o Terço e o
Angelus. Nossa Mãe, Santa Maria,
une-nos com ternura a Deus e aos
outros.

No seu livro "Sobre Deus, a Igreja e
o mundo" aparecem com
frequência os conceitos de
liberdade, tolerância e convicções



pessoais. Como pode um cristão de
hoje articular estes valores?

Quando predomina um clima
relativista, é lógica a suspeita de
intolerância para com aqueles que
têm convicções firmes. O relativismo
manifesta – em boa parte na cultura
ocidental – a crise da razão, que
renega a sua própria essência:
procurar conhecer a verdade e o
sentido da existência. Desemboca
facilmente num atuar egoísta.

Por outro lado, a noção de tolerância
emprega-se com frequência como
equivalente ao respeito pelas
opiniões e atuações diferentes das
próprias. No contexto relativista, é
sinónimo de indiferença: concorda
então com uma ideia de liberdade
entendida também como
indiferença. Pelo contrário, o sentido
original do verbo tolerar é o de não
impedir um mal, que se conhece
como tal e que se poderia impedir,



com o fim de evitar um mal maior. A
harmonia entre liberdade, tolerância
e convicções pessoais requer a
atenção ao bem comum. A cultura
individualista tende a ignorá-lo.
Penso que é necessário pôr o
conceito de bem comum no centro do
debate público.

Hoje fala-se pouco de esperança
cristã, um dos temas que trata no
seu livro. Por que motivo lhe
parece interessante falar desta
virtude?

Porque a esperança cristã não é um
simples consolo, como uma
anestesia. Certamente remete para o
nosso destino último; sabemos que
não temos na terra uma morada
permanente. São Paulo põe a
esperança no que nos está reservado
nos céus. Ao mesmo tempo, a nossa
esperança refere-se à vida presente;
é a pequena esperança, a de cada dia,
que se fortifica com a oração e os



sacramentos, essas marcas de Jesus
Cristo, como dizia São Josemaria,
num caminho que conduz à
felicidade eterna.

E que papel tem a esperança
perante situações complexas como
a falta de trabalho, a crise de fé e
de cultura?

A esperança cristã ilumina os
diferentes aspetos da vida pessoal e
social, também as dificuldades a que
se refere; essa luz é a verdade das
coisas e o seu sentido, não assegura
resultados económicos, conversões
ou mudanças culturais, antes
impulsiona a fazer o possível para
resolver os problemas. Nasce no
calor da caridade. Estamos bem
conscientes de que a história não
pode alcançar um termo definitivo
de plenitude imanente. O homem é
livre e está sempre numa
indeterminação aberta tanto ao
progresso como ao fracasso. É a força



do amor de Jesus Cristo, não a nossa,
a que salvará o mundo.

Dá bastante atenção no livro ao
papel da mulher no mundo. Qual é
a contribuição do Opus Dei para a
promoção da mulher na
sociedade?

A mensagem de São Josemaria anima
a mulher a desenvolver uma
presença ativa na ciência, na arte, no
jornalismo, na empresa, na política,
na ação social: em todos os âmbitos
que configuram o espaço público. As
mulheres do Opus Dei recebem a
mesma intensidade de formação
espiritual e teológica que os homens;
por isso, para o governo pastoral da
prelatura, o prelado e os seus
vigários contam com dois
organismos que os assessoram, um
de mulheres e outro de homens.

Pelo que se refere à promoção da
mulher em geral, há numerosas
iniciativas no mundo inteiro: escolas,



colégios, universidades, centros de
formação em zonas socialmente
deprimidas, etc.

E no lar?

A beleza da mensagem sobre a
santificação da vida corrente trouxe
também consigo uma revalorização
das profissões relacionadas com a
atenção do lar e o serviço à pessoa. É
bonito, pois poder-se-ia dizer que a
casa, o lar, é o lugar em que cada
mulher e cada homem se refazem.
Cada cristão é casa de Deus, templo
vivo. A Igreja é uma casa, as mãos de
Deus protegem-nos, são como que
um teto que ao mesmo tempo nos
abre o Céu.

Na prelatura, algumas mulheres
querem livremente ter como
trabalho profissional a
administração doméstica dos
Centros. São um ponto de referência
para cada pessoa que se aproxima
dos apostolados do Opus Dei; o seu



exemplo e dedicação humanizam as
nossas vidas, mostram-nos como
santificar as coisas de cada dia:
ensinam a amar, como só uma mãe
pode fazer. A essas mulheres poder-
se-ia aplicar uma expressão de São
João Paulo II: com um coração que
vê, são autênticas sentinelas do
invisível.

Entrevista original em Zenit

H. Sergio Mora

Zenit

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-vigario-

auxiliar-do-opus-dei-francisco-convida-
a-identificar-as-proprias-periferias/

(11/01/2026)

https://www.zenit.org/pt/articles/opus-dei-com-o-novo-vigario-geral-mais-assistencia-pastoral
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-vigario-auxiliar-do-opus-dei-francisco-convida-a-identificar-as-proprias-periferias/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-vigario-auxiliar-do-opus-dei-francisco-convida-a-identificar-as-proprias-periferias/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-vigario-auxiliar-do-opus-dei-francisco-convida-a-identificar-as-proprias-periferias/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-vigario-auxiliar-do-opus-dei-francisco-convida-a-identificar-as-proprias-periferias/

	O vigário auxiliar do Opus Dei: “Francisco convida a identificar as próprias periferias”

