
opusdei.org

O verdadeiro amor
de si mesmo

Novo texto da série centrada na
formação da personalidade.
Agora, reflete-se sobre o
conhecimento de si mesmo,
com virtudes e defeitos,
necessário para ser feliz.

22/10/2015

«Vós sabeis que não é por bens
perecíveis, como a prata e o ouro (…)
que tendes sido resgatados (…) mas
pelo precioso sangue de Cristo»[1]. S.
Pedro recorda aos primeiros cristãos
que a sua existência tem um valor



imenso, porque foram objeto do
grande amor do Senhor, que os
redimiu. Cristo, com o dom da
filiação divina, enche de segurança
os nossos passos pelo mundo. Assim
o manifestava espontaneamente um
rapaz a S. Josemaria: «'Padre' –
dizia-me aquele rapaz (que será
feito dele?), bom estudante da
Universidade −, pensava no que me
disse... que sou filho de Deus! E
surpreendi-me, pela rua, de corpo
'emproado' e soberbo por
dentro...filho de Deus! Aconselhei-
o, com segura consciência, a
fomentar a "soberba"»[2].

Conhecer a grandeza da nossa
condição

Como entender esse fomentar a
"soberba"? Certamente, não se trata
de imaginar virtudes que se não têm,
nem de viver com um sentido de
autossuficiência que cedo ou tarde
atraiçoa. Consiste antes em conhecer



a grandeza da nossa condição: «o ser
humano é a única criatura sobre a
terra a ser querida por Deus por si
mesma»[3]; criado à Sua imagem e
semelhança, é chamado a levar à
plenitude esta imagem ao identificar-
se cada vez mais com Cristo pela
ação da graça.

Esta vocação sublime fundamenta o
verdadeiro amor de si mesmo que
está presente na fé cristã. À luz desta
fé, podemos julgar os nossos êxitos e
fracassos. A aceitação serena da
própria identidade condiciona a
nossa maneira de estar no mundo e
de agir sobre ele. Contribui, além
disso, para a confiança pessoal que
reduz os medos, precipitações e
inibições, facilita a abertura aos
outros e às novas situações, e
fomenta o otimismo e a alegria.

A ideia positiva ou negativa que
temos de nós mesmos depende do
autoconhecimento e do



cumprimento das metas que cada
um se propõe. Estas partem, em boa
medida, dos modelos de homem ou
mulher que desejamos alcançar e
que se nos apresentam de modos
muito diversos, por exemplo, através
da educação recebida na família, dos
comentários de amigos ou
conhecidos e das ideias
predominantes numa determinada
sociedade. Por isso, é importante
definir quais são os nossos pontos de
referência, já que se forem altos e
nobres, contribuirão para uma
adequada autoestima. E convém
identificar quais são os modelos que
circulam na nossa cultura porque,
mais ou menos conscientemente,
influem na forma como nos
avaliamos.

Interrogar-se sobre os modelos

Sucede, por vezes, que fazemos uma
apreciação distorcida sobre nós ao
ter admitido uns critérios de sucesso



que, na verdade, podem ser pouco
realistas e até nocivos: a eficácia
profissional a todo o custo, relações
afetivas egocêntricas, estilos de vida
marcados pelo hedonismo. Podemos
sobrevalorizar-nos depois de alguns
êxitos, que nos parecem
reconhecidos pelos outros; também
nos pode acontecer o contrário:
desvalorizar-nos, por não haver
atingido determinados objetivos ou
por não nos sentirmos considerados
em certos ambientes. Estas
avaliações erradas são, em grande
parte, resultado de olhar demasiado
para quem qualifica a trajetória
pessoal exclusivamente em função
do que se consegue, tem ou possui.

Para evitar os riscos anteriores, vale
a pena perguntar-se sobre quais são
os nossos pontos de referência na
vida profissional, familiar, social e se
estes são compatíveis com uma
perspetiva cristã da existência.
Sabemos, além disso, que, em última



análise o modelo mais perfeito,
completo e inteiramente coerente é
Jesus Cristo. Ver a nossa vida à luz da
Sua é o melhor modo de nos
avaliarmos, pois sabemos que Jesus é
um exemplo próximo, com Quem
temos uma relação pessoal − de um
eu com um Tu − através do amor.

Autoconhecimento: com a luz de
Deus

Para avaliar-se verdadeiramente, é
fundamental conhecer-se. Esta tarefa
é complexa e requer uma
aprendizagem que, em certo sentido,
nunca termina. Começa por superar
uma perspetiva exclusivamente
subjetiva − "a meu ver", "na minha
opinião", "parece-me"... − para ter em
conta outros pontos de vista. Se nem
sequer sabemos com exatidão como
é a nossa voz e aspeto físico, e temos
que recorrer a instrumentos, como
um gravador ou um espelho, quanto
mais será indispensável admitir que



não somos os melhores juízes para
avaliar a nossa própria
personalidade!

Além da reflexão pessoal, conhecer-
se a si mesmo é fruto do que nos
ensinam os outros sobre nós. Isto
consegue-se quando sabemos abrir-
nos a quem nos pode ajudar − temos
um grande recurso na direção
espiritual pessoal − aceitando as suas
opiniões e considerando-as em
relação a um bom ideal de vida.
Neste âmbito também influem a
interação com quem nos rodeia, as
modas e os costumes da sociedade.
Um ambiente que promove a
reflexão favorece o desenvolvimento
dos recursos de introspeção;
enquanto que um ambiente com um
estilo de vida superficial limita esse
desenvolvimento.

Convém, pois, fomentar hábitos de
reflexão e perguntar-nos como Deus
nos vê. A oração é o momento



oportuno, porque ao mesmo tempo
que conhecemos o Senhor, nos
conhecemos com a Sua luz. Entre
outras coisas, procuraremos
compreender os comentários e
conselhos que podemos receber dos
outros. Nalgum caso, saberemos
distanciar-nos dos juízos de outras
pessoas, quando notamos que os
fazem com fundamentos pouco
objetivos, ou talvez de um modo
pouco reflexivo, especialmente se
julgam segundo critérios que não são
compatíveis com a vontade de Deus.
É preciso saber escolher a quem
prestar mais atenção, porque, como
diz a Escritura: «É melhor ouvir a
reprimenda de um sábio que o louvor
de um louco»[4].

Por outro lado, como todos somos em
parte responsáveis pela autoestima
daqueles que nos rodeiam, havemos
de esmerar-nos para que nas nossas
palavras se reflita a consideração por
cada um, que é filho de Deus.



Especialmente se temos uma posição
de autoridade ou de orientação (na
relação pai-filho, professor-aluno,
etc.) os conselhos e indicações
contribuirão a reafirmar nos outros a
convicção do próprio valor, mesmo
quando se vê que é necessário
corrigir. Este é o ponto de partida, o
oxigénio para que a pessoa cresça
respirando por si mesma, com
esperança.

Aceitação pessoal: assim nos quer
o Senhor

Ao considerar o próprio modo de ser
à luz de Deus, estamos em condições
de nos aceitarmos tal como somos:
com talentos e virtudes, mas também
com defeitos que admitimos
humildemente. A verdadeira
autoestima implica reconhecer que
nem todos somos iguais e aceitar que
outras pessoas podem ser mais
inteligentes, tocar melhor um
instrumento musical, ser mais



desportistas... Todos temos boas
qualidades que podemos
desenvolver e, mais importante,
todos somos filhos de Deus. Nisto
reside a verdadeira autoaceitação, o
sentido positivo do amor-próprio
cristão que quer servir a Deus e aos
demais, rejeitando as comparações
excessivas que poderiam levar à
tristeza.

Em última análise, aceitar-nos-emos
como somos, se não perdemos de
vista que Deus nos ama com as
nossas limitações, que fazem parte
do nosso caminho de santificação e
são matéria da nossa luta. O Senhor
escolhe-nos, como aos primeiros
Doze: «homens correntes, com
defeitos, com debilidades, com
palavras maiores do que as suas
obras. E, contudo, Jesus chama-os
para fazer deles pescadores de
homens (cf. Mt 4, 19),
corredentores, administradores
da graça de Deus»[5].



Perante o êxito e os fracassos

A partir desta abordagem
sobrenatural, contemplam-se mais
profundamente a nossa forma de ser
e o percurso biográfico,
compreendendo o seu sentido pleno.
Relativizam-se, com uma visão de
eternidade, os sucessos e as
realizações temporais. Então, se nos
alegramos com o sucesso na nossa
atividade, sabemos também que o
mais importante é que esta tenha
servido para crescer em santidade. É
o realismo cristão, a maturidade
humana e sobrenatural, que do
mesmo modo que não se deixa levar
pela exaltação que pode provocar o
triunfo ou o louvor, também não se
deixa arrastar pelo pessimismo
perante a derrota. Ajuda muito dizer,
como S. Pedro, que o bem foi feito
por nós em «nome de Jesus Cristo
Nazareno!»[6].



Ao mesmo tempo, admitir que as
dificuldades externas e as próprias
imperfeições limitam as nossas
realizações é um dos aspetos que dá
forma à autoestima, fundamenta a
maturidade pessoal e abre as portas
da aprendizagem. Só podemos
aprender a partir do reconhecimento
das nossas faltas e com a atitude de
retirar experiências positivas do que
aconteceu: «Fracassaste! – Nós não
fracassamos nunca. – Puseste por
completo a tua confiança em Deus.
Não omitiste, depois, nenhum meio
humano. Convence-te desta
verdade: o êxito – agora e nisto –
era fracassar. – Dá graças ao
Senhor e... torna a começar!»[7].
Está-se em condições de empreender
o caminho da Cruz, que mostra o
paradoxo da fortaleza, da debilidade,
a grandeza da miséria e o
crescimento na humilhação, e ensina
a sua extraordinária eficácia.



Trabalhar com segurança e saber
retificar

A segurança pessoal é mais forte
quando se apoia no saber-se filhos
amados de Deus, e não na certeza de
obter o sucesso, que muitas vezes nos
foge. Esta convicção permite tolerar
o risco que acompanha qualquer
decisão, superar a paralisia da
insegurança e manter uma atitude
razoável de abertura à novidade.
«Não é prudente quem nunca se
engana, mas quem sabe retificar
os seus erros. É prudente, porque
prefere não acertar vinte vezes a
deixar-se ficar num cómodo
abstencionismo. Não age com
precipitação desenfreada ou com
absurda temeridade, mas assume
o risco das suas decisões e não
renuncia a conseguir o bem com
medo de não acertar»[8].

Partindo das limitações pessoais e da
capacidade de aprender do ser



humano, retificar pressupõe uma
melhoria, um enriquecimento
pessoal que, por sua vez, reverte no
que o rodeia e em quem o rodeia,
contribuindo simultaneamente para
incrementar a confiança em si
mesmo e no ambiente. Quem se põe
nas mãos do Pai celeste está seguro,
porque «todas as coisas concorrem
para o bem daqueles que amam a
Deus»[9], até as quedas, quando
pedimos perdão ao Senhor e, com a
sua graça, nos levantamos, havendo
crescido em humildade. Deste modo,
saber retificar faz parte do processo
de conversão: «Se dizemos que não
temos pecado, enganamo-nos a nós
mesmos, e a verdade não está em nós.
Se reconhecemos os nossos pecados,
(Deus aí está) fiel e justo para nos
perdoar os pecados e para nos
purificar de toda a iniquidade»[10].

Uma virtude indispensável



A autoestima cresce, em síntese, com
a ajuda da humildade, «porque esta
é a virtude que nos ajuda a
conhecer simultaneamente a
nossa miséria e a nossa
grandeza»[11]. Se falta esta atitude da
alma, não é raro que cheguem
problemas de estima pessoal. Mas
quando se cultiva, a pessoa enche-se
de realismo, e avalia-se
corretamente: não somos homens
nem mulheres impecáveis, mas
também não somos seres
corrompidos! Somos filhos de Deus, e
sobre as nossas limitações alicerça-se
uma dignidade surpreendente.

A humildade gera o ambiente
interior que permite conhecer-nos
como somos e nos impulsiona a
procurar sinceramente o apoio dos
outros, ao mesmo tempo que lhe
damos o nosso. Em última análise,
todos e cada um necessitamos de
Deus, porque «é n'Ele que temos a
vida, o movimento e o ser»[12], que é



Pai misericordioso e vela
continuamente por nós. Quanta
segurança e confiança houve na vida
de Santa Maria! Se pode dizer que
«realizou em mim maravilhas Aquele
que é Poderoso e cujo nome é
Santo»[13] é porque vive muito
consciente da «humildade da sua
serva»[14]. N´Ela, humildade e
consciência da grandeza da própria
vocação, combinam-se
maravilhosamente.

[1] 1 Pe 1, 18-19.

[2] S. Josemaria, Caminho, n. 274.

[3] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 24.

[4] Ecl 7, 5.

[5] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
2.



[6] At 3, 6.

[7] S. Josemaria, Caminho, n. 404.

[8] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
88.

[9] Rm 8, 28.

[10] 1 Jo 1, 8-9.

[11] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
94.

[12] At 17, 28.

[13] Lc 1, 49.

[14] Lc 1, 48.

J. Cavanyes

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-verdadeiro-
amor-de-si-mesmo/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-verdadeiro-amor-de-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-verdadeiro-amor-de-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-verdadeiro-amor-de-si-mesmo/

	O verdadeiro amor de si mesmo

