opusdei.org

A Caminho do
centenario (5): O
trabalho, entre
criacao e redencao

O trabalho humano, para além
de cooperar com 0 projeto
divino da criacdo, participa
também na redenc¢do: assumido
por Cristo, pode tornar-se meio
de santificacao e de
transformacdo do mundo
quando vivido com caridade e
espirito sacerdotal. Assim, o
trabalho quotidiano converte-se
em oferta eucaristica e caminho
para Deus.



19/07/2025

Criados a imagem e semelhanca de
Deus, o homem e a mulher sdo
chamados a colaborar livremente no
designio do Criador. Esta liberdade,
contudo, foi posta a prova desde o
principio e sucumbiu ao orgulho e ao
egoismo. Desde entdo, continua a ser
quebrada pelo pecado ao longo da
histdria. O que o pecado divide,
degrada e fere, precisa de ser
reconciliado, elevado e curado. O
mistério da humanidade do Verbo,
que esteve na origem do proprio
plano criador de Deus, vem ao nosso
encontro na historia da salvagdo
como dom de misericdrdia e mistério
de morte e ressurreicao.

O trabalho humano participa nas
duas dimensdes do unico plano
salvifico de Deus. O artigo anterior
salientava a primeira: através do seu



trabalho, o ser humano coopera com
o0 designio divino de conduzir a
criacdo a sua plenitude. A dolorosa
experiéncia do pecado e as feridas
infligidas a nossa condi¢do humana
convidam-nos agora a considerar a
segunda dimensdo: de que modo o
trabalho pode integrar-se no plano
de salvacdo.

Atividade redimida e
redentora

O Filho de Deus, ao fazer-Se homem,
redimiu tudo o que assumiu'. Quis
partilhar a experiéncia do trabalho e
da vida comum, fazendo com que o
agir humano néo s6 colaborasse no
designio criador de Deus, mas
também participasse na obra da
redencdo. Na verdade, tratando-se de
um unico projeto que visa uma
criacdo renovada, com a liberdade
redimida por Cristo, o homem e a
mulher conduzem a criacdo a uma
plenitude que implica igualmente



reconciliar o que esta dividido,
reordenar o que esta disperso e curar
0 que esta ferido. As consequéncias
do pecado sobre o trabalho humano,
de facto, ndo se limitam a fadiga e ao
suor (cf. Gn 3, 17-19); o pecado pode
também desfigurar o sentido do
trabalho, transformando-o em
instrumento de egoismo e de
orgulho, de exploracdo e de
violéncia. Contudo, dado que o
trabalho foi assumido e redimido por
Jesus Cristo, podemos também falar
aqui, como canta a Igreja no
Preconio pascal, de uma felix culpa: a
capacidade de participar na obra da
salvacdo confere ao trabalho
humano uma dignidade e um valor
ainda maiores.

A constituicdo Gaudium et spes do
Concilio Vaticano II comenta com
realismo que a atividade humana,
constantemente ameacada pelo
orgulho e pelo amor-proprio
desordenado, precisa de ser



purificada e curada pela cruz e pela
ressurreicio de Jesus Cristo®”. Logo a
seguir, o documento dedica um longo
e profundo desenvolvimento a
mostrar como a atividade humana se
eleva e se aperfeicoa no mistério
pascal. A partir do exemplo da vida
de Jesus, compreendemos que a
caridade, que conduz os seres
humanos a santidade, é também a lei
fundamental da transformacao do
mundo®. O trabalho redimido,
enquanto trabalho em Cristo,
informado pelo servico e pela
caridade, torna-se entdo capaz de
renovar o mundo, para o levar a
Deus purificado e curado. O Concilio,
além disso, sublinha o valor das
pequenas coisas feitas por amor: a lei
do amor, que constroi a fraternidade
e transforma os ambientes, as
relacdes e o trabalho, «ndo deve ser
procurada apenas nos grandes
acontecimentos, mas, antes de mais,
na vida quotidiana»™.



A pregacdo de Sao Josemaria sobre o
trabalho, iniciada ja antes do
Concilio, inscreve-se nesta mesma
perspetiva. E a caridade de Jesus
Cristo e a graca do seu mistério
pascal que conferem ao trabalho um
valor salvifico, transformando-o em
obra de Deus. £ 0 amor que salva,
que da grandeza ao que parece
pequeno:

«[O trabalho humano], por humilde e
insignificante que pareca, contribui
para a ordenacao crista das
realidades temporais — a
manifestacdo da sua dimensao
divina — e é assumido e integrado na
obra prodigiosa da Criacdo e da
Redencdo do mundo: eleva-se assim
o trabalho a ordem da graca,
santifica-se, converte-se em obra de
Deus, operatio Dei, opus Dei»"'.
Num texto publicado em Forja, o
fundador da Obra qualificava o



trabalho como atividade redimida e
redentora:

«As tarefas profissionais — também o
trabalho do lar é uma profissdo de
primeira ordem — sdo testemunho da
dignidade da criatura humana;
ocasido de desenvolvimento da
propria personalidade; vinculo de
unido com os outros; fonte de
recursos; meio de contribuir para a
melhoria da sociedade em que
vivemos, e de fomentar o progresso
da humanidade inteira... Para um
cristao estas perspetivas alongam-se
e ampliam-se ainda mais, porque o
trabalho — assumido por Cristo como
realidade redimida e redentora — se
converte em meio e em caminho de
santidade, em tarefa concreta

santificavel e santificadora»'.

Uma obra divina

Quando falava da missdo do Opus
Dei e do que a vocacdo para esse



caminho eclesial comportava, Sdo
Josemaria apresentava o trabalho
humano como uma obra divina: uma
atividade que ndo se limita apenas ao
plano da natureza, mas que envolve
também o da graca. A vocacdo para o
Opus Dei é, portanto, um
chamamento para divinizar as
atividades terrenas, para abrir os
caminhos divinos da terra, para
transformar em ouro, como o rei
Midas, aquilo que parece ser de um
material menos nobre ou precioso".
Mas é evidente que ndo é o homem
quem diviniza o humano: é o proprio
Deus que, pela sua graca, torna
redentora a nossa acdo. Dai a
necessidade de trabalhar em Cristo,
como filhos de Deus, participando na
missdo do Verbo encarnado na
histdria. Assim se dirigia Sao
Josemaria aos seus filhos e filhas
espirituais:

«Ao trabalhar, ndo fazeis uma tarefa
meramente humana, porque o



espirito do Opus Dei é que a
transformeis em obra divina. Com a
graca de Deus, dais ao vosso trabalho
profissional, no meio do mundo, o
seu sentido mais profundo e mais
pleno, ao orienta-lo para a salvagao
das almas, ao relaciona-lo com a
missdo redentora de Cristo»™.

Uma parte importante da luz
fundacional que Sao Josemaria
recebeu — e que transmitiu aqueles
que o seguiram - foi a convicgdo de
que um grande numero de homens e
mulheres sdo chamados, em virtude
do seu batismo, a santificar-se sem
abandonar os lugares nem os
contextos habituais da sua vida. A
sua missao consiste em elevar as
atividades ordindrias a ordem da
graca:

«0 Senhor ndo nos criou para
construirmos aqui uma Cidade
definitiva (cf. Heb 13, 14), porque
este mundo é caminho para o outro,



que é morada sem pesar (Jorge
Manrique, Coplas, V). No entanto,
nos, os filhos de Deus, nao devemos
desligar-nos das atividades terrenas
em que Deus nos coloca para as
santificarmos, para as impregnarmos
da nossa bendita fé, a unica que da
verdadeira paz, alegria auténtica as
almas e aos diversos ambientes. Tem
sido esta a minha pregacdo constante
desde 1928: urge cristianizar a
sociedade; levar a todos os estratos
desta nossa humanidade o sentido
sobrenatural, de modo que uns e
outros nos empenhemos em elevar a
ordem da graca a ocupacdo didria, a
profissdo ou o oficio. Desta forma,
todas as ocupac¢6es humanas se
iluminam com uma esperancga nova,
que transcende o tempo e a
caducidade do mundano»".



Reconciliar o mundo com
Deus

Segundo se depreende dos escritos
do fundador do Opus Dei, o trabalho
e as atividades seculares dos cristaos
sdo meios pelos quais a redengdo se
estende a todo o mundo. Atraveés
deles, a graca alcancga os recantos
mais escondidos das atividades
humanas, mesmo naquelas
realidades que muitas vezes
tendemos a considerar como
meramente profanas:

«Cristianizar o mundo inteiro a
partir de dentro, mostrando que
Jesus Cristo redimiu toda a
humanidade - essa é a missao do
cristao»™”,

«Cristo subiu aos céus, mas
transmitiu a tudo o que €
honestamente humano a
possibilidade concreta de ser
redimido»™".



«O cristao vive no mundo com pleno
direito, por ser homem. Se aceita que
no seu coracdo habite Cristo, que
reine Cristo, em todo o seu trabalho
humano encontrara — bem forte — a
eficacia Senhor. Nado tem qualquer
importancia que essa ocupacao seja,
como costuma dizer-se, alta ou
baixa,porque um maximo humano
pode ser, aos olhos de Deus, uma
baixeza, e o que chamamos baixo ou
modesto pode ser um maximo cristao
de santidade e de servigo»"?,

Afirmar que o trabalho participa na
obra da redencdo equivale a dizer
que os homens e mulheres que
trabalham cooperam, em Cristo, para
a salvacdo do mundo. Por meio do
trabalho bem feito, realizado com
espirito de servico e por amor ao
proximo, todo o batizado contribui
para curar as feridas do pecado, para
tornar a sociedade mais humana e
para restituir a criacdo a sua beleza
original. Esta ideia surge



repetidamente nos escritos de Sao
Josemaria, onde os verbos
“reconciliar” e “reordenar” sao
frequentemente usados como
sinonimos do verbo “redimir”,
muitas vezes no contexto da
instauracdo do Reino de Cristo:

«0O Senhor chama-nos para que nos
acerquemos d'Ele, desejando ser
como Ele: Sede imitadores de Deus,
como filhos muito amados (cf. Ef 5, 1),
colaborando humildemente, mas
fervorosamente, no divino propasito
de unir o que esta quebrado, de
salvar o que esta perdido, de ordenar
0 que o homem pecador desordenou,
de conduzir ao seu fim o que esta
desencaminhado, de restabelecer a
divina concordia de todas as
criaturas»™?,

«Cristo, Senhor Nosso, foi crucificado
e, do alto da Cruz, redimiu o mundo,
restabelecendo a paz entre Deus e 0s
homens. Jesus Cristo lembra a todos:



et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum,se vos Me
puserdes no cume de todas as
atividades da Terra, cumprindo o
dever de cada momento, sendo meu
testemunho naquilo que parece
grande e naquilo que parece
pequeno, omnia traham ad meipsum,
tudo atrairei a Mim. 0 meu reino
entre vOs sera uma realidade!»™.

Os ensinamentos do fundador do
Opus Dei sobre o valor redentor do
trabalho inserem-se naturalmente
em duas grandes perspetivas
teoldgicas que o Magistério da Igreja
e a liturgia acolheram e explicitaram:
que o povo cristdo, em virtude do
batismo, é um povo sacerdotal; e que
o trabalho humano possui uma
dimensdo eucaristica.



Trabalhar com alma
sacerdotal

A participacdo dos fiéis cristdos na
obra da redencdo realiza-se através
do sacerddcio comum, que todos
recebem com o batismo. No Novo
Testamento, Sdo Pedro e Sdao Paulo
falam de um culto espiritual que os
crentes oferecem a Deus com toda a
sua vida (cf. 1Pd 2, 5; Rm 12, 1). No
segundo capitulo da Lumen gentium,
os padres conciliares preferiram
falar do povo de Deus como um povo
sacerdotal, atualizando assim a
doutrina do sacerdécio comum dos
fiéis: «Os batizados, com efeito, sdo
consagrados pela regeneracdo e pela
uncao do Espirito Santo como casa
espiritual e sacerdocio santo, para
que, por meio de toda a obra do
homem cristdo, oferecam sacrificios
espirituais e anunciem o poder
d’Aquele que os chamou das trevas
para a sua luz admiravel»™.



Na consagracdo de um altar, em
1975, Sdo Josemaria afirmou que o
proprio corpo dos cristdos e as
atividades que realizam se tornam
um altar:

«Sempre que consagro um altar,
procuro extrair consequéncias
pessoais: Reparem no que se faz a
um altar para o consagrar a Deus.
Primeiro, unge-se. Nos fomos
ungidos quando nos fizeram cristéos:
no peito, nas costas, com o 6leo
santo. Também nos ungiram no dia
em que fomos confirmados. A nos, os
sacerdotes ungiram-nos as maos. E
eu espero que, com a graca do
Senhor, nos unjam no dia da
Extrema Uncdo, que ndo nos assusta.
Que alegria, sentirmo-nos ungidos
desde o dia em que nascemos até ao
dia em que morremos! Sentirmo-nos
altar de Deus, coisa de Deus, lugar
onde Deus faz o seu sacrificio, o
sacrificio eterno segundo a ordem de
Melquisedeque»"*.



Para o fundador, a santificagcdo do
trabalho e o sacerddcio comum dos
fiéis eram duas dimensdes
inseparaveis de uma mesma
realidade. Frequentemente, Sao
Josemaria exortava a viver com alma
sacerdotal, expressdo que costumava
associar a necessidade de agir com
mentalidade laical. Deste modo,
sublinhava que o exercicio do
sacerddcio comum ndo se limitava a
um conjunto de praticas religiosas,
mas realizava-se sobretudo através
do compromisso nas atividades
temporais, proprias dos fiéis leigos
pela sua vocagdo secular'”,

Os cristaos manifestam a sua alma
sacerdotal ndo apenas através da
oracgao, das praticas espirituais ou
das obras apostdlicas, nem s6 ao
oferecer pacientemente as
dificuldades do dia a dia. Para Sao
Josemaria, os espacgos privilegiados
para o exercicio do sacerddcio
comum sao o trabalho e as ocupacodes



comuns, aquelas que preenchem o
dia de quem vive no meio do mundo.
Ensinava que a mesa de trabalho é
como um altar, e acrescentava que
também o leito conjugal dos esposos
0 é, sublinhando assim que o
trabalho a que se referia abrangia,
em sentido amplo, toda a existéncia
quotidiana e os deveres proprios do
estado de cada um. Para qualquer
cristdo, afirmava, trabalhar tem
analogias com celebrar a santa
Missa: uma Missa que dura todo o
dia.

Servir o Senhor «ndo apenas no altar,
mas em todo o mundo, que para nos
é um altar. Todas as obras dos
homens sdo feitas como que num
altar, e cada um de vos, nessa uniao
de almas contemplativas que é o
vosso dia, diz de certo modo a sua
propria Missa, que dura vinte e
quatro horas, na expetativa da Missa
seguinte, que durara outras vinte e



quatro horas, e assim até ao final da
vossa vida»™®.

Todas as atividades terrenas em que
os fiéis exercitam as virtudes cristas
— o0 cuidado da familia, o testemmunho
na vida social, o descanso e o lazer
vividos com sentido cristdo —
confluem, de facto, nessa missa de
que falava Sao Josemaria. No
entanto, o exercicio do trabalho, seja
ele intelectual ou manual, parece
ocupar um lugar privilegiado. Numa
reunido familiar na América Latina,
comentava que um cirurgido, ao
vestir o que é proprio antes de entrar
no bloco operatdrio, pode
contemplar esse gesto como se se
revestisse dos paramentos, do
mesmo modo que o sacerdote se
prepara para celebrar a Eucaristia.
Da mesma forma, um pequeno
crucifixo sobre a secretdria, junto aos
livros, pode recordar que uma hora
de estudo, para um apostolo
moderno, é uma hora de oracdo. O



esforgo e o compromisso intelectual,
quando orientados para o servi¢o dos
outros e para o bem comum, tornam-
se assim numa oferta agradavel a

Deus™”

A dimensao eucaristica do
trabalho

Na pregacdo de Sao Josemaria sobre
a santificacdo das atividades
terrenas, a exortacdo a trabalhar
com alma sacerdotal liga-se a
perspetiva teologica que reconhece
ao trabalho a sua profunda dimenséao
eucaristica. A tradicdo cristad de todos
os tempos exprimiu implicitamente
esta perspetiva ao falar de oferecer o
trabalho, um costume muito
enraizado na vida de muitos cristdos.
O trabalho, neste sentido, € um
sacrificio oferecido a Deus. Mas em
que consiste exatamente esse
oferecimento? Sera apenas elevar a
Deus o esforco e o sacrificio que o



trabalho implica, como se fosse uma
forma de oracao?

Na realidade, a dimensao eucaristica
do trabalho vai além das
circunstancias exteriores — como as
dificuldades — ou dos sentimentos
interiores — como o sacrificio ou o
esforco. O trabalho é oferenda
eucaristica porque transforma a
matéria do mundo e a consagra a
Deus. De modo analogo ao que
sucede na santa Missa, em que o pao
e o vinho sdo transformados no
corpo e sangue de Cristo, o trabalho
cristdo realiza também uma
transformacdo: a do mundo,
tornando-o mais conforme aos
designios de Deus. Trabalhar
cristimente € dar as atividades
humanas uma nova forma, a forma
da caridade de Cristo. Através do
trabalho, o cristdo pode transformar
e, portanto, consagrar o que passa
pelas suas maos””. Assim, quem
trabalha pode levar a verdade onde



ha mentira, a confianca onde ha
desconfianca, o amor onde ha
inimizade, os bens onde ha pobreza,
a unidade onde hd divisao e a cura
onde ha doenca, tanto fisica como
espiritual.

A dimenséao eucaristica do trabalho
manifesta-se de maneira
particularmente clara na liturgia da
santa Missa, que a Igreja celebra
seguindo fielmente as palavras e
gestos de Jesus. Ao contrario do que
acontecia na antiga alianga, em cujo
altar se ofereciam frutos colhidos
diretamente da terra ou animais do
rebanho, no altar cristao
apresentam-se o pdo e o vinho. Estes
ndo sdo produtos que a natureza
ofereca ja acabados, mas exigem a
intervencdo do trabalho humano
para serem elaborados. Assim o
exprime o rito do ofertorio nas
oragOes do missal com a reforma
posterior ao Concilio Vaticano II, ao
descrever o pdo e o vinho como



«fruto da terra e do trabalho do
homem» e «fruto da videira e do
trabalho do homem».

De forma admiravel, o trabalho
humano vé-se assim integrado no ato
supremo da redencdo — o sacrificio
do Calvario — que se torna presente,
de modo incruento, em cada
celebracdo eucaristica. O trabalho de
um médico e de uma professora, de
um informatico e de uma
enfermeira, de um operario e de uma
atriz de teatro, o trabalho de um
artista e de um engenheiro, de um
cozinheiro e de uma empresaria, de
um advogado ou de um politico, o
cuidado que um pai e uma mae
dedicam a formacao dos filhos, assim
como o resto dos incontaveis
trabalhos, humildes ou destacados,
que compdem a imensa variedade
das atividades humanas honestas,
todos tém lugar nesse altar. Todos
podem ser oferecidos juntamente
com o trabalho que permitiu



elaborar o péo e o vinho,
participando assim no mistério
redentor de Cristo. Como recordava
Sao Josemaria: «Qualquer trabalho,
mesmo 0 mais escondido, mesmo o
mais insignificante, oferecido a
Nosso Senhor, leva a forca da vida de
Deus!»™?".

Houve um momento particularmente
significativo na vida do fundador do
Opus Dei em que o0 seu ensinamento
sobre a dimensdo eucaristica do
trabalho se plasmou numa imagem
eloquente. Referimo-nos a celebragao
da santa Missa no campus da
Universidade de Navarra, em
Pamplona, a 8 de outubro de 1967:

«Refleti um momento no
enquadramento da nossa Eucaristia,
da nossa Ac¢do de Gracgas:
encontramo-nos num templo
singular; poderiamos dizer que a
nave é o campus universitario; o
retabulo, a Biblioteca da



Universidade; além a maquinaria
que levanta novos edificios; e por
cima, o céu de Navarra... Esta
enumeracdo nao vos confirma, de
uma forma palpavel e inesquecivel,
que o verdadeiro lugar da vossa
existéncia crista é a vida corrente?
Meus filhos, onde estiverem os
homens, vossos irmaos; onde
estiverem as vossas aspiracoes, o
vosso trabalho, os vossos amores, € ai
que esta o sitio do vosso encontro
quotidiano com Cristo. E no meio das
coisas mais materiais da Terra que
devemos santificar-nos, servindo
Deus e todos os homens»™.

ApOs esta explicacgao teologica sobre
a participacdo do trabalho humano
na obra da criacdo e da redencao,
nos artigos seguintes retomaremaos e
comentaremos outros ensinamentos
de Sdo Josemaria. Veremos como o
trabalho humano, as atividades
ordindrias e a vocagdo ao Opus Dei
se iluminam mutuamente,



delineando um modo especifico de
participar na missdo do Verbo
Encarnado: como filhos no Filho.

Esta série é coordenada pelo Prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Participam
outros colaboradores, alguns dos
quais sdo professores na Pontificia
Universidade da Santa Cruz (Roma).

[1] cf. Ledo I, Carta a Flaviano, DH
293.

[2] cf. Concilio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 37.

[3] cf. Ibid. n. 38.

[4] Ibid.



[5] Sdo Josemaria, Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 10.

[6] Sdo Josemaria, Forja, n. 702.

[7] cf. Sdo Josemaria, Amigos de Deus,
n. 308.

[8] Sdo Josemaria, Carta 14, n. 20.

[9] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
210.

[10] S&o Josemaria, Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 112.

[11] S&o Josemaria, Cristo que passa,
n. 120.

[12] Ibid., n. 183.
[13] Ibid., n. 65.
[14] Ibid., n. 183.

[15] Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 2.



[16] AGP, P01 1975, p. 824, cit. em
Andrés Vazquez de Prada, Josemaria
Escriva, vol. III, Verbo, Lisboa 2004,
pag. 597.

[17] cf. S4o Josemaria, Carta 25, n. 3;
Cartal0, n 1; cf. também Forja, n.
369, Entrevistas a Sdo Josemaria, n.
117.

[18] S&o Josemaria, Apontamentos de
uma meditagdo, 19737-1968, citado
em Javier Echevarria, Viver a Missa,
Lucerna, Cascais 2012, p. 9.

[19] cf. Sdo Josemaria, Caminho, n.
277,302 e 335.

[20] cf. Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 34.

[21] S&o Josemaria, Forja, n. 49.

[22] S&o Josemaria, Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 113.




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-trabalho-
entre-criacao-e-redencao/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/

	A Caminho do centenário (5): O trabalho, entre criação e redenção
	Atividade redimida e redentora
	Uma obra divina
	Reconciliar o mundo com Deus
	Trabalhar com alma sacerdotal
	A dimensão eucarística do trabalho


