
opusdei.org

A Caminho do
centenário (5): O
trabalho, entre
criação e redenção

O trabalho humano, para além
de cooperar com o projeto
divino da criação, participa
também na redenção: assumido
por Cristo, pode tornar-se meio
de santificação e de
transformação do mundo
quando vivido com caridade e
espírito sacerdotal. Assim, o
trabalho quotidiano converte-se
em oferta eucarística e caminho
para Deus.



19/07/2025

Criados à imagem e semelhança de
Deus, o homem e a mulher são
chamados a colaborar livremente no
desígnio do Criador. Esta liberdade,
contudo, foi posta à prova desde o
princípio e sucumbiu ao orgulho e ao
egoísmo. Desde então, continua a ser
quebrada pelo pecado ao longo da
história. O que o pecado divide,
degrada e fere, precisa de ser
reconciliado, elevado e curado. O
mistério da humanidade do Verbo,
que esteve na origem do próprio
plano criador de Deus, vem ao nosso
encontro na história da salvação
como dom de misericórdia e mistério
de morte e ressurreição.

O trabalho humano participa nas
duas dimensões do único plano
salvífico de Deus. O artigo anterior
salientava a primeira: através do seu



trabalho, o ser humano coopera com
o desígnio divino de conduzir a
criação à sua plenitude. A dolorosa
experiência do pecado e as feridas
infligidas à nossa condição humana
convidam-nos agora a considerar a
segunda dimensão: de que modo o
trabalho pode integrar-se no plano
de salvação.

Atividade redimida e
redentora

O Filho de Deus, ao fazer-Se homem,
redimiu tudo o que assumiu[1]. Quis
partilhar a experiência do trabalho e
da vida comum, fazendo com que o
agir humano não só colaborasse no
desígnio criador de Deus, mas
também participasse na obra da
redenção. Na verdade, tratando-se de
um único projeto que visa uma
criação renovada, com a liberdade
redimida por Cristo, o homem e a
mulher conduzem a criação a uma
plenitude que implica igualmente



reconciliar o que está dividido,
reordenar o que está disperso e curar
o que está ferido. As consequências
do pecado sobre o trabalho humano,
de facto, não se limitam à fadiga e ao
suor (cf. Gn 3, 17-19); o pecado pode
também desfigurar o sentido do
trabalho, transformando-o em
instrumento de egoísmo e de
orgulho, de exploração e de
violência. Contudo, dado que o
trabalho foi assumido e redimido por
Jesus Cristo, podemos também falar
aqui, como canta a Igreja no
Precónio pascal, de uma felix culpa: a
capacidade de participar na obra da
salvação confere ao trabalho
humano uma dignidade e um valor
ainda maiores.

A constituição Gaudium et spes do
Concílio Vaticano II comenta com
realismo que a atividade humana,
constantemente ameaçada pelo
orgulho e pelo amor-próprio
desordenado, precisa de ser



purificada e curada pela cruz e pela
ressurreição de Jesus Cristo[2]. Logo a
seguir, o documento dedica um longo
e profundo desenvolvimento a
mostrar como a atividade humana se
eleva e se aperfeiçoa no mistério
pascal. A partir do exemplo da vida
de Jesus, compreendemos que a
caridade, que conduz os seres
humanos à santidade, é também a lei
fundamental da transformação do
mundo[3]. O trabalho redimido,
enquanto trabalho em Cristo,
informado pelo serviço e pela
caridade, torna-se então capaz de
renovar o mundo, para o levar a
Deus purificado e curado. O Concílio,
além disso, sublinha o valor das
pequenas coisas feitas por amor: a lei
do amor, que constrói a fraternidade
e transforma os ambientes, as
relações e o trabalho, «não deve ser
procurada apenas nos grandes
acontecimentos, mas, antes de mais,
na vida quotidiana»[4].



A pregação de São Josemaria sobre o
trabalho, iniciada já antes do
Concílio, inscreve-se nesta mesma
perspetiva. É a caridade de Jesus
Cristo e a graça do seu mistério
pascal que conferem ao trabalho um
valor salvífico, transformando-o em 
obra de Deus. É o amor que salva,
que dá grandeza ao que parece
pequeno:

«[O trabalho humano], por humilde e
insignificante que pareça, contribui
para a ordenação cristã das
realidades temporais – a
manifestação da sua dimensão
divina – e é assumido e integrado na
obra prodigiosa da Criação e da
Redenção do mundo: eleva-se assim
o trabalho à ordem da graça,
santifica-se, converte-se em obra de
Deus, operatio Dei, opus Dei»[5].

Num texto publicado em Forja, o
fundador da Obra qualificava o



trabalho como atividade redimida e
redentora:

«As tarefas profissionais – também o
trabalho do lar é uma profissão de
primeira ordem – são testemunho da
dignidade da criatura humana;
ocasião de desenvolvimento da
própria personalidade; vínculo de
união com os outros; fonte de
recursos; meio de contribuir para a
melhoria da sociedade em que
vivemos, e de fomentar o progresso
da humanidade inteira… Para um
cristão estas perspetivas alongam-se
e ampliam-se ainda mais, porque o
trabalho – assumido por Cristo como
realidade redimida e redentora – se
converte em meio e em caminho de
santidade, em tarefa concreta
santificável e santificadora»[6].

Uma obra divina

Quando falava da missão do Opus
Dei e do que a vocação para esse



caminho eclesial comportava, São
Josemaria apresentava o trabalho
humano como uma obra divina: uma
atividade que não se limita apenas ao
plano da natureza, mas que envolve
também o da graça. A vocação para o
Opus Dei é, portanto, um
chamamento para divinizar as
atividades terrenas, para abrir os 
caminhos divinos da terra, para
transformar em ouro, como o rei
Midas, aquilo que parece ser de um
material menos nobre ou precioso[7].
Mas é evidente que não é o homem
quem diviniza o humano: é o próprio
Deus que, pela sua graça, torna
redentora a nossa ação. Daí a
necessidade de trabalhar em Cristo,
como filhos de Deus, participando na
missão do Verbo encarnado na
história. Assim se dirigia São
Josemaria aos seus filhos e filhas
espirituais:

«Ao trabalhar, não fazeis uma tarefa
meramente humana, porque o



espírito do Opus Dei é que a
transformeis em obra divina. Com a
graça de Deus, dais ao vosso trabalho
profissional, no meio do mundo, o
seu sentido mais profundo e mais
pleno, ao orientá-lo para a salvação
das almas, ao relacioná-lo com a
missão redentora de Cristo»[8].

Uma parte importante da luz
fundacional que São Josemaria
recebeu – e que transmitiu àqueles
que o seguiram – foi a convicção de
que um grande número de homens e
mulheres são chamados, em virtude
do seu batismo, a santificar-se sem
abandonar os lugares nem os
contextos habituais da sua vida. A
sua missão consiste em elevar as
atividades ordinárias à ordem da
graça:

«O Senhor não nos criou para
construirmos aqui uma Cidade
definitiva (cf. Heb 13, 14), porque 
este mundo é caminho para o outro,



que é morada sem pesar (Jorge
Manrique, Coplas, V). No entanto,
nós, os filhos de Deus, não devemos
desligar-nos das atividades terrenas
em que Deus nos coloca para as
santificarmos, para as impregnarmos
da nossa bendita fé, a única que dá
verdadeira paz, alegria autêntica às
almas e aos diversos ambientes. Tem
sido esta a minha pregação constante
desde 1928: urge cristianizar a
sociedade; levar a todos os estratos
desta nossa humanidade o sentido
sobrenatural, de modo que uns e
outros nos empenhemos em elevar à
ordem da graça a ocupação diária, a
profissão ou o ofício. Desta forma,
todas as ocupações humanas se
iluminam com uma esperança nova,
que transcende o tempo e a
caducidade do mundano»[9].



Reconciliar o mundo com
Deus

Segundo se depreende dos escritos
do fundador do Opus Dei, o trabalho
e as atividades seculares dos cristãos
são meios pelos quais a redenção se
estende a todo o mundo. Através
deles, a graça alcança os recantos
mais escondidos das atividades
humanas, mesmo naquelas
realidades que muitas vezes
tendemos a considerar como
meramente profanas:

«Cristianizar o mundo inteiro a
partir de dentro, mostrando que
Jesus Cristo redimiu toda a
humanidade – essa é a missão do
cristão»[10].

«Cristo subiu aos céus, mas
transmitiu a tudo o que é
honestamente humano a
possibilidade concreta de ser
redimido»[11].



«O cristão vive no mundo com pleno
direito, por ser homem. Se aceita que
no seu coração habite Cristo, que
reine Cristo, em todo o seu trabalho
humano encontrará – bem forte – a
eficácia Senhor. Não tem qualquer
importância que essa ocupação seja,
como costuma dizer-se, alta ou 
baixa,porque um máximo humano
pode ser, aos olhos de Deus, uma
baixeza, e o que chamamos baixo ou
modesto pode ser um máximo cristão
de santidade e de serviço»[12].

Afirmar que o trabalho participa na
obra da redenção equivale a dizer
que os homens e mulheres que
trabalham cooperam, em Cristo, para
a salvação do mundo. Por meio do
trabalho bem feito, realizado com
espírito de serviço e por amor ao
próximo, todo o batizado contribui
para curar as feridas do pecado, para
tornar a sociedade mais humana e
para restituir à criação a sua beleza
original. Esta ideia surge



repetidamente nos escritos de São
Josemaria, onde os verbos
“reconciliar” e “reordenar” são
frequentemente usados como
sinónimos do verbo “redimir”,
muitas vezes no contexto da
instauração do Reino de Cristo:

«O Senhor chama-nos para que nos
acerquemos d'Ele, desejando ser
como Ele: Sede imitadores de Deus,
como filhos muito amados (cf. Ef 5, 1),
colaborando humildemente, mas
fervorosamente, no divino propósito
de unir o que está quebrado, de
salvar o que está perdido, de ordenar
o que o homem pecador desordenou,
de conduzir ao seu fim o que está
desencaminhado, de restabelecer a
divina concórdia de todas as
criaturas»[13].

«Cristo, Senhor Nosso, foi crucificado
e, do alto da Cruz, redimiu o mundo,
restabelecendo a paz entre Deus e os
homens. Jesus Cristo lembra a todos: 



et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum,se vós Me
puserdes no cume de todas as
atividades da Terra, cumprindo o
dever de cada momento, sendo meu
testemunho naquilo que parece
grande e naquilo que parece
pequeno, omnia traham ad meipsum,
tudo atrairei a Mim. 0 meu reino
entre vós será uma realidade!»[14].

Os ensinamentos do fundador do
Opus Dei sobre o valor redentor do
trabalho inserem-se naturalmente
em duas grandes perspetivas
teológicas que o Magistério da Igreja
e a liturgia acolheram e explicitaram:
que o povo cristão, em virtude do
batismo, é um povo sacerdotal; e que
o trabalho humano possui uma 
dimensão eucarística.



Trabalhar com alma
sacerdotal

A participação dos fiéis cristãos na
obra da redenção realiza-se através
do sacerdócio comum, que todos
recebem com o batismo. No Novo
Testamento, São Pedro e São Paulo
falam de um culto espiritual que os
crentes oferecem a Deus com toda a
sua vida (cf. 1Pd 2, 5; Rm 12, 1). No
segundo capítulo da Lumen gentium,
os padres conciliares preferiram
falar do povo de Deus como um povo
sacerdotal, atualizando assim a
doutrina do sacerdócio comum dos
fiéis: «Os batizados, com efeito, são
consagrados pela regeneração e pela
unção do Espírito Santo como casa
espiritual e sacerdócio santo, para
que, por meio de toda a obra do
homem cristão, ofereçam sacrifícios
espirituais e anunciem o poder
d’Aquele que os chamou das trevas
para a sua luz admirável»[15].



Na consagração de um altar, em
1975, São Josemaria afirmou que o
próprio corpo dos cristãos e as
atividades que realizam se tornam
um altar:

«Sempre que consagro um altar,
procuro extrair consequências
pessoais: Reparem no que se faz a
um altar para o consagrar a Deus.
Primeiro, unge-se. Nós fomos
ungidos quando nos fizeram cristãos:
no peito, nas costas, com o óleo
santo. Também nos ungiram no dia
em que fomos confirmados. A nós, os
sacerdotes ungiram-nos as mãos. E
eu espero que, com a graça do
Senhor, nos unjam no dia da
Extrema Unção, que não nos assusta.
Que alegria, sentirmo-nos ungidos
desde o dia em que nascemos até ao
dia em que morremos! Sentirmo-nos
altar de Deus, coisa de Deus, lugar
onde Deus faz o seu sacrifício, o
sacrifício eterno segundo a ordem de
Melquisedeque»[16].



Para o fundador, a santificação do
trabalho e o sacerdócio comum dos
fiéis eram duas dimensões
inseparáveis de uma mesma
realidade. Frequentemente, São
Josemaria exortava a viver com alma
sacerdotal, expressão que costumava
associar à necessidade de agir com 
mentalidade laical. Deste modo,
sublinhava que o exercício do
sacerdócio comum não se limitava a
um conjunto de práticas religiosas,
mas realizava-se sobretudo através
do compromisso nas atividades
temporais, próprias dos fiéis leigos
pela sua vocação secular[17].

Os cristãos manifestam a sua alma
sacerdotal não apenas através da
oração, das práticas espirituais ou
das obras apostólicas, nem só ao
oferecer pacientemente as
dificuldades do dia a dia. Para São
Josemaria, os espaços privilegiados
para o exercício do sacerdócio
comum são o trabalho e as ocupações



comuns, aquelas que preenchem o
dia de quem vive no meio do mundo.
Ensinava que a mesa de trabalho é
como um altar, e acrescentava que
também o leito conjugal dos esposos
o é, sublinhando assim que o
trabalho a que se referia abrangia,
em sentido amplo, toda a existência
quotidiana e os deveres próprios do
estado de cada um. Para qualquer
cristão, afirmava, trabalhar tem
analogias com celebrar a santa
Missa: uma Missa que dura todo o
dia.

Servir o Senhor «não apenas no altar,
mas em todo o mundo, que para nós
é um altar. Todas as obras dos
homens são feitas como que num
altar, e cada um de vós, nessa união
de almas contemplativas que é o
vosso dia, diz de certo modo a sua
própria Missa, que dura vinte e
quatro horas, na expetativa da Missa
seguinte, que durará outras vinte e



quatro horas, e assim até ao final da
vossa vida»[18].

Todas as atividades terrenas em que
os fiéis exercitam as virtudes cristãs
– o cuidado da família, o testemunho
na vida social, o descanso e o lazer
vividos com sentido cristão –
confluem, de facto, nessa missa de
que falava São Josemaria. No
entanto, o exercício do trabalho, seja
ele intelectual ou manual, parece
ocupar um lugar privilegiado. Numa
reunião familiar na América Latina,
comentava que um cirurgião, ao
vestir o que é próprio antes de entrar
no bloco operatório, pode
contemplar esse gesto como se se
revestisse dos paramentos, do
mesmo modo que o sacerdote se
prepara para celebrar a Eucaristia.
Da mesma forma, um pequeno
crucifixo sobre a secretária, junto aos
livros, pode recordar que uma hora
de estudo, para um apóstolo
moderno, é uma hora de oração. O



esforço e o compromisso intelectual,
quando orientados para o serviço dos
outros e para o bem comum, tornam-
se assim numa oferta agradável a
Deus[19].

A dimensão eucarística do
trabalho

Na pregação de São Josemaria sobre
a santificação das atividades
terrenas, a exortação a trabalhar
com alma sacerdotal liga-se à
perspetiva teológica que reconhece
ao trabalho a sua profunda dimensão
eucarística. A tradição cristã de todos
os tempos exprimiu implicitamente
esta perspetiva ao falar de oferecer o
trabalho, um costume muito
enraizado na vida de muitos cristãos.
O trabalho, neste sentido, é um
sacrifício oferecido a Deus. Mas em
que consiste exatamente esse
oferecimento? Será apenas elevar a
Deus o esforço e o sacrifício que o



trabalho implica, como se fosse uma
forma de oração?

Na realidade, a dimensão eucarística
do trabalho vai além das
circunstâncias exteriores – como as
dificuldades – ou dos sentimentos
interiores – como o sacrifício ou o
esforço. O trabalho é oferenda
eucarística porque transforma a
matéria do mundo e a consagra a
Deus. De modo análogo ao que
sucede na santa Missa, em que o pão
e o vinho são transformados no
corpo e sangue de Cristo, o trabalho
cristão realiza também uma
transformação: a do mundo,
tornando-o mais conforme aos
desígnios de Deus. Trabalhar
cristãmente é dar às atividades
humanas uma nova forma, a forma
da caridade de Cristo. Através do
trabalho, o cristão pode transformar
e, portanto, consagrar o que passa
pelas suas mãos[20]. Assim, quem
trabalha pode levar a verdade onde



há mentira, a confiança onde há
desconfiança, o amor onde há
inimizade, os bens onde há pobreza,
a unidade onde há divisão e a cura
onde há doença, tanto física como
espiritual.

A dimensão eucarística do trabalho
manifesta-se de maneira
particularmente clara na liturgia da
santa Missa, que a Igreja celebra
seguindo fielmente as palavras e
gestos de Jesus. Ao contrário do que
acontecia na antiga aliança, em cujo
altar se ofereciam frutos colhidos
diretamente da terra ou animais do
rebanho, no altar cristão
apresentam-se o pão e o vinho. Estes
não são produtos que a natureza
ofereça já acabados, mas exigem a
intervenção do trabalho humano
para serem elaborados. Assim o
exprime o rito do ofertório nas
orações do missal com a reforma
posterior ao Concílio Vaticano II, ao
descrever o pão e o vinho como



«fruto da terra e do trabalho do
homem» e «fruto da videira e do
trabalho do homem».

De forma admirável, o trabalho
humano vê-se assim integrado no ato
supremo da redenção – o sacrifício
do Calvário – que se torna presente,
de modo incruento, em cada
celebração eucarística. O trabalho de
um médico e de uma professora, de
um informático e de uma
enfermeira, de um operário e de uma
atriz de teatro, o trabalho de um
artista e de um engenheiro, de um
cozinheiro e de uma empresária, de
um advogado ou de um político, o
cuidado que um pai e uma mãe
dedicam à formação dos filhos, assim
como o resto dos incontáveis
trabalhos, humildes ou destacados,
que compõem a imensa variedade
das atividades humanas honestas,
todos têm lugar nesse altar. Todos
podem ser oferecidos juntamente
com o trabalho que permitiu



elaborar o pão e o vinho,
participando assim no mistério
redentor de Cristo. Como recordava
São Josemaria: «Qualquer trabalho,
mesmo o mais escondido, mesmo o
mais insignificante, oferecido a
Nosso Senhor, leva a força da vida de
Deus!»[21].

Houve um momento particularmente
significativo na vida do fundador do
Opus Dei em que o seu ensinamento
sobre a dimensão eucarística do
trabalho se plasmou numa imagem
eloquente. Referimo-nos à celebração
da santa Missa no campus da
Universidade de Navarra, em
Pamplona, a 8 de outubro de 1967:

«Refleti um momento no
enquadramento da nossa Eucaristia,
da nossa Ação de Graças:
encontramo-nos num templo
singular; poderíamos dizer que a
nave é o campus universitário; o
retábulo, a Biblioteca da



Universidade; além a maquinaria
que levanta novos edifícios; e por
cima, o céu de Navarra… Esta
enumeração não vos confirma, de
uma forma palpável e inesquecível,
que o verdadeiro lugar da vossa
existência cristã é a vida corrente?
Meus filhos, onde estiverem os
homens, vossos irmãos; onde
estiverem as vossas aspirações, o
vosso trabalho, os vossos amores, é aí
que está o sítio do vosso encontro
quotidiano com Cristo. É no meio das
coisas mais materiais da Terra que
devemos santificar-nos, servindo
Deus e todos os homens»[22].

Após esta explicação teológica sobre
a participação do trabalho humano
na obra da criação e da redenção,
nos artigos seguintes retomaremos e
comentaremos outros ensinamentos
de São Josemaria. Veremos como o
trabalho humano, as atividades
ordinárias e a vocação ao Opus Dei
se iluminam mutuamente,



delineando um modo específico de
participar na missão do Verbo
Encarnado: como filhos no Filho.

Esta série é coordenada pelo Prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Participam
outros colaboradores, alguns dos
quais são professores na Pontifícia
Universidade da Santa Cruz (Roma).

[1] cf. Leão I, Carta a Flaviano, DH
293.

[2] cf. Concílio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 37.

[3] cf. Ibid. n. 38.

[4] Ibid.



[5] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 10.

[6] São Josemaria, Forja, n. 702.

[7] cf. São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 308.

[8] São Josemaria, Carta 14, n. 20.

[9] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
210.

[10] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 112.

[11] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 120.

[12] Ibid., n. 183.

[13] Ibid., n. 65.

[14] Ibid., n. 183.

[15] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 2.



[16] AGP, P01 1975, p. 824, cit. em
Andrés Vázquez de Prada, Josemaria
Escrivá, vol. III, Verbo, Lisboa 2004,
pág. 597.

[17] cf. São Josemaria, Carta 25, n. 3; 
Carta10, n 1; cf. também Forja, n.
369, Entrevistas a São Josemaria, n.
117.

[18] São Josemaria, Apontamentos de
uma meditação, 19737-1968, citado
em Javier Echevarría, Viver a Missa,
Lucerna, Cascais 2012, p. 9.

[19] cf. São Josemaria, Caminho, n.
277, 302 e 335.

[20] cf. Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 34.

[21] São Josemaria, Forja, n. 49.

[22] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 113.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-trabalho-

entre-criacao-e-redencao/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-trabalho-entre-criacao-e-redencao/

	A Caminho do centenário (5): O trabalho, entre criação e redenção
	Atividade redimida e redentora
	Uma obra divina
	Reconciliar o mundo com Deus
	Trabalhar com alma sacerdotal
	A dimensão eucarística do trabalho


