
opusdei.org

O silêncio de uma
alma contemplativa:
o tempo da tarde e
da noite

O costume do tempo de
trabalho da tarde e da noite
pode ajudar-nos a recolher os
sentidos para estabelecer um
diálogo sem ruído de palavras
com o Senhor.

01/01/2025

A notícia da morte do seu primo João
Batista acaba de chegar aos ouvidos
de Jesus. Está a sofrer e procura fugir



«para um lugar isolado» (Mt 14, 13).
No entanto, quando vê a grande
multidão que O segue, fica cheio de
compaixão. Então decide mudar de
planos. Além de curar os doentes,
multiplica os pães e os peixes, para
que as pessoas não voltem para casa
com fome. Só no final da tarde,
depois de se despedir do último dos
presentes, é que encontra aquele
momento de intimidade com o Pai
que tanto desejava. O evangelista
salienta que inclusivamente,
«chegada a noite, estava ali só» (Mt
14, 23).

Esta atitude do Senhor «indica que
temos necessidade de parar, de viver
momentos de intimidade com Deus,
“desapegando-nos” da confusão de
todos os dias, para ouvir, para ir à
«raiz» que sustenta e alimenta a
vida»[1]. É um recolhimento que vai
para lá do descanso lógico após um
dia agitado; é antes o desejo de



entrar em diálogo exclusivo com o
seu Pai.

São Josemaria também sentia a
necessidade daquela «bendita
solidão»[2] para alimentar a sua vida
espiritual. Por isso especificou que
na Obra se vivesse o costume do
tempo da noite e do tempo de
trabalho da tarde: dois momentos
para «recolher os sentidos e as
potências – que talvez estivessem
dispersos em outras ocupações –, e
assim orientá-los para um diálogo
íntimo com o Hóspede divino que
habita no santuário do coração»[3].
No tempo da tarde, essa conversa
será dirigida mais para o
cumprimento do trabalho realizado
por amor ao Senhor e aos outros; já o
da noite estará mais focado em
conversar com Deus sobre o nosso
dia e reacender o desejo de recebê-
l’O na comunhão no dia seguinte.



Certamente, a forma como estes dois
costumes são vividos dependerá das
circunstâncias de cada pessoa, como
o ritmo da sua casa, o local onde vive
ou o tipo de trabalho que realiza. Na
verdade, pode acontecer connosco,
como Jesus, que tenhamos de
interromper este recolhimento
devido às necessidades dos outros:
um filho que merece atenção
especial, um irmão que precisa de
conversar para desligar ou
desabafar, uma viagem com um
grupo de colegas, um amigo que nos
procura... Portanto, nem sempre será
possível alcançar o silêncio exterior.
Contudo, podemos sempre cultivar o
desejo, próprio de uma pessoa
apaixonada, de estabelecer um
diálogo íntimo com o Senhor,
procurando sentir-nos
acompanhados por Ele no meio das
ocupações e por ocasião de encontro
com as pessoas que Ele coloca ao
nosso lado. «Os filhos de Deus têm de
ser contemplativos: – dizia São



Josemaria – pessoas que, no meio do
fragor da multidão, sabem encontrar
o silêncio da alma em colóquio
permanente com Nosso Senhor: e
olhá-l’O como se olha um Pai, como
se olha um Amigo, a quem se quer
com loucura»[4].

Oração e trabalho: a mesma
realidade

O fundador do Opus Dei, numa das
suas Cartas, escreveu: «Uma parte
essencial da obra – a santificação do
trabalho ordinário – que Deus nos
confiou é o bom desempenho do
próprio trabalho, também a
perfeição humana, o bom
cumprimento de todas as obrigações
profissionais e sociais»[5]. Por isso, ao
comentar o tempo de trabalho da
tarde, São Josemaria sugeriu evitar a
dispersão em muitas atividades
soltas e intensificar aquelas
mortificações «que facilitam o
cumprimento intenso, fiel, acabado e



amoroso do nosso trabalho
ordinário»[6]. Ou seja, a prioridade
deste costume é criar o ambiente
propício à realização de um bom
trabalho, primeira condição para
santificá-lo e poder oferecê-lo ao
Senhor. «Uma pessoa piedosa, com
uma piedade sem beatice, cumpre o
seu dever profissional com perfeição,
porque sabe que esse trabalho é
oração elevada a Deus»[7].

Nesse sentido, o esforço para viver o
silêncio pode ser um bom aliado para
viver o trabalho da tarde e realizar a
nossa tarefa com profissionalismo.
Esse silêncio, às vezes, não consistirá
tanto na ausência de ruídos externos,
pois nem sempre as circunstâncias o
tornarão possível; trata-se, acima de
tudo, de exercer a nossa profissão
com a serenidade e a concentração
que cada trabalho exige. «Muitas
vezes estamos a fazer um trabalho e
quando terminamos procuramos
imediatamente o telemóvel para



fazer outra coisa, somos sempre
assim. E isto não ajuda, faz-nos
escorregar para a superficialidade. A
profundidade do coração cresce com
o silêncio»[8]. A multitarefa, a pressa e
a busca de estímulos que distraem
enchem-nos de ruídos internos que
dificultam o bom trabalho e,
portanto, santificarmo-nos com esse
trabalho. Em vez disso, dirigir toda a
nossa atenção para o que temos em
mãos, sabendo que somos olhados
com amor pelo Senhor a cada
momento, facilitará que, com o nosso
trabalho, possamos dar glória a Deus.

O espírito contemplativo – o desejo
de transformar todo o nosso dia em
oração – não nos separa das nossas
próprias responsabilidades. Pelo
contrário, leva-nos a desempenhar
bem cada tarefa específica, pelo
amor a Deus e pelo serviço aos
outros. É assim que essa ocupação,
que humanamente pode passar
despercebida, adquire um sentido



divino, de eternidade, pois entra em
diálogo com o Senhor. São Josemaria
repetia que não fazia distinção
«entre oração e trabalho: tudo é
contemplação e apostolado»[9]. E D.
Álvaro, comentando esta ideia, dizia
que o nosso fundador «não sabe
quando reza e quando trabalha,
porque para ele as duas coisas estão
no mesmo plano e fundem-se numa
só»[10].

Viver desta forma o tempo de
trabalho da tarde será, por assim
dizer, um bom treino para ampliar
esse espírito contemplativo vinte e
quatro horas por dia. Assim,
qualquer tarefa «não tira o
pensamento de Deus: reforça em nós
o desejo de fazer tudo por Ele, de
viver para Ele, com Ele, n’Ele»[11].
Mesmo quando não dedicamos esse
tempo ao trabalho – talvez já
tenhamos finalizado o nosso dia ou
etapa laboral, ou se for um dia de
descanso – podemos realizar



qualquer atividade procurando o
silêncio interior e um recolhimento
contemplativo. Assim preparamos o
terreno para a oração da tarde
daquele dia, para que possamos
chegar sem muita agitação interior e
com a cabeça e o coração no Senhor,
a quem procurámos dirigir-nos nas
horas anteriores.

Por isso, a oração mental será, em
última análise, uma extensão do
diálogo que mantivemos com o
Senhor ao longo do dia e, mais
intensamente, durante a tarde.
Graças a estes momentos de
meditação «saberemos converter a
nossa jornada, com naturalidade e
sem espetáculo, num contínuo
louvor a Deus. Manter-nos-emos na
sua presença, como os que estão
enamorados dirigem continuamente
o seu pensamento à pessoa que
amam»[12].

Um silêncio que se saboreia



A residência DYA estava em
funcionamento há dois anos. São
Josemaria, que até então carregava
todo o peso das atividades
formativas com os jovens, pediu que
alguns dos seus filhos o ajudassem
nesta tarefa. Por isso, decidiu
escrever uma Instrução que facilitará
a sua preparação e recolher algumas
das ideias que inspiram o trabalho
apostólico com os rapazes de São
Rafael. Entre os traços que considera
importante fomentar na residência,
destaca o amor ao silêncio: «Os
nossos estudantes não devem
esquecer que o seu silêncio é: oração,
trabalho e descanso pelos outros.
Depois do comentário, à noite,
haverá um silêncio maior até depois
da Missa do dia seguinte»[13]. São
Josemaria considerava este silêncio
não como uma questão de disciplina
ou de ordem, mas sobretudo como
um pulmão para a oração e a Missa
do dia seguinte: «Saboreia-se, torna-
se indispensável»[14].



Muitas vezes podemos pensar que
precisamos de levantar a voz para
que alguém nos ouça. Acreditamos
que só assim conseguiremos atrair a
sua atenção ou apresentar a nossa
opinião de uma forma mais atrativa.
Deus, por outro lado, atua ao
contrário. «Quando um silêncio
profundo envolvia todas as coisas –
regista o Livro da Sabedoria –, então,
a tua palavra omnipotente desceu do
céu» (Sb 18, 14-15). Foi na
tranquilidade do presépio, e não na
agitação da pousada, que Deus se
tornou criança. Perante um estilo de
vida marcado por estímulos
constantes, Jesus pede-nos para
procurarmos o silêncio e nos
afastarmos do barulho.

Talvez um dia tenha acontecido algo
connosco que nos perturbou. Não
entendemos bem o seu significado e
dormimos inquietos ou preocupados.
Outras vezes acontecerá o contrário:
chegamos à noite satisfeitos com o



andamento do dia ou regozijando-
nos de alegria. Podemos meditar
sobre tudo isso com o Senhor à noite,
explorando com ele os sentimentos
que têm ocupado o nosso coração.
Aqueles ruídos, problemas que não
entendíamos, transformam-se em
melodia ao compasso de outros sons
daquele dia. O que nos deu alegria
também assume um significado mais
amplo: não é uma boa nota isolada,
mas faz parte da canção da nossa
entrega. E esta é uma melodia que
não nos impomos de acordo com as
nossas expetativas, mas é o resultado
de ouvir em silêncio o que Deus nos
quer dizer.

Dizia um filósofo que «toda a
infelicidade dos homens vem de uma
só coisa: não saber ficar em repouso
num quarto»[15]. O tempo da noite
leva-nos ao quarto mais profundo de
nós mesmos: aquele «onde
acontecem coisas de grande segredo
entre Deus e a alma»[16]. Ou seja,



distancia-nos da superficialidade e
abre «espaço interior no nosso
íntimo, para ali fazer habitar Deus,
para que a sua Palavra permaneça
em nós, a fim de que o amor por Ele
arreigue na nossa mente e no nosso
coração, e anime a nossa vida»[17].

Portanto, esse costume pode ajudar-
nos a crescer no desejo de viver com
Jesus. Afinal, este é o tesouro pelo
qual vendemos tudo (cf. Mt 13, 44). O
coração precisa dessa solidão para se
purificar, para se alimentar da única
paixão que o liberta das amarras.
Este ideal encontra a sua expressão
na oração e na Missa do dia seguinte.
Da mesma forma que nos
impressionamos humanamente
quando se aproxima alguma coisa
que esperamos há muito tempo,
durante a noite podemos reavivar o
desejo de chegar a esse duplo
encontro com Deus. Um desejo que
vai para além das aspirações que vão
e vêm: é uma graça que o Senhor nos



dá e que enforma a nossa existência.
Por isso, São Josemaria sentiu que
este momento era uma necessidade:
era a oportunidade de alimentar o
ideal que movia a sua vida, aquele
que Deus colocou no seu coração.
Esta é, em suma, a mesma atitude de
Jesus, que depois de um dia agitado
ansiava por estar a sós com o Pai.

* * *

Jesus provavelmente aprenderia a
valorizar aqueles momentos de
silêncio na casa de Nazaré. Na
verdade, não há uma única palavra
registada sobre São José no
Evangelho: foi um homem que deu
mais importância à escuta. E graças a
esta atitude atenta soube reconhecer
a voz de Deus, através do anjo (cf. Mt
1, 20-24). Maria meditava no seu
coração tudo o que acontecia: tanto o
espanto que rodeava o nascimento
do seu Filho (cf. Lc 2, 19) como o
facto de não compreender a resposta



que lhe deu quando O encontrou no
templo (cf. Lc 2, 51). Precisava de
saborear esses acontecimentos,
descobrir a melodia que Deus
preparava com aquilo que a enchia
de alegria e com o que não entendia
plenamente. Jesus só começará a sua
vida pública depois de trinta anos de
vida oculta. Um tempo de trabalho e
de silêncio, no qual cresceu «em
sabedoria, em idade e em graça
diante de Deus e dos homens» (Lc 2,
52).

[1] Bento XVI, Audiência, 07/03/ 2012.

[2] cf. São Josemaria, Caminho, n.
304.

[3] Javier Echevarría, Cartas de
Família (IV), 01/09/1997, n. 222.

[4] São Josemaria, Forja, n. 738.



[5] São Josemaria, Carta 24, n. 18.

[6] São Josemaria, Crónica, 1967, p.
788.

[7] São Josemaria, Forja, n. 739.

[8] Francisco, Audiência, 15/12/2021.

[9] São Josemaria, Instrução,
19/03/1934, nota 35.

[10] Beato Álvaro del Portillo,
comentário à Instrução, 08/12/1941,
nota 38.

[11] São Josemaria, Em diálogo com o
Senhor, n. 212.

[12] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 119.

[13] São Josemaria, Instrução,
09/01/1935, n. 169.

[14] Ibid., nota 115.



[15] Blaise Pascal, Pensamentos, n.
139: «tout le malheur des hommes
vient d’une seule chose, qui est de ne
savoir pas demeurer en repos, dans
une chambre».

[16] Santa Teresa de Jesus, As
Moradas, I, n. 14.

[17] Bento XVI, Audiência,
07/03/2012.

José María Álvarez de Toledo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-silencio-de-
uma-alma-contemplativa-o-tempo-da-

tarde-e-da-noite/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-silencio-de-uma-alma-contemplativa-o-tempo-da-tarde-e-da-noite/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-silencio-de-uma-alma-contemplativa-o-tempo-da-tarde-e-da-noite/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-silencio-de-uma-alma-contemplativa-o-tempo-da-tarde-e-da-noite/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-silencio-de-uma-alma-contemplativa-o-tempo-da-tarde-e-da-noite/

	O silêncio de uma alma contemplativa: o tempo da tarde e da noite

