
opusdei.org

O respeito cristão
pela pessoa e pela
sua liberdade
(homilia áudio)

Homilia pronunciada no dia 15
de Março de 1961, 4ª feira da 4ª
semana da Quaresma e
publicada no livro "Cristo que
Passa".

01/04/2021

Lemos na Santa Missa um texto do
Evangelho segundo S. João, que nos
relata a cena da cura milagrosa do
cego de nascença. Suponho que todos



nos comovemos uma vez mais
perante o poder e a misericórdia de
Deus, que não olha com indiferença
para a desgraça humana. Mas
preferia agora centrar-me sobre
outros aspectos, para que vejamos,
em concreto, que quando há amor de
Deus, o cristão não pode ficar
indiferente perante a sorte dos
outros homens e deve tratar toda a
gente com respeito; e que, além disso,
que quando esse amor diminui,
surge o perigo de se invadir, fanática
e impiedosamente, a consciência
alheia.

E, passando Jesus, - diz o Santo
Evangelho - viu um homem cego de
nascença. Jesus, que passa...
Entusiasma-me com frequência esta
forma simples de narrar a clemência
divina. Jesus passa e apercebe-se
imediatamente da dor. Reparai, em
contrapartida, como eram diferentes
os pensamentos dos discípulos.
Perguntam-lhe: Mestre, quem pecou:



este ou os seus pais, para que
nascesse cego?

Os falsos juízos

Não deve causar estranheza que
muitas pessoas, mesmo das que se
têm por cristãs, se comportem de
forma semelhante. Antes de mais
nada, pensam mal dos outros. Sem
prova alguma, partem desse
princípio. E não só o pensam, como
até se atrevem a exprimi-lo em juízos
temerários diante de toda a gente.

Com um pouco de benevolência, a
conduta dos discípulos poderia
considerar-se leviana. Naquela
sociedade, como hoje - nisto pouco se
mudou - havia outros, os fariseus,
que faziam dessa atitude uma
norma. Recordai como Jesus os
denuncia: Veio João, que não comia
nem bebia, e dizem: Ele tem demónio.
Veio o Filho do homem, que come e
bebe, e dizem: Eis um glutão e bebedor



de vinho, amigo dos publicamos, e dos
pecadores.

Ataque sistemático à fama,
denegrição de condutas
irrepreensíveis. Esta crítica mordaz,
cruel, sofreu-a Jesus Cristo e não é
raro que alguns reservem o mesmo
tratamento para aqueles que,
conscientes das suas lógicas e
naturais misérias e dos seus erros
pessoais, pequenos e inevitáveis -
acrescentaria - dada a fraqueza
humana, desejam seguir o Mestre.
Mas a verificação dessas realidades
não deve levar-nos a justificar tais
pecados e delitos - ou "tagarelices",
como se lhes chama com suspeita
compreensão - contra o bom nome
de quem quer seja. Jesus anuncia
que, se apodaram ao pai de família
de Belzebu, não é de esperar que
tratem melhor com os da sua casa;
mas esclarece também que o que
chamar louco ao seu irmão, será
condenado ao fogo da geena.



Como nascerá esta apreciação injusta
dos outros? Dir-se-ia que algumas
pessoas usam continuamente uma
espécie de lentes que lhes altera a
visão. Não acreditam, por princípio,
que seja possível a rectidão ou, pelo
menos, a luta constante por se portar
bem. Tudo recebem, como reza o
antigo adágio filosófico, de acordo
com o recipiente: com a sua própria
deformação. Para eles, até o que há
de mais recto reflecte, apesar de
tudo, uma intenção retorcida que
procura hipocritamente uma
aparência de bondade. Quando
descobrem claramente o bem, escreve
S. Gregório, esquadrinham tudo para
examinar se há, para além disso,
algum mal oculto.

É difícil fazer compreender a essas
pessoas, em quem a deformação se
torna quase uma segunda natureza,
que é mais humano e mais verídico
pensar bem dos outros. Santo
Agostinho dá o seguinte conselho: 



procurar viver as virtudes que,
segundo julgais, faltam aos vossos
irmãos e já não vereis os seus defeitos,
porque não os tereis vós. Para alguns,
este modo de proceder é uma
ingenuidade. Eles são mais realistas,
mais razoáveis.

Erigindo como norma de critério o
preconceito, ofenderão qualquer
pessoa sem ouvir razões. Depois, 
objectivamente, bondosamente, talvez
concedam ao injuriado a
possibilidade de se defender. Ora isto
vai contra todo o direito e toda a
moral, porque em lugar de serem
eles a produzir a prova da pretensa
falta, concedem ao inocente o
privilégio de demonstrar a sua
inocência.

Não seria sincero se não vos
confessasse que as anteriores
considerações são algo mais do que
um simples respigar de tratados de
direito e de moral. Fundamentam-se



numa experiência que têm sentido
muitos na sua própria carne, por
terem sido, com frequência e durante
longos anos, o alvo de exercícios de
tiro da murmuração, da difamação,
da calúnia. A graça de Deus e um
feitio nada rancoroso fizeram com
que nada disso tenha deixado neles o
menor rasto de amargura. Mihi pro
minimo est, ut a vobis iudicer, pouco
me importa ser julgado por vós,
poderiam dizer com S. Paulo. Às
vezes, empregando palavras mais
correntes, terão acrescentado que
tudo lhes saiu sempre por uma
frioleira. Essa é a verdade.

Por outro lado, contudo, não posso
negar que a mim me causa tristeza a
alma daquele que ataca injustamente
a honra alheia, porque o agressor
injusto arruina-se a si mesmo. E
sofro também por tantos que, diante
das acusações arbitrárias e
desaforadas, não sabem onde pôr os
olhos, ficando aterrados, não as



crendo possíveis e pensando se não
será tudo um pesadelo.

Há alguns dias líamos na Epístola da
Santa Missa o relato de Susana,
aquela mulher casta, falsamente
incriminada de desonestidade por
dois velhos corruptos. Susana gemeu
e disse: De todas as partes me vejo
cercada de angústias; porque, se eu
fizer o que vós desejais, incorro na
morte, e, se não o fizer, não escaparei
das vossas, mãos. Quantas e quantas
vezes a insídia dos invejosos ou dos
intriguistas não coloca muitas
pessoas honestas na mesma situação!
Oferece-se-lhes esta alternativa:
ofender o Senhor ou ver denegrida a
sua honra. A única solução nobre e
digna é, ao mesmo tempo,
extremamente dolorosa e têm de
resolver: melhor é para mim cair
entre as vossas mãos sem cometer o
mal, do que pecar na presença do
Senhor.



Direito à intimidade

Voltemos à cena da cura do cego.
Jesus Cristo replicou aos seus
discípulos que aquela desgraça não
era consequência do pecado, mas
uma ocasião para que se
manifestasse o poder de Deus. E, com
maravilhosa simplicidade, decide
que o cego veja.

Começa então, a par da felicidade, o
tormento daquele homem. Não o
deixarão em paz. Primeiro são os
vizinhos e os que antes o tinham visto
a pedir esmola. O Evangelho não nos
diz que se tivessem alegrado, mas
que não acreditavam nele, apesar de
o cego insistir que esse, que dantes
não via e depois já via, era ele
mesmo. Em vez de o deixarem gozar
serenamente aquela graça, levam-no
aos fariseus, que lhe perguntam de
novo como foi. E ele responde, pela
segunda vez: pôs-me lodo sobre os
olhos, lavei-me e vejo.



A partir de então, os fariseus querem
demonstrar que aquilo que
aconteceu, uma boa coisa e um
grande milagre, não aconteceu.
Alguns deles recorrem a raciocínios
mesquinhos, hipócritas, muito pouco
equânimes: curou num sábado e,
como trabalhar ao sábado está
proibido, negam o prodígio. Outros
começam o que hoje se chamaria um
inquérito. Vão ter com os pais do
cego: É este o vosso filho, que vós
dizeis que nasceu cego? Como vê, pois,
agora?. O medo aos poderosos leva a
que os pais respondam com uma
frase que reúne todas as garantias do
método científico: sabemos que este é
o nosso filho e que nasceu cego; mas
não sabemos como ele agora vê e
também não sabemos quem lhe abriu
os olhos; perguntai-o a ele mesmo;
tem idade, ele mesmo fale de si.

Os que fazem o inquérito não podem
crer, porque não querem crer. 
Tornaram, pois, a chamar o homem



que tinha sido cego e disseram-lhe: ... 
nós sabemos que esse homem - Jesus
Cristo- é um pecador.

Com poucas palavras, o relato de S.
João exemplifica aqui um modelo de
atentado tremendo contra o direito
básico, que por natureza a todos
corresponde, de ser tratado com
respeito.

O tema continua a ser actual. Não
daria muito trabalho a assinalar,
nesta época, casos dessa curiosidade
agressiva que conduz a indagar
morbidamente a vida privada dos
outros. Um mínimo sentido de justiça
exige que, mesmo na investigação de
um suposto delito, se proceda com
cautela e moderação, sem tomar por
certo o que apenas é uma
possibilidade. Compreende-se
perfeitamente que a curiosidade
malsã por desventrar aquilo que não
só não é um delito, como até é
possível tratar-se de uma acção



honrosa, deva qualificar-se como
uma perversão.

Perante os negociadores da suspeita,
que dão a impressão de organizar
um tráfico de intimidade, é preciso
defender a dignidade de cada pessoa,
o seu direito ao silêncio. Nesta defesa
costumam coincidir todos os homens
honrados, sejam ou não cristãos,
porque se ventila um valor comum: a
legítima decisão de uma pessoa ser
ela mesma, de não se exibir, de
conservar em justa e íntima reserva
as suas alegrias, as suas penas e
dores de família e, sobretudo, de
fazer o bem sem espectáculo, de
ajudar os necessitados por puro
amor, sem obrigação de publicar
essas tarefas ao serviço dos outros e,
muito menos, de pôr a descoberto a
intimidade da sua alma diante dos
olhares indiscretos e pouco rectos de
pessoas que nada sabem nem
desejam saber da vida interior, a não
ser para troçar impiamente.



Mas como é difícil ver-se livre dessa
agressividade intrometida! Os
métodos para não deixar um homem
tranquilo têm-se multiplicado.
Refiro-me aos meios técnicos e
também a sistemas de argumentação
geralmente aceites, contra os quais é
difícil lutar, se se deseja conservar a
reputação. Parte-se, assim, muitas
vezes da ideia de que toda a gente
procede mal. Por isso, com esta
forma de pensar errada, torna-se
inevitável o meaculpismo, a
autocrítica. Se uma pessoa não lança
sobre si uma tonelada de lama,
deduzem que, além de incurável, é
hipócrita e arrogante.

Noutras ocasiões age-se de modo
diferente. Quem fala ou escreve,
caluniando, está disposto a admitir
que eu sou um indivíduo integro,
mas que outros talvez não tenham a
mesma opinião, pelo que podem
publicar que sou um ladrão. Ou
melhor: o senhor afirmou sempre



que a sua conduta é limpa, nobre,
recta. Aborrecer-se-ia de considerá-la
de novo, para comprovar se - pelo
contrário - essa sua conduta não será
porventura suja, desleal e retorcida?

Não são exemplos imaginários. Estou
persuadido de que qualquer pessoa,
ou qualquer instituição com um
pouco de renome poderia aumentar
a casuística. Criou-se em alguns
sectores a falsa mentalidade de que o
público, o povo, ou como queiram
chamá-lo, tem o direito de conhecer e
interpretar os pormenores mais
íntimos da existência dos outros.

Permiti-me algumas palavras sobre
algo que está bem unido à minha
alma. Desde há mais de trinta anos
que digo e escrevo de muitas
maneiras que o Opus Dei não tem
qualquer finalidade temporal ou
política. Pretende única e
exclusivamente difundir, entre
pessoas de todas as raças, de todas as



condições sociais, de todos os países,
o conhecimento e a prática da
doutrina salvadora de Cristo e
contribuir para que haja mais amor
de Deus na terra e, portanto, mais
paz, mais justiça entre os homens,
filhos de um único Pai.

Muitos milhares de pessoas - milhões
-, em todo o mundo, entenderam.
Outros, ou melhor, um número
muito reduzido, pelos motivos que se
quiser, parece que não. Se o meu
coração está mais perto dos
primeiros, honro e amo também os
outros, porque em todos é estimável
e respeitável a sua dignidade e todos
estão chamados à glória de filhos de
Deus.

Mas nunca falta uma minoria
sectária que, não compreendendo o
que eu e tantos outros amamos,
gostaria que lho explicássemos de
acordo com a sua mentalidade,
exclusivamente política, de



interesses e de pressões de grupo. Se
não recebem uma explicação assim,
errada e amanhada ao seu gosto,
continuam a pensar que há mentira,
verdades ocultas, planos sinistros.

Deixai que vos diga que, nesses
casos, nem me entristeço nem me
preocupo. Acrescentaria até que me
divirto se se pudesse passar por alto
que cometem uma ofensa ao
próximo e um pecado que clama a
Deus. Sou aragonês e, mesmo pelo
que há de humano no meu carácter,
amo a sinceridade. Sinto uma
repulsa instintiva por tudo o que
signifique dissimulação. Sempre
procurei responder com a verdade,
sem prepotência, sem orgulho, ainda
que os que caluniavam fossem mal
educados, arrogantes, hostis, sem o
menor sinal de humanidade.

Veio-me com frequência à cabeça a
resposta do cego de nascimento aos
fariseus que perguntavam pela



centésima vez como tinha sucedido o
milagre: Eu já vo-lo e vós já o
ouvistes; porque o quereis ouvir
novamente? Quereis, porventura,
fazer-vos também seus discípulos?.

Colírio nos olhos

O pecado dos fariseus não consistia
em não verem Deus em Cristo, mas
em encerrarem-se voluntariamente
em si mesmos, em não tolerarem que
Jesus, que é luz, lhes abrisse os olhos.
Este ensimesmamento tem
resultados imediatos na vida de
relação com os nossos semelhantes.
O fariseu que, por se considerar a si
próprio como luz, não deixa que
Deus lhe abra os olhos é o mesmo
que trata soberba e injustamente o
próximo: graças te dou, ó Deus,
porque não sou como os outros
homens: ladrões, injustos, adúlteros,
nem como este publicano, reza ele. E
ao cego de nascença, que persiste em
contar a verdade da cura milagrosa,



ofendem-no: Tu nasceste coberto de
pecados e queres ensinar-nos? E
lançaram-no fora.

Entre os que não conhecem Cristo há
muitos homens honrados que, por
elementar circunspecção, sabem
comportar-se com delicadeza. São
sinceros, cordiais, educados. Se eles e
nós não nos opusermos a que Cristo
cure a cegueira que ainda existe nos
nossos olhos, se permitirmos que o
Senhor nos aplique esse lama que,
nas suas mãos, se converte no mais
eficaz colírio, compreenderemos as
realidades terrenas, vislumbraremos
as eternas com uma luz nova, a luz
da fé, e adquiriremos um olhar
limpo.

Esta é a vocação do cristão, ou seja, a
plenitude dessa caridade que é 
paciente, é benigna; a caridade não é
invejosa, não é temerária; não se
ensoberbece, não é ambiciosa, não
busca os seus próprios interesses, não



se irrita, não suspeita mal, não folga
com a injustiça, mas folga com a
verdade; tudo desculpa, tudo crê, tudo
espera, tudo sofre .

A caridade de Cristo não é apenas
um bom sentimento em relação ao
próximo. Não se limita ao gosto pela
filantropia. A caridade, infundida
por Deus na alma, transforma a
partir de dentro a inteligência e a
vontade, fundamenta
sobrenaturalmente a amizade e a
alegria de fazer o bem.

Contemplai a cena da cura do coxo,
que os Actos dos Apóstolos nos
contam. Subiam Pedro e João ao
templo e, ao passarem, encontraram
um homem sentado à porta, que era
coxo desde o seu nascimento. Tudo
recorda a cura do cego de que
falávamos. Mas agora os discípulos
não pensam que a desgraça se deva
aos pecados pessoais do doente ou às
faltas dos seus pais. E dizem-lhe: Em



nome de Jesus Cristo Nazareno,
levanta-te e anda. Antes,
manifestavam incompreensão, agora
misericórdia; antes, julgavam com
temeridade, agora curam
milagrosamente em nome do Senhor.
Sempre Cristo, que passa! Cristo, que
continua a passar pelas ruas e pelas
praças do mundo, através dos seus
discípulos, os cristãos. Peço-Lhe
fervorosamente que passe pela alma
de alguns dos que me escutam nestes
momentos.

Respeito e caridade

Surpreendia-nos ao principio a
atitude dos discípulos de Jesus diante
do cego de nascimento. Estavam na
linha daquele rifão infeliz: pensa mal
e acertarás. Depois, quando
conhecem melhor o Mestre, quando
se apercebem do que significa ser
cristão, as suas opiniões são
inspiradas pela compreensão.



Em qualquer homem - escreve S.
Tomás - existe algum aspecto pelo
qual os outros podem considerá-lo
como superior, conforme as palavras
do Apóstolo: "levados pela humildade,
julgai-vos uns aos outros como
superiores" (Fil. II, 3). De acordo com
isto, todos os homens devem honrar-
se mutuamente. A humildade é a
virtude que nos faz descobrir que as
manifestações de respeito pela
pessoa - pela sua honra, pela sua boa
fé, pela sua intimidade - não são
convencionalismos exteriores, mas
as primeiras manifestações da
caridade e da justiça.

A caridade cristã não se limita a
socorrer o necessitado de bens
económicos; leva-nos, antes de mais
nada, a respeitar e a defender cada
indivíduo enquanto tal, na sua
intrínseca dignidade de homem e de
filho do Criador. Por isso, os
atentados à pessoa - à sua reputação,
à sua honra - provam, em quem os



comete, que não professa ou não
pratica algumas verdades da nossa fé
cristã e, sempre, a carência de um
autêntico amor de Deus. A caridade
com que amamos a Deus e ao próximo
é a mesma virtude, porque a razão de
amar o próximo é precisamente Deus
e amamos a Deus quando amamos o
próximo com caridade.

Espero que sejamos capazes de tirar
consequências muito concretas deste
bocado de conversa na presença do
Senhor, principalmente o propósito
de não julgar os outros, de não os
ofender sequer com a dúvida, de
afogar o mal em abundância de bem,
semeando ao nosso redor a
convivência leal, a justiça e a paz , e a
decisão de nunca nos entristecermos
se a nossa conduta recta for mal
entendida por outros, se o bem que -
com a ajuda contínua do Senhor -
procuramos realizar, for
interpretado retorcidamente,
atribuindo às nossas intenções,



através de um processo ilícito, maus
desígnios próprios de uma conduta
dolosa e simuladora. Perdoemos
sempre, com um sorriso nos lábios.
Falemos com clareza, sem rancor,
quando pensarmos em consciência
que devemos falar. E deixemos tudo
nas mãos do Nosso Pai, Deus, com
um divino silêncio - Iesus autem
tacebat, Jesus, porém, estava calado -,
se se trata de ataques pessoais, por
mais brutais e indecorosos que
sejam. Preocupemo-nos apenas em
fazer boas obras, pois Ele encarregar-
se-á de que elas brilhem diante dos
homens.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-respeito-

cristao-pela-pessoa-e-pela-sua-
liberdade-homilia-audio/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-respeito-cristao-pela-pessoa-e-pela-sua-liberdade-homilia-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-respeito-cristao-pela-pessoa-e-pela-sua-liberdade-homilia-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-respeito-cristao-pela-pessoa-e-pela-sua-liberdade-homilia-audio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-respeito-cristao-pela-pessoa-e-pela-sua-liberdade-homilia-audio/

	O respeito cristão pela pessoa e pela sua liberdade (homilia áudio)

