
opusdei.org

O que é a prudência?

A prudência é a virtude que
dispõe o espírito a discernir em
todas as circunstâncias o nosso
verdadeiro bem e a escolher os
meios para o realizar.

26/10/2019

A prudência é a virtude que dispõe o
espírito a discernir em todas as
circunstâncias o nosso verdadeiro
bem e a escolher os meios para o
realizar[1]. Assim, são atos de
prudência a avaliação para ver qual
será a ação mais adequada para
alcançar o bem, e o mandato para a



realizar. A prudência baseia-se na
memória do passado, no
conhecimento do presente e, tanto
quanto nos é possível, na previsão
das consequências das nossas
decisões. Indica a medida justa das
outras virtudes, entre o excesso e o
defeito, entre o exagero e a carência,
ou a mediocridade.

A prudência está relacionada com a
inteligência, mais ainda, segundo
ensina a tradição filosófica, está na
razão prática, isto é, na razão
enquanto orientada e disposta para a
praxis, para a ação. Mas pressupõe o
desejo e o amor ao bem. É isto que
distingue a prudência da astúcia, e
também da ‘prudência da carne’ de
que São Paulo fala (cf. Rm 8, 6): «a
daqueles que têm inteligência, mas
procuram não a usar para descobrir
e amar Nosso Senhor. A verdadeira
prudência é a que permanece atenta
às insinuações de Deus e, nessa
vigilante escuta, recebe na alma



promessas e realidades de
salvação»[2].

Sagrada Escritura: «o sábio de
coração será chamado
prudente» (Pr 16, 21)

Na Sagrada Escritura, a prudência
aparece antes de mais como uma
propriedade de Deus: «Eu, a
Sabedoria, habito com a prudência,
eu inventei a ciência da reflexão.
Meus são o conselho e a habilidade,
minha é a inteligência, minha a
força» (Pr 8, 12-14). Job exclama:
«Com Ele está a sabedoria e o poder,
d’Ele é a inteligência e o
conselho» (Job, 12, 13). Em
consequência, é Deus quem concede
a prudência ao homem. Isto é, acima
de tudo, um dom de Deus, uma graça:
«Javé é quem dá a sabedoria, da sua
boca nascem a ciência e a
prudência» (Pr 2, 6)[3].

Para alcançar a sabedoria, são
necessárias, em primeiro lugar, a



oração e a meditação da Palavra de
Deus: «Foi por isso que a pedi e me
foi concedida a prudência. Supliquei
e o espírito de sabedoria veio a
mim» (Sab 7, 7); «Mas, percebendo
que eu não poderia possuir a
sabedoria se Deus não ma desse – e
já era um fruto de prudência saber
de quem procedia essa graça – dirigi-
me ao Senhor e pedi-Lha» (Sab 8, 21)
[4].

Em Cristo, a Sabedoria de Deus feita
carne, encontramos a perfeita
prudência e a perfeita liberdade.
Com as Suas obras, Ele mostra-nos
que a prudência aconselha a
transformarmos a vida num serviço
aos outros, amigos e inimigos, por
amor do Pai. Com a Sua morte na
cruz, mostra-nos que a verdadeira
prudência leva mesmo a entregar a
própria vida, em obediência ao Pai,
pela salvação dos homens. Esta
prudência de Cristo parece exagero e
imprudência aos olhos humanos.



Quando Ele diz aos discípulos que
deve ir a Jerusalém, sofrer e morrer,
Pedro «começou a repreendê-lo,
dizendo: «‘Deus te livre, Senhor! Isso
nunca te há-de acontecer!’» Ele,
porém, voltando-se, disse a Pedro:
«Afasta-te, Satanás! Tu és para mim
um estorvo, porque os teus
pensamentos não são os de Deus,
mas os dos homens!» (Mt 16, 22-23)[5].

A medida da nova prudência é a de
um amor sem medida ao Reino de
Deus, valor absoluto que torna
relativo tudo o resto: «Procurai
primeiro o Reino de Deus e a sua
justiça, e tudo o mais se vos dará por
acréscimo» (Mt 6, 33) Pelo Reino vale
a pena dar tudo (cf. Mt 13, 44-46), até
a própria vida, porque, segundo a
lógica divina, quem encontra a sua
vida perde-a, e quem a perde
encontra-a (cf. Mt 10, 39). Por isso,
muitas atitudes que parecem
prudentes aos olhos humanos, são na
realidade insensatas, como a do



homem que acumula riquezas, mas
esquece a sua alma (cf. Lc 12, 16-20),
a do jovem que não quer seguir
Cristo porque tem muitos bens (cf. Lc
18, 18-23), ou a do servo que guarda
o seu talento em vez de o fazer
frutificar para o Senhor (cf. Mt 25,
24-28). São comportamentos
imprudentes que têm a sua raiz na
falta de liberdade, na escravidão
voluntária em relação aos bens
materiais ou ao conforto pessoal[6].

Os atos próprios da prudência: o
conselho, o juízo e a reta decisão

A prudência envolve três atos: o
conselho (consilium), o juízo prático
(iudicium practicum) e o preceito
(praeceptum), império (imperium) ou
mandato[7]. Os dois primeiros são
cognitivos e o terceiro é imperativo.
«O primeiro passo da prudência é o
reconhecimento da própria
limitação: a virtude da humildade.
Admitir, em determinadas matérias,



que não compreendemos tudo, que
não podemos abarcar, em tantos
casos, circunstâncias que é preciso
não perder de vista à hora de ajuizar.
Por isso recorremos a um
conselheiro, não a um qualquer, mas
a um competente (...). Depois, é
necessário julgar, porque a
prudência normalmente exige uma
determinação rápida e oportuna. Se
às vezes é prudente adiar a decisão
até ter todos os elementos para o
juízo, outras vezes será imprudente
não começar a pôr em prática,
quanto antes, o que percebemos que
se deve fazer, especialmente quando
está em jogo o bem dos outros»[8].

Para ser prudente, não basta resolver
aconselhar-se bem e julgar
retamente sobre o que se deve fazer.
É preciso pôr em prática o que se
julgou conveniente. Não o fazer,
omiti-lo seria imprudente. Este ato,
que consiste em pôr em prática o que
se tem de fazer, é o ato próprio da



virtude da prudência[9]. Portanto, a
prudência pode definir-se como «a
virtude da função imperativa da
razão prática que determina
diretamente a ação»[10].

É precisamente aqui que a relação
íntima entre a prudência e a
liberdade se pode apreciar melhor.
Para pôr em prática o que se
considerou conveniente, é necessário
não nos deixarmos dominar pelo
medo, pela preguiça, por nenhum
laço que, em última análise, o
egoísmo ou o orgulho nos lancem.
Embora possa ser aconselhável saber
aguardar conselhos e deliberações,
logo que se tomou uma decisão, ela
deve executar-se com rapidez e
diligência. Aqui a palavra diligência
(de diligo, amar) diz mais do que
pode ser entendido na linguagem
comum. Trata-se, neste caso, de atuar
com prontidão, impelido pelo amor
ao bem.



A medida justa

São Josemaria procurou sempre
transmitir duas atitudes em relação à
prudência: a flexibilidade para
saber adaptar-se a cada situação,
sem ficar preso à rigidez de uma
«casuística estéril»[11], que
basicamente procede da soberba ou
de um exacerbado medo de se
enganar, e a disposição de retificar:
«não é prudente quem nunca se
engana, mas quem sabe retificar os
seus erros»[12]. «Há coisas que fazes
bem e coisas que fazes mal. Enche-te
de alegria e de esperança pelas
primeiras, e enfrenta-te, sem
desânimo, com as segundas, para
retificares»[13].

A prudência não existe apenas nas
pessoas, mas também nas
organizações. Por exemplo, São
Josemaria estabeleceu que a
estrutura e organização do governo
do Opus Dei nos seus diferentes



graus devia ser colegial, baseada na
responsabilidade de quem faz parte
dessas organizações e na confiança
mútua. Nesse sentido, diz ele em 
Sulco: «As decisões de governo
tomadas de ânimo leve por uma só
pessoa nascem sempre, ou quase
sempre, distorcidas por uma visão
unilateral dos problemas.

Por maiores que sejam a tua
preparação e o teu talento, deves
ouvir quem partilha contigo essa
tarefa de direção»[14].

Cada uma das pessoas que compõem
os vários órgãos de governo deve
assumir plenamente a sua própria
responsabilidade, manifestar
livremente o seu parecer, sem se
refugiar no anonimato: «Uma norma
fundamental de bom governo:
distribuir responsabilidades. Sem
que isso signifique procurar a
comodidade ou o anonimato. Insisto:
repartir responsabilidades, pedindo



a cada um contas do seu encargo,
para podermos "prestar contas" a
Deus, e às almas, se for preciso»[15].

Prudência e confiança em Deus:
audácia

Já vimos a parte humana da virtude
da prudência. Deve acrescentar-se
que, quando confrontados com uma
tarefa difícil, mesmo que
aparentemente irrealizável, devemos
também descobrir qual é a Vontade
de Deus. Isso significa agir com uma
total fé e confiança na ajuda divina.
São Josemaria estava convencido de
que se Deus lhe pedia uma coisa,
mesmo que humanamente pudesse
parecer uma imprudência, era
preciso lançar-se à ação, pois Deus
daria os meios.

Assim viveu ele. Assim o ensinou a
viver. E assim o deixou escrito, tanto
em relação às obras apostólicas como
à vida espiritual: «Nos
empreendimentos de apostolado,



está bem – é um dever – que
consideres os teus meios terrenos (2
+ 2 = 4). Mas não te esqueças –
nunca! – de que tens de contar,
felizmente, com outra parcela: Deus
+ 2 + 2... »[16]. «Lança para longe de ti
essa desesperança que te produz o
conhecimento da tua miséria. – É
verdade: pelo teu prestígio
económico, és um zero..., pelo teu
prestígio social, outro zero..., e outro
pelas tuas virtudes, e outro pelo teu
talento... Mas, à esquerda desses
zeros, está Cristo... E que cifra
incomensurável isso dá!»[17].

Por isso, não é estranho que
relacione a prudência com uma
atitude que pode parecer oposta: a
audácia. Fez isso com frequência,
unindo-as pela confiança em Deus, e
isto explica a conexão entre as duas
realidades: «Deus e audácia! –
Audácia não é imprudência. –
Audácia não é temeridade»[18]; «Não
faças caso.Sempre os "prudentes"



têm chamado loucuras às obras de
Deus.

– Para a frente! Audácia!»[19].

São experiências recolhidas em 
Caminho, que se completam com
outra de Sulco, em que a audácia é
apresentada como fruto de uma
fortaleza informada pela fé:
«Audácia não é imprudência, nem
ousadia irrefletida, nem simples
atrevimento. Audácia é fortaleza,
virtude cardeal, necessária para a
vida da alma»[20].

Bibliografia básica e leituras
recomendadas

Bibliografia básica:

Catecismo da Igreja Católica,
1762-1770, 1803-1832 e
1987-2005.

• 



Leituras recomendadas:

São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 73-92 (Homilia Virtudes
humanas).
Marlies Kücking, Dicionário de
São Josemaria (2013), José Luis
Illanes, Entrada: Prudência.
Tomás Trigo, Scripta Theologica
34 (2002/1) 273-307.

[1] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1806.

[2] São Josemaria, Amigos de Deus,
87.

[3] cf. Tomás Trigo, Scripta
Theologica 34 (2002/1), p. 273-307.

[4] Ibid.

[5] Ibid.

[6] Ibid.

• 

• 

• 



[7] cf. São Tomás de Aquino, S.Th., II-
II, q. 47, a. 8.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
86.

[9] cf. São Tomás de Aquino, S.Th., II-
II, q. 47, a. 8.

[10] M. Rhonheimer, La perspectiva
de la moral. Fundamentos de la ética
filosófica, Rialp, Madrid 2000, 241; cf.
A. Rodríguez Luño, La scelta etica. Il
raporto fra libertà & virtù, Milano
1988, 83ss.

[11] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 222.

[12] Ibid., n. 88.

[13] São Josemaria, Sulco, n. 68.

[14] Ibid., n. 392.

[15] Ibid., n. 972.

[16] São Josemaria, Caminho, n. 471.



[17] Ibid., n. 473.

[18] Ibid., n. 401.

[19] Ibid., n. 479.

[20] São Josemaria, Sulco, n. 97.

Josep-Ignasi Saranyana

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-que-e-a-

prudencia/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-que-e-a-prudencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-que-e-a-prudencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-que-e-a-prudencia/

	O que é a prudência?

