opusdei.org

O que é a prudéncia?

A prudéncia € a virtude que
dispde o espirito a discernir em
todas as circunstancias o nosso
verdadeiro bem e a escolher os
meios para o realizar.

26/10/2019

A prudéncia é a virtude que dispde o
espirito a discernir em todas as
circunstancias o nosso verdadeiro
bem e a escolher os meios para o
realizar'. Assim, sdo atos de
prudéncia a avaliagdo para ver qual
sera a acdo mais adequada para
alcancar o bem, e o mandato para a



realizar. A prudéncia baseia-se na
memoria do passado, no
conhecimento do presente e, tanto
quanto nos € possivel, na previsao
das consequéncias das nossas
decisdes. Indica a medida justa das
outras virtudes, entre o excesso e 0
defeito, entre o exagero e a caréncia,
ou a mediocridade.

A prudéncia esta relacionada com a
inteligéncia, mais ainda, segundo
ensina a tradicao filosofica, esta na
razao pratica, isto é, na razao
enquanto orientada e disposta para a
praxis, para a acdo. Mas pressupoe o
desejo e 0 amor ao bem. E isto que
distingue a prudéncia da astucia, e
também da ‘prudéncia da carne’ de
que Sao Paulo fala (cf. Rm 8, 6): «a
daqueles que tém inteligéncia, mas
procuram ndo a usar para descobrir
e amar Nosso Senhor. A verdadeira
prudéncia é a que permanece atenta
as insinuacoes de Deus e, nessa
vigilante escuta, recebe na alma



promessas e realidades de
[2]

salvacao».
Sagrada Escritura: «o sabio de
coracdo sera chamado
prudente» (Pr 16, 21)

Na Sagrada Escritura, a prudéncia
aparece antes de mais como uma
propriedade de Deus: «Eu, a
Sabedoria, habito com a prudéncia,
eu inventei a ciéncia da reflexao.
Meus sao o conselho e a habilidade,
minha é a inteligéncia, minha a
forca» (Pr 8, 12-14). Job exclama:
«Com Ele estd a sabedoria e o poder,
d’Ele é a inteligéncia e o

conselho» (Job, 12, 13). Em
consequéncia, € Deus quem concede
a prudéncia ao homem. Isto é, acima
de tudo, um dom de Deus, uma gracga:
«Javé é quem da a sabedoria, da sua
boca nascem a ciéncia e a
prudéncia» (Pr 2, 6)°.

Para alcancar a sabedoria, sdo
necessarias, em primeiro lugar, a



oracdo e a meditacdo da Palavra de
Deus: «Foi por isso que a pedi e me
foi concedida a prudéncia. Supliquei
e 0 espirito de sabedoria veio a
mimp» (Sab 7, 7); «Mas, percebendo
que eu ndo poderia possuir a
sabedoria se Deus ndo ma desse — e
ja era um fruto de prudéncia saber
de quem procedia essa graca — dirigi-

me ao Senhor e pedi-Lha» (Sab 8, 21)
(4]

Em Cristo, a Sabedoria de Deus feita
carne, encontramos a perfeita
prudéncia e a perfeita liberdade.
Com as Suas obras, Ele mostra-nos
que a prudéncia aconselha a
transformarmos a vida num servico
aos outros, amigos e inimigos, por
amor do Pai. Com a Sua morte na
cruz, mostra-nos que a verdadeira
prudéncia leva mesmo a entregar a
propria vida, em obediéncia ao Pali,
pela salvacdo dos homens. Esta
prudéncia de Cristo parece exagero e
imprudéncia aos olhos humanos.



Quando Ele diz aos discipulos que
deve ir a Jerusalém, sofrer e morrer,
Pedro «comecou a repreendé-lo,
dizendo: «‘Deus te livre, Senhor! Isso
nunca te ha-de acontecer!’» Ele,
porém, voltando-se, disse a Pedro:
«Afasta-te, Satanas! Tu és para mim
um estorvo, porque os teus
pensamentos ndo sdo os de Deus,
mas os dos homens!» (Mt 16, 22-23)".

A medida da nova prudéncia € a de
um amor sem medida ao Reino de
Deus, valor absoluto que torna
relativo tudo o resto: «Procurai
primeiro o Reino de Deus e a sua
justica, e tudo o mais se vos dara por
acréscimo» (Mt 6, 33) Pelo Reino vale
a pena dar tudo (cf. Mt 13, 44-46), até
a propria vida, porque, segundo a
l6gica divina, quem encontra a sua
vida perde-a, e quem a perde
encontra-a (cf. Mt 10, 39). Por isso,
muitas atitudes que parecem
prudentes aos olhos humanos, sdo na
realidade insensatas, como a do



homem que acumula riquezas, mas
esquece a sua alma (cf. Lc 12, 16-20),
a do jovem que ndo quer seguir
Cristo porque tem muitos bens (cf. Lc
18, 18-23), ou a do servo que guarda
o0 seu talento em vez de o fazer
frutificar para o Senhor (cf. Mt 25,
24-28). Sdo comportamentos
imprudentes que tém a sua raiz na
falta de liberdade, na escravidao
voluntaria em relacdo aos bens

materiais ou ao conforto pessoal®.

Os atos proprios da prudéncia: o
conselho, o juizo e a reta decisdo

A prudéncia envolve trés atos: o
conselho (consilium), o juizo pratico
(iudicium practicum) e o preceito
(praeceptum), império (imperium) ou
mandato'”. Os dois primeiros sdo
cognitivos e o terceiro é imperativo.
«O primeiro passo da prudéncia é o
reconhecimento da propria
limitacdo: a virtude da humildade.
Admitir, em determinadas matérias,



que ndo compreendemos tudo, que
ndo podemos abarcar, em tantos
casos, circunstancias que € preciso
ndo perder de vista a hora de ajuizar.
Por isso recorremos a um
conselheiro, ndo a um qualquer, mas
a um competente (...). Depois, é
necessario julgar, porque a
prudéncia normalmente exige uma
determinacdo rapida e oportuna. Se
as vezes é prudente adiar a decisao
até ter todos os elementos para o
juizo, outras vezes sera imprudente
ndo comecar a por em pratica,
quanto antes, o que percebemos que
se deve fazer, especialmente quando
estd em jogo o bem dos outros»™.

Para ser prudente, ndo basta resolver
aconselhar-se bem e julgar
retamente sobre o que se deve fazer.
E preciso por em prética o que se
julgou conveniente. Nao o fazer,
omiti-lo seria imprudente. Este ato,
que consiste em pOr em pratica o que
se tem de fazer, é o ato proprio da



virtude da prudéncia®. Portanto, a

prudéncia pode definir-se como «a
virtude da fun¢ao imperativa da
razao pratica que determina
diretamente a agio»".

E precisamente aqui que a relagio
intima entre a prudéncia e a
liberdade se pode apreciar melhor.
Para por em pratica o que se
considerou conveniente, é necessario
ndo nos deixarmos dominar pelo
medo, pela preguica, por nenhum
laco que, em ultima analise, o
egoismo ou o orgulho nos lancem.
Embora possa ser aconselhavel saber
aguardar conselhos e deliberacdes,
logo que se tomou uma decisdo, ela
deve executar-se com rapidez e
diligéncia. Aqui a palavra diligéncia
(de diligo, amar) diz mais do que
pode ser entendido na linguagem
comum. Trata-se, neste caso, de atuar
com prontiddo, impelido pelo amor
ao bem.



A medida justa

Sdo Josemaria procurou sempre
transmitir duas atitudes em relagao a
prudéncia: a flexibilidade para
saber adaptar-se a cada situacgao,
sem ficar preso a rigidez de uma
«casuistica estéril»"", que
basicamente procede da soberba ou
de um exacerbado medo de se
enganar, e a disposicao de retificar:
«ndo é prudente quem nunca se
engana, mas quem sabe retificar os
seus erros»'”. «H4 coisas que fazes
bem e coisas que fazes mal. Enche-te
de alegria e de esperanca pelas
primeiras, e enfrenta-te, sem
desadnimo, com as segundas, para
retificares»™?,

A prudéncia ndo existe apenas nas
pessoas, mas também nas
organizacoes. Por exemplo, Sdo
Josemaria estabeleceu que a
estrutura e organizac¢ao do governo
do Opus Dei nos seus diferentes



graus devia ser colegial, baseada na
responsabilidade de quem faz parte
dessas organizacdes e na confianca
mutua. Nesse sentido, diz ele em
Sulco: «As decisdes de governo
tomadas de animo leve por uma so
pessoa nascem sempre, ou quase
sempre, distorcidas por uma visdo
unilateral dos problemas.

Por maiores que sejam a tua
preparacao e o teu talento, deves
ouvir quem partilha contigo essa
tarefa de direcdo»"*.

Cada uma das pessoas que compdem
0s varios orgaos de governo deve
assumir plenamente a sua propria
responsabilidade, manifestar
livremente o seu parecer, sem se
refugiar no anonimato: «Uma norma
fundamental de bom governo:
distribuir responsabilidades. Sem
que isso signifique procurar a
comodidade ou o anonimato. Insisto:
repartir responsabilidades, pedindo



a cada um contas do seu encargo,
para podermos "prestar contas" a
Deus, e as almas, se for preciso»™.

Prudéncia e confianca em Deus:
audacia

Ja vimos a parte humana da virtude
da prudéncia. Deve acrescentar-se
que, quando confrontados com uma
tarefa dificil, mesmo que
aparentemente irrealizavel, devemos
também descobrir qual é a Vontade
de Deus. Isso significa agir com uma
total fé e confianca na ajuda divina.
Séo Josemaria estava convencido de
que se Deus lhe pedia uma coisa,
mesmo que humanamente pudesse
parecer uma imprudéncia, era
preciso lancar-se a acao, pois Deus
daria os meios.

Assim viveu ele. Assim o ensinou a
viver. E assim o deixou escrito, tanto
em relacdo as obras apostdlicas como
a vida espiritual: «Nos
empreendimentos de apostolado,



estd bem - é um dever - que
consideres os teus meios terrenos (2
+2 =4). Mas nio te esquecas -
nunca! — de que tens de contar,
felizmente, com outra parcela: Deus
+ 2+ 2...»", «Lanca para longe de ti
essa desesperanca que te produz o
conhecimento da tua miséria. - E
verdade: pelo teu prestigio
econdmico, és um zero..., pelo teu
prestigio social, outro zero..., e outro
pelas tuas virtudes, e outro pelo teu
talento... Mas, a esquerda desses
zeros, estd Cristo... E que cifra
incomensuravel isso da!»"".

Por isso, ndo é estranho que
relacione a prudéncia com uma
atitude que pode parecer oposta: a
audacia. Fez isso com frequéncia,
unindo-as pela confianga em Deus, e
isto explica a conexdo entre as duas
realidades: «Deus e audacia! -
Audacia ndo é imprudéncia. —
Audécia ndo é temeridade»™; «Nao

facas caso.Sempre os "prudentes”



tém chamado loucuras as obras de
Deus.

— Para a frente! Audacia!»""".

Sao experiéncias recolhidas em
Caminho, que se completam com
outra de Sulco, em que a audacia é
apresentada como fruto de uma
fortaleza informada pela fé:
«Audacia ndo é imprudéncia, nem
ousadia irrefletida, nem simples
atrevimento. Audadcia é fortaleza,
virtude cardeal, necessdria para a
vida da alma»®".

Bibliografia basica e leituras
recomendadas

Bibliografia basica:

* Catecismo da Igreja Catolica,
1762-1770, 1803-1832 e
1987-2005.



Leituras recomendadas:

* Sdo Josemaria, Amigos de Deus,
n. 73-92 (Homilia Virtudes
humanas).

» Marlies Kiicking, Diciondrio de
Sdo Josemaria (2013), José Luis
Illanes, Entrada: Prudéncia.

» Tomas Trigo, Scripta Theologica
34 (2002/1) 273-307.

[1] cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1806.

[2] Sdo Josemaria, Amigos de Deus,
87.

[3] cf. Tomas Trigo, Scripta
Theologica 34 (2002/1), p. 273-307.

[4] Ibid.
[5] Ibid.

[6] Ibid.



[7] cf. SAo Tomas de Aquino, S.Th., II-
I1, q. 47, a. 8.

[8] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
86.

[9] cf. Sdo Tomas de Aquino, S.Th., II-
I1, q. 47, a. 8.

[10] M. Rhonheimer, La perspectiva
de la moral. Fundamentos de la ética
filosofica, Rialp, Madrid 2000, 241; cf.
A. Rodriguez Lufio, La scelta etica. Il
raporto fra liberta & virtu, Milano
1988, 83ss.

[11] S&o Josemaria, Amigos de Deus,
n. 222.

[12] Ibid., n. 88.

[13] S&o Josemaria, Sulco, n. 68.
[14] Ibid., n. 392.

[15] Ibid., n. 972.

[16] S&o Josemaria, Caminho, n. 471.



[17] Ibid., n. 473.
[18] Ibid., n. 401.
[19] Ibid., n. 479.

[20] S&o Josemaria, Sulco, n. 97.

Josep-Ignasi Saranyana

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-que-e-a-

prudencia/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/o-que-e-a-prudencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-que-e-a-prudencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-que-e-a-prudencia/

	O que é a prudência?

