
opusdei.org

Meditação: O
Presépio perene do
Sacrário

Neste texto sobre o Natal
recorda-se que os Magos
levaram ouro, incenso e mirra.
Que levamos nós ao Menino
Jesus? O trabalho de todas as
atividades humanas.

19/12/2007

«Dias de Natal, princípios de 1939.
Renascer e continuar, começar e
seguir. No material, inércia é não
mudar, não mover o que está imóvel,



não deter o que se move. Mas no
espiritual, seguir e continuar não é
nunca inércia. Voltemos ao mesmo,
sempre ao mesmo: Deus connosco,
Jesus menino; e nós, guiados pelos
Anjos, indo adorar o Menino Deus,
que a Virgem e São José nos
apresentam. Por todos os séculos, de
todos os confins da urbe, carregados
e animados pelo trabalho de todas as
atividades humanas, irão chegando
magos ao Presépio perene do
Sacrário. Cuida e trabalha,
preparando a tua oferta – o teu labor,
o teu dever – para esta Epifania de
todos os dias»[1].

A adoração dos Magos, o Batismo do
Senhor, as bodas de Caná, três
manifestações da divindade do Verbo
encarnado, três epifanias que estão
presentes no tempo, mas que têm
sabor de eternidade, porque Jesus
Cristo é o mesmo ontem e hoje e
sempre (cf. Heb 13, 8).



Na formosa carta que encabeça a
folha de Notícias do mês de
dezembro de 1938, pouco mais de
dez anos depois da fundação do Opus
Dei, o nosso Fundador contempla o
Menino Deus em Belém.

Depois de reafirmar a definição da
vida interior, que tantas vezes
atualizamos no nosso itinerário de
aproximação ao Senhor, começar e
recomeçar, São Josemaria une o
mistério da adoração dos Magos com
o nosso trabalho profissional.
Relaciona o alcance eterno daquelas
ofertas com a dimensão divina que
podem adquirir as nossas ocupações
correntes.

Nós somos também, de algum modo,
aqueles magos que, guiados pela
estrela da vocação, nos aproximamos
de Belém no tempo presente, de 
todos os confins da urbe. Os Magos,
que não são membros do povo
hebreu, mas gentios, anunciam essa



grande convocatória que será a
Igreja, Povo de Deus. Vinham do
Oriente, para lá do Jordão.
Perguntava Herodes onde estava o
Rei dos judeus. Os príncipes dos
sacerdotes e os escribas sabiam que o
Messias tinha que nascer em Belém
(cf. Mq 5, 1-3), mas não se
preocuparam em ir saudá-l’O.
Herodes inquieta-se e toda a cidade
de Jerusalém com ele (cf. Mt 2, 4-6);
no entanto, só esses estrangeiros
empreendem a viagem. Amar é mais
do que conhecer, saber não basta
para chegar a Jesus.

Quarenta dias depois do nascimento,
quando o divino Menino tinha sido
apresentado no Templo, o velho
Simeão proclamava a Salvação dos
povos e profetizava quem ia ser «luz
para iluminar os gentios e glória de
Israel» (Lc 2, 34). Luz divina para
todas as nações e por isso mesmo,
glória de Israel.



Os pastores – hebreus – e os Magos –
pagãos – são os primeiros de uma
multidão onde já não haverá
diferença entre judeu e grego, entre
escravo e livre, entre homem e
mulher (cf. Gal 3, 28). Com os Magos,
começa a cumprir-se a profecia de
Simeão para os gentios. Nós, séculos
depois, fazemos também parte desse
Povo convocado na Nova Aliança.
«Um povo entre judeus e gentios que
se fundia em unidade, não segundo a
carne, mas no Espírito e constituíra
um novo Povo de Deus»[2]. O pão das
ovelhas perdidas da casa de Israel
faz-se pão para todos (cf. Mt 15,
24-28).

Os Magos levam ouro, incenso e
mirra. Que levamos nós ao Menino
Jesus? Aproximamo-nos de Belém
carregados e animados com o
trabalho de todas as atividades
humanas.



Carregados

Carregados, porque o trabalho duro,
contínuo, exigente, é peso para nós.
O trabalho, sempre vocação do
homem, com o pecado, tornou-se
esforço, luta e dor. Com a
desobediência, entrou a morte; morte
que Cristo quis também padecer.

Nós, como os Magos, trazemos mirra.
Como Nicodemos, levaremos uma
mistura de mirra e aloés aos pés da
Cruz, tomaremos o seu Corpo e
envolvê-lo-emos em linho, com os
melhores aromas que possamos
encontrar (cf. Jo 19, 39), mirra da
abnegação por amor a Cristo e às
almas, do amor à Cruz no trabalho de
cada dia, ainda que custe e porque
custa.

O nosso trabalho, participação nos
sofrimentos de Cristo, é também
bálsamo para curar, para limpar e
aliviar as tremendas feridas que



abrimos com os nossos pecados na
sua Santíssima Humanidade. Nada
faltou à Paixão de Jesus para nos
salvar, mas, para que os seus méritos
se nos apliquem, devemos completar
na nossa carne o que falta aos
sofrimentos de Cristo para o seu
corpo que é a Igreja (cf. Col 1, 24).
Alegria de participar nos sofrimentos
da Cruz para que Cristo se forme em
cada membro do Seu corpo místico,
afã de almas, amor redentor do
cristão. As nossas fadigas servem
para a salvação de muitas almas.

Onde está o Rei dos judeus?
Perguntava Herodes. Onde iremos,
carregados com o nosso trabalho?
Iremos ao Presépio perene do
Sacrário. Ali, como fruto da Missa –
trabalho de Deus – como fruto da
Cruz, Ele está substancialmente
presente.

O pão da vida, pão descido do Céu,
pão para a vida do mundo (cf. Jo 6,



35, 41, 51), está à nossa espera, agora
no Presépio do Sacrário, onde há
mais humildade, mais aniquilamento
do que no estábulo e do que no
Calvário. Os Reis Magos encontraram
Jesus em Bêt-lehem, que significa 
casa do pão. O grão de trigo que
morrendo dará muito fruto jaz em
cima de um pouco de palha[3].

Vamos a Belém com o ouro do
desprendimento dos êxitos e dos
fracassos, com o incenso da vontade
de servir e de compreender –
caridade, pureza, bom odor de Cristo
– e a mirra do sacrifício de cada
dia[4].

Animados

Vamos animados com o trabalho,
porque o trabalho é para nós
caminho para chegar a Jesus; é, de
algum modo, o caminho para Belém,
ali onde nasce o Verbo encarnado,
onde Céus e terra se unem, no seio de



Maria e, depois, naquele humilde
estábulo de Belém. Ali vamos nós,
que procuramos unir trabalho e
oração, oração e trabalho, o mundo
com Deus.

Vamos com bom ânimo, com passo
alegre. O trabalho é, com efeito, e
apesar das dificuldades que sempre
traz – e que algumas vezes tanto nos
fazem sofrer – vida, tarefa, dom,
crescimento, serviço a Deus e aos
outros. Por isso procuramos amá-lo,
fazê-lo com alegria, com entusiasmo,
com paixão profissional. O trabalho
é, neste sentido, motor que
impulsiona. É bom sair de casa com
desejos de cumprir aquela tarefa
humana que constitui a nossa
vocação profissional e, ao mesmo
tempo, nos insere na sociedade.

Ele é o artesão, o filho do artesão (cf.
Mt 13, 55 e Mc 6, 3), que trabalhou
trinta anos em Nazaré. É o Filho de
Deus que transformou o pão no seu



Corpo. Quanto lhe custou o trabalho
da cruz! Abbá, «não se faça a Minha
vontade, mas a Tua» (Mc 14, 36); e
essa submissão da vontade,
atualizamo-la em cada dia quando o
sacerdote, emprestando a sua voz e
toda a sua pessoa ao Senhor, atuando
in Persona Christi Capitis, repete as
palavras da Instituição da Eucaristia:
«Isto é o Meu corpo entregue por
vós». Vamos assim, carregados e
animados, seguindo os passos de
quem subiu a Jerusalém com o peso
dos nossos pecados, animado por
desejos de salvação, por desejos de
entrega.

«Quam dilecta tabernacula tua,
Domine virtutum!» (Sl 84, 2). Vamos,
animados pelo trabalho, ao Sacrário,
ao Tabernáculo, à casa do Senhor dos
Exércitos, força das nossas lutas de
paz por alcançar as virtudes.
Oferecemos-Lhe essa luta a Ele,
porque não há nada bom que
tenhamos feito que não venha d’Ele.



«Que tens que não tenhas
recebido?» (1Cor 4, 7), dizia São
Paulo.

Essas virtudes que procuramos
exercer no trabalho são de Deus, a
laboriosidade – «o meu Pai não deixa
de trabalhar e Eu também
trabalho» (Jo 5, 17) – a paciência, a
responsabilidade, o cuidado nas
coisas pequenas, o esforço por o
acabar, o afã por fazer crescer os
outros e a humildade para valorizar
o seu trabalho, a alegria, o serviço.
No começar e recomeçar está a luta
para adquirir essas virtudes, hábitos
operativos que forjam a nossa
personalidade e, pouco a pouco, nos
identificam com Cristo.

Para amar

Ao trabalharmos é Ele quem
trabalha, quem sofre e se entrega,
quem ama. Vamos à casa do Pão,
eterno Presépio do Sacrário, onde



está o Filho único do Pai, o Verbo
eterno de Deus. Na patena, unindo as
nossas tarefas ao pão – fruto da terra
e do nosso trabalho – e no cálice,
unindo ao vinho – fruto da videira e
do nosso trabalho[5] – a gota de água
da nossa vida.

Cuida e trabalha, diz São Josemaria.
Um trabalho bem feito, cuidado,
esmerado. O trabalho que
corresponde ao pequeno dever de
cada momento, «Faz o que deves e
está no que fazes»[6]. Cuidado,
esmero, preparação da tua oferta.

Vamos ao Sacrário que se encontra
na paróquia, numa igreja próxima do
local de trabalho, ou do caminho; ao
Sacrário de algum oratório. Vamos
ali encurtar o tempo até à próxima
Missa, preparando a oferta do dia
com o cuidado e a impaciência dos
enamorados, com o entusiasmo de
fazer de cada dia uma Missa, para
pedir pelos nossos familiares e



amigos, para nos sentirmos amados...
e para amar![7].

De modo muito especial, à hora da
prova ou quando há que dar um
novo passo, talvez mais custoso, para
um maior abandono interior,
«chegou o momento de ir ao Sacrário
falar com o Senhor, que nos mostra
as suas chagas como credenciais do
seu amor; e, com fé nessas chagas
que fisicamente não contemplamos,
descobriremos com os Apóstolos a
necessidade de que Cristo padecesse
e assim entrasse na sua glória;
acolheremos mais claramente a Cruz
como um dom divino, entendendo
assim aquela exortação do nosso
Padre, empenhemo-nos em ver a
glória e a felicidade ocultas na
dor»[8].

O Sacrário é Belém, casa do pão,
sempre demasiado pobre para o
Senhor. É Belém porque ali está com
a Sua alma, com o Seu corpo, com o



Seu sangue e a Sua divindade[9],
porque se oferece, como em Belém, à
nossa contemplação e à nossa
adoração. Não vamos ter com Ele de
mãos vazias, mas com o trabalho já
feito e o com o que fica por fazer.

A Visita ao Santíssimo Sacramento é
uma pausa de adoração, «Jesus, aqui
está o João, leiteiro; ou também,
Senhor, aqui está este desgraçado,
que não te sabe amar como o João
leiteiro»[10]. Com o nosso nome,
falamos-Lhe da oferta que Lhe
estamos a preparar, sou o médico, o
operário, o juiz, o professor..., que
venho dar-Te o que sou e o que faço;
pedir-Te perdão pelo que deixei de
fazer.

Vamos ter com Ele com os anjos e,
como em Belém, está Santa Maria e
está São José. O pai e a mãe de
família levam os seus filhos a saudar
Jesus no Tabernáculo; o profissional
o colega; o estudante o seu amigo,



ensinando com o exemplo como a fé
move a ir ao encontro do Senhor que
nos espera.

Fé, pureza, vocação

Pai-nosso, Ave-Maria, Glória. «Eu
quisera, Senhor, receber-Vos com
aquela pureza, humildade e devoção
com que vos recebeu a vossa
Santíssima Madre, com o espírito e o
fervor dos Santos»[11]. Depois de
adorar o nosso Pai do Céu,
invocamos a Mãe de Deus e Mãe
nossa, para que nos ensine a dar
glória à Trindade com a nossa vida.

Ela deu-nos o Corpo de Jesus; Ela dá-
nos Cristo na Eucaristia. As Suas
mãos receberam o ouro, o incenso e
a mirra que os Magos ofereceram a
Jesus. Nas suas mãos purificam-se as
nossas ofertas e também as nossas
misérias. Dá brilho ao ouro da nossa
fé, queima com o seu amor materno
o incenso da nossa pureza e enche de



aromas a mirra da nossa entrega.
Santa Maria mantém vivo o fogo da
nossa fidelidade e do nosso
apostolado. Com Ela daremos luz e
calor. Seremos lâmpadas de fé, de
caridade ardente, luz divina que
ilumina o caminho para Belém.

Vamos para essa última e eterna
epifania divina, a última revelação
que descreve o último livro do Novo
Testamento, escrito quando, por um
lado, pareciam crescer as confusões
doutrinais, ameaçando a verdade dos
cristãos e, por outro, desencadeava-
se a primeira perseguição universal e
sistemática contra a Igreja.

O imperador, uma criatura de barro
ébria de glória humana, pretendia
ser adorado como Senhor e Deus.
Mas as sombras de glória vã
desaparecerão com o rio de água da
vida, claro como um cristal,
procedente do trono de Deus e do
Cordeiro. Os que verão o Seu rosto



não necessitarão de lâmpadas
porque o Senhor Deus os iluminará e
reinarão pelos séculos dos séculos
(cf. Ap 22, 1-5).

Entretanto, o fulgor divino propaga-
se como um incêndio, de coração a
coração, fogo apostólico que se
alimenta da fidelidade diária, com a
humildade que persevera na fé, com
o Pão que torna mais firme a pureza,
com a vocação fortalecida na
Palavra, na oração.

Ouro, incenso e mirra. Fé, pureza e
caminho, três pontos intangíveis que
cada semana consideramos com o
Senhor e que nos agrada comentar
quando queremos beneficiar da
ajuda da direção espiritual. Assim
recomeçamos, cada dia, cada
semana, preparando a nossa oferta
para a Epifania de todos os dias.



[1] São Josemaria, Caminho, edição
crítico-histórica, preparada por
Pedro Rodríguez, 3ª ed. Rialp, Madrid
2004, p. 1051 (comentário ao ponto
998).

[2] Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 9.

[3] cf. São João Paulo II, Mensagem
para a XX Jornada Mundial da
Juventude (Colónia, agosto 2005),
26/08/ 2004, n. 3.

[4] cf. São Josemaria, Cristo que
passa, n. 35-37.

[5] cf. Missal Romano, Liturgia
Eucarística.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 815.

[7] cf. São Josemaria, Forja, n. 837.

[8] Javier Echevarría, Carta pastoral
aos fiéis da Prelatura e cooperadores
por ocasião do Ano da Eucaristia,



06/10/2004, em “Romana” 2004 (n.
39), p. 221.

[9] cf. Concílio de Trento, sessão XIII,
Can. 1

[10] cf. Guillaume Derville, Rezar 15
dias com São Josemaria Escrivá,
Ciudad Nueva, Madrid 2002, p. 71-72

[11] cf. São Josemaria, Caminho,
edição crítico-histórica, preparada
por Pedro Rodríguez, 3ª ed. Rialp,
Madrid 2004, pág. 689 (comentário
ao ponto 540).

Guillaume Derville

Fotografia: Böhringer Friedrich

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-presepio-

perene-do-sacrario/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-presepio-perene-do-sacrario/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-presepio-perene-do-sacrario/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-presepio-perene-do-sacrario/

	Meditação: O Presépio perene do Sacrário
	Carregados
	Animados
	Para amar
	Fé, pureza, vocação


