
opusdei.org

O Prelado no 50.º
aniversário do IESE
em Madrid:
«Santificar o
trabalho,
transformar o
mundo: uma
liderança com
sentido cristão»

No âmbito das comemorações
do 50.º aniversário do início das
atividades do IESE em Madrid,
Mons. Fernando Ocáriz, Magno-
Chanceler da Universidade de
Navarra e prelado do Opus Dei,
visitou no dia 2-7-2025 o



campus e proferiu esta
conferência perante um
auditório com mais de 600
colaboradores e antigos alunos.

06/07/2025

Reproduzimos de seguida a
conferência completa do Prelado.

É para mim motivo de alegria estar
aqui hoje, por ocasião do 50.º
aniversário das atividades do IESE
em Madrid. Um motivo de alegria, ao
testemunhar o desenvolvimento de
uma iniciativa que ajudou tantas
pessoas a crescer em
profissionalismo e a descobrir o
sentido profundo (social e cristão) do
trabalho, uma realidade muito
estimada por São Josemaria e central



nos seus ensinamentos.
Precisamente nesta intervenção, irei
centrar-me principalmente em
alguns dos seus textos.

Construístes uma das escolas de
direção de empresas mais
prestigiadas do mundo. Gostaria de
vos encorajar a que, juntamente com
os vossos sucessos externos,
reconhecidos pelos rankings das
principais escolas de direção de
empresas, ambicionásseis também
outros sucessos internos, que têm
ainda mais valor para cada um de
vós, do ponto de vista cristão. Esses
sucessos internos, que são
compatíveis com êxitos e até
possíveis fracassos na vertente
profissional, são fruto do trabalho
bem feito por amor.

Para alcançar esses sucessos
internos, importa não apenas o que
fazemos e com que resultados, mas
também como trabalhamos e porquê.



É precisamente através desses
sucessos internos que o impacto
desta escola chegará ainda mais
longe.

Realidade e valor humano do
trabalho

Como dizia São Josemaria: «O
trabalho, todo o trabalho, é
testemunho da dignidade do homem,
do seu domínio sobre a criação. É um
meio de desenvolvimento da
personalidade. É um vínculo de
união com os outros seres; fonte de
recursos para sustentar a família;
meio de contribuir para o
melhoramento da sociedade em que
se vive e para o progresso de toda a
Humanidade»[1].

São Josemaria fala aqui do porquê do
trabalho em geral. Para vós, o porquê
do vosso trabalho reflete-se na
missão do IESE: «Formais líderes que
aspiram a ter um impacto profundo,



positivo e duradouro sobre as
pessoas, as empresas e a sociedade,
através da excelência profissional, da
integridade e do espírito de serviço».

Cumprindo verdadeiramente esse
propósito tão inspirador, chega-se ao
coração mesmo da sociedade.
Melhorareis o mundo a partir de
dentro. Pois esse propósito tão nobre
que perseguis pode viver-se em todas
as vossas atividades, não apenas
naquelas que têm maior valor
estratégico. Todo o trabalho pode ter
um grande valor do ponto de vista
interior.

«Já na própria ordem natural, a
dignidade do trabalho depende não
tanto do que se faz, mas de quem o
realiza; ou seja, do homem, que é um
ser inteligente e livre»[2].

Ou seja, a dignidade natural do
trabalho radica na dignidade
espiritual da pessoa humana, e será
maior ou menor consoante a maior



ou menor qualidade ou bondade que
esse trabalho possua enquanto ação
espiritual. Esta qualidade ou
bondade depende essencialmente da
liberdade: do amor — não entendido
como paixão ou sentimento — mas
como dilectio, ou seja, o amor eletivo
do fim, enquanto ato próprio da
liberdade[3].

Como explicava Juan Antonio Pérez
López, trata-se de fomentar em nós e
nas pessoas que dirigimos os motivos
transcendentais: o interesse em
servir bem os destinatários do nosso
trabalho, a ligação humana com as
pessoas, o compromisso com o
propósito da empresa em que se
trabalha. Isso é, em grande medida, o
que impulsiona a servir mais e
melhor. E isso pode realizar-se em
simultâneo com a obtenção dos
resultados estratégicos de que as
empresas necessitam e com o
desenvolvimento, pelas pessoas
certas, das competências requeridas.



Também neste contexto são
particularmente elucidativas, e sem
dúvida exigentes, as seguintes
palavras de São Josemaria: «Convém
não esquecer, portanto, que esta
dignidade do trabalho está fundada
no Amor. O grande privilégio do
homem é poder amar,
transcendendo assim o efémero e o
transitório. Pode amar as outras
criaturas, dizer um tu e um eu cheios
de sentido. E pode amar a Deus, que
nos abre as portas do Céu, que nos
torna membros da Sua família, que
nos autoriza a falar-Lhe também de
tu a Tu, face a face».

Por outras palavras, fomos feitos
para o Amor e o trabalho é uma das
plataformas sobre as quais o Amor
pode crescer dentro de nós e na
sociedade. Nisto consiste boa parte
da vocação do cristão no mundo, na
sociedade. «Por isso, o homem não
pode limitar-se a fazer coisas, a
construir objetos. O trabalho nasce



do amor, manifesta o amor, ordena-
se ao amor»[4].

Há pouco chegou-me uma história
inspiradora, publicada há muitos
anos na revista Forbes, que ilustra
bem essa ligação humana, esse amor
manifestado através do trabalho. Foi
escrita por uma enfermeira de
urgências num hospital americano,
que foi testemunha de um
impressionante ato de liderança:

«Eram cerca das 22h30. O quarto
estava num autêntico caos. Eu estava
a terminar o registo clínico antes de
ir para casa. O médico com quem
adorava trabalhar estava a formar
um novo médico, que tinha feito um
trabalho muito respeitável e
competente, dizendo-lhe o que tinha
feito bem e o que poderia ter feito de
maneira diferente. Depois, pôs a mão
no ombro do jovem médico e
perguntou: “Quando terminaste,
viste o funcionário da limpeza que

https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html
https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html


entrou para arrumar o quarto?”. O
jovem olhou para ele sem perceber.

O médico mais velho disse: “Chama-
se Carlos. Está aqui há três anos. Faz
um trabalho fabuloso. Quando entra,
limpa o quarto tão depressa que tu e
eu podemos atender rapidamente os
próximos doentes. A esposa chama-
se Maria. Têm quatro filhos”. Depois,
nomeou cada um dos quatro filhos e
disse as idades de cada um.

O médico mais velho continuou:
“Vivem numa casa arrendada a cerca
de três quarteirões daqui, em Santa
Ana. Vieram do México há cinco
anos. O nome dele é Carlos”, repetiu.
Depois acrescentou: “Na próxima
semana, gostaria que me contasses
algo sobre o Carlos que eu ainda não
saiba. Pode ser? Agora vamos ver
como estão os restantes doentes”. A
enfermeira ficou surpreendida e
comentou mais tarde: “Lembro-me
de estar ali parada a escrever as



minhas notas de enfermagem,
estupefacta, a pensar: acabo de
presenciar uma liderança
impressionante”».

Por vezes, pode perder-se esse tom
humano quando se pensa o trabalho
apenas na perspetiva de competir
com outras empresas para obter
mais lucros, em vez de se pensar em
servir as pessoas com atenção,
cuidado e amor.

Naturalmente, as empresas não
podem deixar de lado a estratégia
nem o lucro, que é sinal de um
serviço de qualidade prestado de
forma responsável e eficiente. Mas
tão importante como os resultados
económicos — ou até mais — é servir
com amor ao trabalho e com amor às
pessoas.



O seu valor sobrenatural: a
santificação do trabalho

«Para um cristão, essas perspetivas
alargam-se e ampliam-se, porque o
trabalho aparece como participação
na obra criadora de Deus que, ao
criar o homem, o abençoou dizendo-
lhe: “Procriai e multiplicai-vos e
enchei a terra e subjugai-a, e dominai
sobre todo o animal que se mova à
superfície da terra” (Gn 1, 28). Além
disso, ao ser assumido por Cristo, o
trabalho apresenta-se-nos como uma
realidade redimida e redentora: é,
não só o âmbito em que o homem
vive, mas também meio e caminho
de santidade, realidade santificável e
santificadora»[5].

O que significa então santificar o
trabalho?

Consideremos dois aspetos
fundamentais, intimamente ligados,
nos quais o Fundador do Opus Dei



insistiu inúmeras vezes. Em primeiro
lugar, é evidente que a dimensão
sobrenatural do trabalho não é algo
sobreposto à sua dimensão humana
natural: a ordem da Redenção não
acrescenta algo estranho ao que o
trabalho é em si mesmo, na ordem
da Criação; é a própria realidade do
trabalho humano que é elevada à
ordem da graça. Santificar o trabalho
não é “fazer algo santo” enquanto se
trabalha, mas precisamente tornar
santo o próprio trabalho.

O segundo aspeto, inseparável do
primeiro e, de certo modo,
consequência dele, é que o trabalho
santificado é santificador: o homem
não só pode e deve santificar-se e
cooperar na santificação dos outros e
do mundo enquanto trabalha, mas
precisamente através do seu
trabalho, realizando-o humanamente
bem, servindo as pessoas por amor
de Deus.



Este espírito cristão na realização do
trabalho há de preparar o mundo
para reconhecer melhor Deus e,
assim, contribuir também para a
sustentabilidade, para a paz, para a
justiça social. «É necessário – recorda
Leão XIV – esforçar-se por remediar
as desigualdades globais, que traçam
sulcos profundos de opulência e
indigência entre continentes, países
e, inclusivamente, no interior das
próprias sociedades».

E, como explicava São Josemaria, há
uma relação necessária entre a
santificação do trabalho profissional
e a reconciliação do mundo com
Deus: «Unir o trabalho profissional à
luta ascética e à contemplação – coisa
que pode parecer impossível, mas
que é necessária para ajudar a
reconciliar o mundo com Deus –, e
transformar esse trabalho quotidiano
em instrumento de santificação
pessoal e de apostolado. Não será



este um ideal nobre e grandioso, pelo
qual vale a pena dar a vida?»[6].

Podemos viver esse ideal nobre e
grandioso no trabalho, seja ele qual
for; manter sempre esta perspetiva
de servir a sociedade, “A world to
change”, como dizeis na vossa
comunicação institucional. Agrada-
me ver que, no vosso propósito, falais
de uma liderança que seja boa para
as pessoas, para as empresas e
também para o conjunto da
sociedade.

A partir das empresas pode fazer-se
muito bem à sociedade, embora
também seja verdade que nem tudo
o que a sociedade necessita pode ser
alcançado através das empresas, pois
estas estão limitadas pela
necessidade de oferecer um serviço
específico e de gerar lucro, que é
parte do seu fim.

Fazem igualmente falta estados,
comunidades e famílias



responsáveis. Na vossa formação,
esforçai-vos por chegar à pessoa na
sua totalidade, também na sua
dimensão espiritual, para que, a
partir dessas pessoas bem formadas,
possamos servir a sociedade em
todas as suas dimensões. Isto é fruto
da santificação do vosso trabalho
bem feito por amor.

Para transformar o mundo, temos de
começar por nós mesmos e dar
espaço a Deus na nossa vida,
concretamente no trabalho. Há umas
palavras conhecidas do Fundador do
Opus Dei que encerram uma
brevíssima e essencial definição
prática do conceito de santificação do
trabalho: «Dá um motivo
sobrenatural à tua atividade
profissional de cada dia, e terás
santificado o trabalho»[7]. Não se
trata de fazer coisas diferentes, mas
de fazer as mesmas coisas de sempre
de maneira diferente, com um
motivo sobrenatural que nos



estimule a colocar mais esforço e
mais amor.

Ou seja, a atividade de trabalhar
torna-se santa quando é realizada
por um motivo sobrenatural. Mas
não se deve entender esta afirmação
como uma espécie de «moral das
meras intenções»; não se trata, em
termos clássicos, de dar primazia ao 
finis operantis como se fosse
independente do finis operis, que
ficaria assim privado da sua própria
relevância.

O finis operantis é a motivação de
quem trabalha, que pode ser movida
por intenções de diversa natureza. O 
finis operis é aquilo que se pretende
alcançar com a atividade, como
servir o cliente, concluir um
relatório, atingir uma meta. Para
servir efetivamente através do nosso
trabalho não basta ter boas
intenções; é preciso chegar aos factos



concretos. «Para servir, servir», como
dizia São Josemaria.

A ordem sobrenatural assume e
eleva esta realidade humana, de
modo que o trabalho é santo se
«nasce do amor, manifesta o amor, se
ordena ao amor» e se esse amor é
aquela «caridade de Deus que foi
derramada nos nossos corações, pelo
Espírito Santo que nos foi
dado» (Rom 5, 5). Quando vivemos
essa unidade de vida de que tanto
falava São Josemaria, essa caridade
de Deus espalha-se por todas as
atividades do nosso trabalho:
relatórios, telefonemas, pequenos
detalhes concluídos com amor. O 
finis operantis penetra e informa,
desde dentro, o finis operis de todo o
nosso atuar.

O trabalho é santo, santifica-se,
quando é governado e impregnado
pelo amor a Deus e aos outros por
Deus. Esta é a essência daquele



«motivo sobrenatural» que basta
colocar no trabalho para o santificar;
e compreende-se ainda melhor que
essa «intenção» tende per se para a
perfeição humana do próprio
trabalho: «Não podemos oferecer ao
Senhor uma coisa que, dentro das
pobres limitações humanas, não seja
perfeita, sem defeitos e realizada
com toda a atenção, mesmo nos
aspetos mais insignificantes, porque
Deus não aceita o que é mal feito.
“Não oferecereis nada que tenha
defeito, porque não seria aceite
favoravelmente” (Lev 22, 20),
adverte-nos a Escritura Santa. Por
isso, o trabalho de cada um de nós,
esse trabalho que ocupa as nossas
jornadas e as nossas energias, há de
ser uma oferenda digna do Criador, 
operatio Dei, trabalho de Deus e para
Deus. Numa palavra, uma tarefa bem
cumprida e impecável»[8].

Mas não devemos confundir
trabalhar com perfeição com o 



perfeccionismo que pode nascer do
orgulho e da falta de ordem.
Devemos trabalhar bem, dentro do
razoável, sabendo que temos muitas
ocupações que reclamam a nossa
atenção, às quais também devemos
levar o amor de Deus.

O trabalho santificado não é apenas
trabalho por Deus e para Deus, mas
é, ao mesmo tempo e
necessariamente, trabalho de Deus,
porque é Deus quem santifica; é Ele
quem nos ama primeiro e torna
possível o nosso amor por meio do
Espírito Santo, de quem a nossa
caridade é uma participação.

Para que Deus trabalhe em nós e
através do nosso trabalho (para que
o nosso trabalho seja obra de Deus), é
necessário abrir-Lhe espaços no
nosso dia, espaços de oração e de
escuta – em casa, no escritório, na
rua, na igreja – para alcançar essa



união com Deus que permite que Ele
entre em tudo o que fazemos.

Santificar o trabalho, no sentido
objetivo, externo, estrutural (por
exemplo, as finanças ou a
contabilidade), é inseparável não só
de santificar com o trabalho (no dia-
a-dia, através do esforço concreto por
atingir metas de serviço às pessoas),
mas também de se santificar no
trabalho (crescendo no amor), o que
é a consequência necessária e
imediata de santificar o trabalho no
seu aspeto subjetivo (enquanto ação
da pessoa).

É certo que um trabalho subjetivo
não santificado pode cooperar para a
santificação do mundo, na medida
em que contribui para o
estabelecimento de estruturas
sociais, económicas, etc.,
naturalmente eficazes e justas, o que
é uma parte indispensável da
ordenação dessas estruturas segundo



Deus. Pensai, por exemplo, nos
Objetivos de Desenvolvimento
Sustentável das Nações Unidas.

Contudo, só um trabalho subjetivo
santificado e, por isso mesmo,
santificador de quem o realiza,
coopera necessariamente não só para
configurar um mundo justo, mas
também para o impregnar com a
caridade de Cristo, para o santificar.
Naturalmente, esta santificação do
mundo a partir de dentro requer não
apenas uma, mas muitas pessoas que
santifiquem o seu trabalho e se
santifiquem no seu trabalho em
todas as profissões.

São Josemaria afirmava-o também
com aquela expressão: «Abriram-se
os caminhos divinos da terra.» São
precisos muitos homens e mulheres
dispostos a percorrer esses
caminhos, para elevar o mundo a
partir de dentro, não através de
campanhas organizadas e talvez



ideológicas, que podem ser
polarizadoras, mas através do
crescimento interior de cada um no
seu lugar, aberto aos outros e
acolhendo assim a graça de Deus,
que deseja difundir a fé, a esperança
e a caridade à nossa volta.

A peculiar relevância do
trabalho de direção

Tendes pela frente um grande
propósito: o de formar líderes
empresariais, que irão criar o
contexto no qual muitos outros
trabalharão e se desenvolverão como
pessoas através do seu trabalho. É
uma tarefa grandiosa preparar
pessoas com tamanha
responsabilidade.

Muitas vezes não terão fórmulas
claras sobre como interpretar um
problema ou resolver uma situação.
Em geral, o trabalho de direção
envolve um conjunto de atividades,



como prever, organizar, coordenar e
controlar o desenvolvimento e os
resultados da atividade de uma
organização.

Perante uma realidade tão complexa
e mutável, compreende-se que, ao
teorizar sobre a natureza ou ao
analisar a prática do trabalho
diretivo, surjam interpretações mais
ou menos diversas[9]. Por isso, a
formação de um dirigente não exige
apenas memorizar princípios ou
acumular ferramentas de marketing,
finanças, estratégia ou contabilidade,
mas chegar a um entendimento
prudencial que, normalmente, se vai
adquirindo com uma experiência
bem refletida.

A responsabilidade de um dirigente
exige o exercício da prudência, que é
a virtude mais própria do trabalho
de governo. Podemos recordar uma
conhecida afirmação de São Tomás
de Aquino: «Que os sábios nos



ensinem, que os santos rezem por
nós, que os prudentes nos
governem.»

Através das sessões com o método do
caso, os vossos alunos aprendem a
exercitar a prudência, a colocar as
perguntas-chave, a aprofundar os
argumentos, a compreender os
pontos de vista dos outros sem
preconceitos e a mudar de opinião.

Na sua expressão mais geral, a ação
prudente requer um conhecimento
suficiente do passado (os
antecedentes dos assuntos), a
atenção às circunstâncias que
delimitam o assunto presente e a
previsão dos efeitos futuros das
possíveis decisões.

«A prudência, além de ser o hábito
que aperfeiçoa este tipo de atividade
(praxis), é a única virtude intelectual
cujo objeto é moral; isto é, atua como
uma espécie de ponte entre ambas as



dimensões, permitindo conciliar o
pensamento com a ação».

Ao exercitarem a prudência no ato
de dirigir, os participantes dos vossos
programas crescerão como pessoas,
moral e intelectualmente, e serão
capazes de criar ambientes nos quais
outras pessoas também possam
crescer e, assim, contribuir para
melhorar a sociedade.

Outras características de um bom
trabalho diretivo parecem-me ser a
abertura e a flexibilidade. Abertura
de espírito, para aprender com a
experiência e o estudo. Abertura
para entender as mudanças que os
novos tempos exigem. Abertura para
acolher e valorizar sugestões ou
explicações de outros, sem pressas
nem preconceitos. Saber escutar.

Abertura para não cortar iniciativas
de forma arbitrária, mas para as
promover e orientar. Abertura para
captar e aceitar oportunidades de



mudança; em particular, abertura
mental para mudar de opinião. Como
dizia São Josemaria: «não somos
como os rios, que não podem voltar
para trás».

Em suma, abertura de coração, para
compreender e amar os outros. Esta
abertura leva-nos a aceitar os outros
como são, sem julgar e sem nos
deixarmos guiar por preconceitos, ao
mesmo tempo que os podemos
desafiar a ser melhores. Consiste
também em ser ponte para pessoas
que pensam de maneira diferente.
Pode-se trabalhar muito bem com
pessoas de outra fé ou sem fé, que
seguem estilos de vida que não
partilhamos, mas que normalmente
têm sempre um fundo bom, sobre o
qual se pode construir uma amizade
e um projeto comum dentro da
empresa.

Quanto à flexibilidade, é evidente
que se opõe à rigidez, mas não à



fortaleza. Trata-se da capacidade de
aceitar e decidir exceções
necessárias ou convenientes. Neste
contexto, parece-me oportuno
mencionar também a importância de
fomentar a liberdade interior dos
colaboradores de todos os níveis
profissionais, explicando as razões
do que se manda.

Trata-se de quererem fazer bem o
seu trabalho para poder servir
melhor. Neste mesmo sentido, um
bom trabalho diretivo evita o
controlo excessivo e o excesso de
detalhe ao delegar uma tarefa. O 
micromanagement como forma de
dirigir cria marionetas, não pessoas
maduras com critério próprio.

Cabe ainda mencionar a importância
de saber delegar, tendo em conta as
circunstâncias das pessoas e dos
ambientes. Vem-me à memória o que
escreve São Josemaria, num contexto
mais amplo: «Não se podem



empregar com todos os mesmos
meios. Também nisto é necessário
imitar o comportamento das mães: a
sua justiça consiste em tratar de
modo desigual os filhos desiguais»[10].

Alguns, os mais jovens, precisam de
acompanhamento e feedback para
adquirirem, o mais depressa
possível, a experiência de que
necessitam para realizar bem o seu
trabalho. Outros, mais maduros,
necessitam de coaching, através do
qual vão aprendendo a tomar
decisões próprias. E chega um
momento em que podem trabalhar
sem qualquer acompanhamento,
porque o dirigente pode delegar
neles com plena confiança e sem
preocupações. Mas uns e outros
necessitam da confiança,
proximidade e amizade dos seus
dirigentes.

A atividade de direção exige
habitualmente orientar para um fim



comum elementos e ações que, em si
mesmos, são diversos. É necessária,
por isso, uma suficiente capacidade
de síntese, que, mantendo a atenção
à distinção entre os diferentes
elementos do assunto, consiga uni-los
numa dimensão final comum. Aqui
entra o que muitos designam por
propósito da empresa, que inclui a
atenção às suas muitas partes
interessadas – stakeholders –, para
que a atividade diretiva una os
esforços de todos.

A peculiar relevância do trabalho
diretivo reside, como é óbvio, no
facto de desse trabalho depender, em
grande medida, a eficácia do
trabalho de outras pessoas, o seu
crescimento pessoal através do
trabalho, e a cultura e o tom da
própria empresa. Daí decorre um
aspeto particular da
responsabilidade dos dirigentes.



O cargo de dirigente não é um
privilégio, mas sim um serviço e uma
responsabilidade, que consiste em
criar um contexto eficaz para o
trabalho dos outros. Por isso, um
dirigente deve fomentar em si aquela
disposição interior que o leva a
assumir decididamente os seus
próprios deveres.

Aqui educais esses dirigentes não
apenas através das aulas e dos
trabalhos em equipa, mas também
criando um ambiente de trabalho
bem feito – que inclui múltiplos
aspetos: jardins bem cuidados,
quadros limpos, aulas bem
preparadas com encerramentos
claros e impactantes –, e de alegria,
proximidade humana e cuidado
pelas pessoas.

Enfim, esse ambiente de amizade, no
qual todos percebem que realmente
importam, que são estimados,
explica a abertura e a alegria que se



veem na vossa escola e nos encontros
de antigos alunos.

Muito obrigado.

[1] São Josemaria, Cristo que passa, n.
47.

[2] São João Paulo II, Discurso,
03/07/1986, n. 3.

[3] Sobre a escolha existencial do fim
último, enquanto ato da liberdade, cf.
C. Fabro, Riflessioni sulla libertà,
Maggioli, Rimini 1983, p. 43-51; 57-85.

[4] São Josemaria, Cristo que passa, n.
48.

[5] São Josemaria, Cristo que passa, n.
47.

[6] São Josemaria, Instrução,
19/03/1934, n. 33.



[7] São Josemaria, Caminho, n. 359.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
55.

[9] cf., por exemplo, G. Scalzo e S.
García Álvarez, El Management como
práctica: una aproximación a la
naturaleza del trabajo directivo, em
“Empresa y humanismo”, XXI (2018)
p. 95-118.

[10] São Josemaria, Carta 29/09/1957,
n. 25.

Fernando Ocáriz, prelado do
Opus Dei

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-prelado-

no-50-o-aniversario-do-iese-em-madrid-
santificar-o-trabalho-transformar-o-
mundo-uma-lideranca-com-sentido-

cristao/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-prelado-no-50-o-aniversario-do-iese-em-madrid-santificar-o-trabalho-transformar-o-mundo-uma-lideranca-com-sentido-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-prelado-no-50-o-aniversario-do-iese-em-madrid-santificar-o-trabalho-transformar-o-mundo-uma-lideranca-com-sentido-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-prelado-no-50-o-aniversario-do-iese-em-madrid-santificar-o-trabalho-transformar-o-mundo-uma-lideranca-com-sentido-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-prelado-no-50-o-aniversario-do-iese-em-madrid-santificar-o-trabalho-transformar-o-mundo-uma-lideranca-com-sentido-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-prelado-no-50-o-aniversario-do-iese-em-madrid-santificar-o-trabalho-transformar-o-mundo-uma-lideranca-com-sentido-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-prelado-no-50-o-aniversario-do-iese-em-madrid-santificar-o-trabalho-transformar-o-mundo-uma-lideranca-com-sentido-cristao/

	O Prelado no 50.º aniversário do IESE em Madrid: «Santificar o trabalho, transformar o mundo: uma liderança com sentido cristão»
	Realidade e valor humano do trabalho
	O seu valor sobrenatural: a santificação do trabalho
	A peculiar relevância do trabalho de direção


