
opusdei.org

O «plano de vida»
nos ensinamentos de
São Josemaria

O plano de vida nos
ensinamentos do fundador do
Opus Dei. Um estudo de
Eduardo Camino no XXIII
Simpósio Internacional de
Teologia da Universidade de
Navarra.

01/09/2019

Os ensinamentos de Josemaria
Escrivá constituem um excelente
ponto de referência tanto para a



ciência teológica como para a
filosofia. Neste sentido, são já
numerosos os testemunhos de
filósofos e teólogos. Sem perder de
vista o conjunto da sua mensagem e
ensinamentos, estas páginas
propõem uma reflexão sobre alguns
aspetos de um tema concreto: “o
plano de vida”. Para esta reflexão
vamos recorrer a algumas noções
éticas[1].

A maioria dos ensinamentos de São
Josemaria sobre o «plano de vida»
situa-se num contexto que
poderíamos denominar a vida
piedosa do cristianismo. E assim se
afirma, por exemplo, que fazem
parte do plano de vida um conjunto
de «práticas de piedade» que,
misturando-se com as nossas
atividades habituais, se prolongam
ao longo do dia: alguns minutos de
oração mental, assistir à Santa Missa
– diária, se possível –, a comunhão
frequente, confissão regular, ainda



que a consciência não nos acuse de
falta mortal, visita a Jesus no
Sacrário, oração e contemplação dos
mistérios do Rosário, a bênção da
mesa, orações pessoais de manhã e à
noite, etc[2]. Ou seja, numa primeira e
reduzida abordagem, o «plano de
vida» seria composto por umas
práticas de piedade – poucas, breves
e habituais – que, progressivamente,
o cristão vai incorporando na sua
vida; práticas que sempre foram
vividas nas famílias cristãs, que têm
uma longa tradição na vida da
Igreja[3]. No entanto, com a ajuda de
algumas noções éticas, poderemos
entender melhor como, longe de se
esgotar ou se reduzir a umas práticas
de piedade, o «plano de vida» se
estende e abrange todas as
dimensões existenciais. O objetivo
deste texto é ver como, no fundo, o
«plano de vida» é a realização prática
de um tipo de vida: aquela que busca
a santidade cristã na vida
quotidiana. Essas práticas de piedade



correspondem a um modo concreto
de vida, de maneira que, por sua vez,
manifestam uma tomada de posição
séria sobre o que, do ponto de vista
filosófico, poderíamos chamar de
«vida boa», «felicidade», «o bem da
vivência humana na sua totalidade»,
«projeto da vida» ou fim último; quer
dizer, a ideia de que todas as
atividades fazem parte de um projeto
global que afeta toda a vida, dentro
do qual as atividades (singulares) se
conseguem ordenar[4]. Por isso
dedicamos o primeiro ponto a
considerar a importância que para a
ética tinha, e tem, considerar a vida
humana na sua globalidade, a vida
vista como um todo.

1. «Vida humana como um todo» e
fim último

À primeira vista, pode dar a
impressão de que as nossas ações são
dispersas, fragmentadas, e que as
horas que compõem os nossos dias



são usadas em áreas ou dimensões
diferentes, como se estivéssemos «a
usar» a nossa existência, movendo-
nos entre «ilhas» diferentes: a
família, o trabalho, a religião, as
amizades, a formação, etc.,
aparentemente, ilhas sem muita
comunicação entre si. No entanto,
cada uma dessas áreas não é um fim
em si mesmo, elas não constituem,
por si só, um «fim último», mas são
ordenadas para algo «superior». Isto
percebe-se mais facilmente, quando,
por exemplo, duas ou mais delas
entram em conflito: prestar
assistência aos amigos ou à família?
Descansar, trabalhar ou rezar? etc.
Tais conflitos obrigam-nos a fazer
escolhas e, então, surge a questão:
qual a base ou critério para fazer a
seleção?[5].

É precisamente o fim último que dá
sentido, ordem e unidade a todas as
nossas ações. «Somente um bem
transcendente que seja



simultaneamente imanente e
extrínseco à história da própria vida,
pode dar sentido à própria existência
entendida como um todo»[6]. Somente
«compreendendo corretamente a
própria vida como um todo, se
podem tomar as decisões individuais
corretas e viver cada dia de forma
que reflita a qualidade moral de toda
a nossa vida»[7].

Esta visão era crucial para a maior
parte da ética antiga, já que não era
apenas uma ideia central, mas o
ponto de partida das suas reflexões[8].
Os antigos, inicialmente,
interrogavam-se com questões do
tipo: Como devo viver? Que quero eu
realmente para mim? Que tipo de
pessoa quero ser?[9]. Esta era uma
ética preocupada com a felicidade de
uma vida que merecia a pena ser
vivida. Todas as questões surgem da
tendência natural para considerar a
nossa existência sob uma visão
unitária. Com palavras de



Spaemann: «a moral julga a ação boa
ou má olhando para a vida como um
todo»[10].

A preocupação que os antigos tinham
com uma vida boa (felicidade),
cobria apenas um determinado
aspeto ou dimensão do agir (a
bondade ou a malícia de uma ação
individual). Por exemplo, para falar
corretamente de "triunfo" não era
suficiente ter sucesso nesta ou
naquela área, era necessário avaliar
a vida como um todo. Neste sentido,
Aristóteles questionou-se na Ética a
Nicómaco: «O que nos impede, então,
de chamar feliz ao que atua de
acordo com uma vida perfeita e é
suficientemente abastado de bens
exteriores, não por um período
fortuito, mas durante toda a
vida?»[11]. Neste sentido, só era
possível afirmar com toda a certeza
que um homem tinha sido feliz
quando morresse[12]. Como disse
McIntyre: «movimentar-se na vida



consiste em alcançar, ou não
alcançar, um determinado objetivo.
Assim, uma vida terminada em pleno
é uma conquista e a morte é o ponto
em que cada um pode ser julgado
feliz ou infeliz. Daí o velho provérbio
grego: “ninguém pode dizer que foi
feliz antes de morrer”»[13].

Pode acontecer que, com o passar
dos anos, a pessoa olhe para a sua
vida com um certo sentimento de
insatisfação ou frustração. Constata
que uma série de escolhas feitas no
passado (por exemplo, ter preferido
o trabalho à família) foram um
equívoco. É este tipo de fracassos
"globais" que, a partir de uma
abordagem como esta, se deveria
evitar. A ética antiga ajuda-nos a
orientar os nossos objetivos e
prioridades para viver uma vida
cheia de valores, uma vida de que
mais tarde «não tenhamos de nos
arrepender».



No entanto, e infelizmente, esta ideia
está em grande parte afastada da
atual reflexão ética. Alguns
pensadores modernos pensam na
ética como uma teoria para resolver
ou decidir problemas morais, e não
como uma doutrina da vida boa e
feliz. No início das suas reflexões,
encontramos, portanto, um tipo de
preocupações muito distintas: é lícito
para mim fazer isto? Posso fazê-lo
(posso moralmente) ou não? Ao focar
demasiado a atenção na análise do
ato concreto, deixam de lado a visão
global da vida, esquecendo que é
necessário fazer isto sem esquecer o
resto[14].

Contudo, nem todo o panorama ético
atual comete este erro. Há uma
tentativa séria de recuperar a antiga
abordagem para a que tem sido
denominada «ética das virtudes»[15].
Então coloca-se novamente como
questão principal da reflexão ética:
Que tipo de pessoa quero eu ser? Sob



esta perspetiva, as virtudes,
entendidas como hábitos de
escolha[16] desempenham um papel
essencial: dão origem a um modo de
viver em plenitude e felicidade, pois
facilitam não só o praticar o bem de
excelência, mas também o conhecê-
lo. Em suma, dão origem a um
determinado modo de viver, de
avaliar e selecionar as prioridades
pessoais. Acima de tudo, a prioridade
centra-se na procura de uma vida
boa (melhor) para o homem, uma
vida ordenada e unitária,
considerada na globalidade[17].

2. O «plano de vida» como
«materialização» prática do fim
último

Depois desta breve abordagem, que
apenas propunha mostrar a
importância, a origem, a perda e a
tentativa de recuperar uma ideia,
podemos agora compreender melhor
como o «plano de vida» nos



ensinamentos de São Josemaria
ultrapassa o mero âmbito de uma
vida de piedade. Para isso, vamos
parar para considerar quatro aspetos
dos seus ensinamentos sobre este
tema[18]. O primeiro deles é o que
chamamos de «materialização»
prática do fim último.

Numa ocasião, São Josemaria
comparou a série de normas de
piedade que maioritariamente
compõem o plano de vida, a umas
«estacas pintadas de vermelho».
Dizia ele: «Ficaram bem gravados na
minha cabeça de menino aqueles
sinais que, nas montanhas da minha
terra, colocavam nas bermas dos
caminhos. Chamaram-me a atenção
uns paus altos, geralmente pintados
de vermelho. Explicaram-me então
que, quando a neve cai e cobre os
caminhos, sementeiras e pastos,
bosques, rochedos e barrancos, essas
estacas saltam à vista como pontos
de referência seguros. E assim toda a



gente sabe sempre por onde vai o
caminho.

Na vida interior acontece uma coisa
parecida. Há primaveras e verões,
mas também chegam os invernos,
dias sem sol e noites órfãs de lua.
Não podemos permitir que a
intimidade com Jesus Cristo dependa
do nosso estado de espírito ou das
mudanças do nosso carácter. Essas
atitudes são sinal de egoísmo, de
comodismo e, evidentemente, não se
coadunam com o amor.

Por isso, nos momentos de nevões e
tempestades, algumas práticas de
piedade sólidas, nada sentimentais,
bem arreigadas e ajustadas às
circunstâncias próprias de cada um,
serão como os tais paus pintados de
vermelho, que continuam a marcar-
nos o rumo, até que o Senhor decida
que o sol brilhe novamente, o gelo se
derreta e o coração volte a vibrar,
inflamado por um fogo que, na



realidade, nunca esteve apagado – foi
apenas um rescaldo oculto pela cinza
de uma temporada de provação, de
menos empenho ou de reduzido
sacrifício»[19].

No ponto anterior, considerávamos
como o facto de nos questionarmos
sobre o bem humano na sua
globalidade pressupunha uma
conceção unitária da existência
humana, e este exemplo concreto dos
paus evidencia, em parte, como esses
atos de piedade especificamente nos
ajudam a alcançar tal unidade: assim
como os paus vão assinalando,
«como que unindo», os diversos
percursos da estrada, com essas
normas de piedade acontece a
mesma coisa. Mas o facto de as
cumprirmos regularmente,
superando os estados de ânimo, de
altos e baixos, doenças e
dificuldades, etc., também nos levam
a não perder de vista as exigências
do nosso fim último. Assim como os



paus nos dão a conhecer, em cada
momento, onde nos encontramos,
qual a direção do caminho, cada uma
dessas práticas de piedade
demonstram não querer perder de
vista «o que é realmente
importante», o bem, a finalidade da
minha vida.

Ora, juntamente com esta ajuda para
uniformizar as nossas ações e não
perder de vista a natureza global da
nossa existência, o que nos interessa
para já destacar é que tais normas de
piedade fazem sentido relativamente
ao que consideramos o bem da nossa
própria vida. Esse esforço para não
deixar de as praticar, implica uma
séria decisão relativamente a Deus.
«Materializar» supõe uma «conceção
prática» do que Deus fez ver a São
Josemaria: o desejo de alcançar a
santidade cristã no meio do mundo,
no meio das tarefas de cada dia.
Assim, longe de teorias ou de um
vago desejo de amar a Deus, tal



esforço demonstra, concretiza um
querer, uma vontade; em suma,
refletem o desejo de viver de acordo
com um determinado caminho e
conforme determinados valores[20].

Daí que o exemplo proposto,
transcendendo os seus ensinamentos
mais diretos e práticos, no fundo,
manifesta a atitude de alguém
empenhado na santidade e isto,
como veremos a seguir, também se
traduz num modo concreto de gerir
os próprios bens e atividades
pessoais.

3. Reorganizar as atividades
pessoais

A maioria dos filósofos antigos, ao
iniciar as suas reflexões
considerando a vida como um todo,
teve que rever continuamente, em
maior ou menor grau, as suas
próprias prioridades[21]. Portanto, a
maior parte das suas teorias era
«revisionista»: a vida estava sujeita a



um exame contínuo e, assim, se
poderiam evitar não só os fracassos
(globais), aos quais nos referíamos
no início, mas também os parciais.
Nesta tarefa contínua de reavaliação
e reordenamento radica o êxito ou o
fracasso da nossa existência (êxito no
sentido de vida realizada, de
plenitude humana).

Neste contexto, é particularmente
significativo, notar como,
insistentemente e em repetidas
ocasiões, São Josemaria se referia a
essas práticas de piedade dizendo
que o seu cumprimento fiel era «o
principal». Com esta expressão
atribuía-lhes um primeiro lugar nas
coisas «a fazer» durante o dia. Isto
compreende-se muito bem, dada a
nossa tendência inata a absorvermo-
nos no imediato, a deixarmo-nos
levar e influenciar pelas
circunstâncias, e também a
possibilidade de «esquecermos» de
que Deus e as coisas, que no imediato



nos conduzem a Ele, estão em
primeiro lugar. No entanto,
gostaríamos agora de salientar o
facto de que esta é apenas uma das
prioridades.

A própria expressão «plano de vida»
implica um certo modo de ordenar,
planear, pôr ordem na própria vida,
de estabelecer uma hierarquia entre
diferentes bens e atividades. No
fundo, corresponde a um viver
ordenado e hierarquizado. Ordem e
hierarquia que requerem uma
resposta efetiva à vocação cristã no
meio do mundo, resposta que não
envolve apenas práticas de piedade,
mas todo um modo de ordenar,
ponderar e encarar as nossas
atividades. Há anos, deixou escrito
no Caminho: «Se não te levantas a
hora fixa, nunca cumprirás o teu
plano de vida», «Se não tens um
plano de vida, nunca terás ordem»,
ou «Virtude sem ordem? – Estranha
virtude!»[22].



Trata-se, portanto, de um modo
ordenado de viver, que avalia e
distribui o tempo dedicado à família
(e às relações familiares), à vida
social (e às relações sociais), ao
trabalho (e às relações laborais), à
formação pessoal, etc. Uma forma de
viver que nos impede as possíveis
desordens que se podem instalar,
como, por exemplo, dedicar tempo
excessivo ao trabalho – as
“profissionalites” – em detrimento de
outras atividades igualmente ou mais
importantes. Neste sentido, São
Josemaria aconselhou e lembrou:
«coloca os afazeres profissionais no
seu lugar: constituem apenas meios
para chegar ao fim; nunca podem
tornar-se, de modo nenhum, como o
fundamental».

«Quantas “profissionalites” impedem
a união com Deus!»[23].

A conclusão é evidente: ao
recomendar-nos colocar as normas



de piedade em primeiro lugar,
também nos sugeria uma forma de
estabelecer prioridades e uma
contínua reordenação das mesmas;
quer dizer, analisar continuamente a
ordem dos nossos bens, escolhas,
metas e valores; determinar o que
vem antes e depois. Esta reordenação
permite-nos enriquecer uma vida em
perfeita harmonia com o fim último,
uma vez que corresponde a uma
razão de coerência com o que Deus
deve representar na vida de todo o
cristão.

4. Cumprir as normas por amor e 
com amor

Este terceiro aspeto que queremos
considerar completa o anterior. A
ordem a que acabamos de nos referir
implica, em primeiro lugar, perceber
se o que estou a fazer é capaz de ser
ordenado, isto é, se o que faço é
digno de um filho de Deus; em
segundo lugar, verificar se, naquele



momento estou a fazer o que
realmente é preciso fazer – neste
sentido, o fim último supõe, como
vimos, ordenar as diversas
atividades de uma determinada
forma e protegê-las contra todos os
tipos de “ataques” que nos induzem à
desordem – e, finalmente, como
veremos a seguir, considerar se o que
estou a fazer vai, efetivamente, na
direção de Deus.

Neste sentido, São Josemaria, ainda
que insistindo em conceder-lhes o
primeiro lugar no dia, lembrava que
essas práticas de piedade não eram
algo rígido. Utilizava, às vezes, um
exemplo muito concreto: assim como
a luva se adapta à mão, da mesma
maneira as normas deveriam
adaptar-se ao nosso dia. Dizia: «não
se deverão transformar em normas
rígidas ou em compartimentos
estanques. Indicam um itinerário
flexível, acomodado à tua condição
de homem que vive uma vida



comum, com trabalho profissional
intenso e com deveres e relações
sociais que não podes descuidar,
porque é nessas ocupações que
prossegue o teu encontro com Deus.
O teu plano de vida há de ser como
uma luva de borracha que se adapta
perfeitamente à mão de quem a
usa»[24].

Esta flexibilidade destaca, em
primeiro lugar, que eram algo
projetado para o homem que
trabalha no meio do mundo[25]; essa
“adaptabilidade” torna-as
compatíveis com as circunstâncias
pessoais de cada um. Mas tal
flexibilidade supõe também que não
estamos perante um “cumprimento”
de normas do tipo kantiano. Não
eram algo que se devia fazer à força,
algo visto como uma imposição
externa. A sua razão de ser não se
encontrava fora da pessoa, mas no
seu próprio interior. Mais do que
imposição, constituem uma



“necessidade”, necessidade para a
pessoa atraída pelo bem que deseja
alcançar. Não se tratava, portanto, de
um «cumprir» com Deus, mas sim de
O amar. A atitude com que se
deveriam realizar não era tanto a do 
dever, mas a do amor.

O seu primeiro sucessor, D. Álvaro
del Portillo, utilizando uma
expressão do Fundador do Opus Dei,
usava o jogo de palavras: cumplo y
miento, «cumpro» e «minto» para
advertir contra a atitude de as
enfrentar como algo que tem de se
fazer (... e riscar) porque, o que conta
é fazê-las. Não se tratava de um
fazer, mas de um amar fazendo. Tal
cumprimento constituía, na lógica do
encontro, pois eram encontros
pessoais com o Senhor[26], um
caminho para se enamorar e se
identificar com Ele[27]. Fazê-las,
portanto, por amor e com amor,
mesmo que todos os dias se trate das
mesmas práticas: «Sujeitar-se a um



plano de vida, a um horário… é tão
monótono!», disseste-me, «E
respondi-te: há monotonia porque
falta amor»[28]. Evidentemente esse
cumprimento amoroso implica, em
primeiro lugar, respeitar as
prioridades a que nos referíamos
anteriormente, prioridades que cada
um, livremente, quis estabelecer,
mas só essa ordenação não é
suficiente, requer também a luta por
vivê-las continuamente como
pessoas enamoradas.

5. A unidade de vida através do
plano de vida

Relacionando o «plano de vida» com
a «unidade de vida», encerramos esta
reflexão com o mesmo tema com o
qual a abrimos. Começámos
considerando a importância que
tinha para a ética antiga a ideia da
«vida como um todo», uma ideia que
supunha uma visão unitária da
existência. Só desta forma a vida



poderia salvar a aparente
fragmentação entre as várias
dimensões existenciais. Neste último
aspeto, vamos então considerar como
o plano de vida, como concretização
do bem total da vida, nos permite
redirecionar e reordenar em torno
das diversas facetas do agir
quotidiano.

São Josemaria dizia que, mediante o
cumprimento fiel das normas de
piedade, «conseguiremos que Deus
não seja considerado um estranho,
que se vai ver uma vez por semana,
ao domingo, na igreja, mas que Deus
seja visto e tratado tal como é na
realidade»[29]. Quer dizer, essas
práticas de piedade ajudar-nos-ão a
unificar as diferentes «ilhas» a que
nos referíamos anteriormente, uma
vez que cada uma delas se converte
num esforço concreto para unir cada
«ilha» a Deus e, unindo-a a Deus, uni-
la às restantes.



Através do plano de vida, realizamos
essa unidade de vida a que São
Josemaria se referia. «A “unidade de
vida”, pregada e repetida por Mons.
Escrivá desde o início da fundação do
Opus Dei, alude à harmonia
intrínseca, à unidade dinâmica, à
síntese vital, que estes três aspetos da
santidade na vida corrente –
trabalho, oração, apostolado – têm na
existência cristã»[30]. Quer dizer, tais
práticas de piedade ajudam-nos a
integrar estes três aspetos:
permitem-nos converter o trabalho
em oração, a oração em trabalho e
impelem-nos a conduzir almas a
Deus (já que o apostolado é fruto da
convivência com Deus)[31].

Compreende-se então como esta
ordem de prioridades nos conduz a
ser contemplativos no meio do
mundo. «Estas práticas levar-te-ão,
quase sem te dares conta, à oração
contemplativa. Brotarão da tua alma
mais atos de amor, jaculatórias,



ações de graças, atos de desagravo,
comunhões espirituais. E isso,
enquanto cumpres as tuas
obrigações: ao pegar no telefone, ao
subir para um meio de transporte, ao
fechar ou abrir uma porta, ao passar
diante de uma igreja, ao iniciar uma
nova tarefa, ao realizá-la e ao
concluí-la; tudo se referirá a Deus teu
Pai»[32].

Portanto, enquanto o plano de vida
dá unidade à nossa vida, já que nos
obriga a ordená-la de uma
determinada maneira (segundo
alguns valores e prioridades), as
normas de piedade, que tal plano de
vida implica, possibilitam-nos estar
sempre dependentes de Deus e dos
outros por Deus, manter um diálogo
de almas contemplativas no meio do
mundo, realizar eficazmente o fim
para o qual fomos chamados.



[1] Não se trata, portanto, de uma
exposição ou desenvolvimento 
sistemático dos ensinamentos de São
Josemaria sobre o «plano de vida».
As ideias éticas aqui expostas vão ao
encontro de pesquisas recentes sobre
a ética das virtudes, de entre as quais
destacamos as seguintes obras: G.
Abbà, Felicidad, vida buena y virtud,
Barcelona 1992 e Quale impostazione
per la filosofia morale, Roma 1996; A.
Rodríguez Luño, Ética general,
Pamplona 2001; E. Colom - A.
Rodríguez Luño, Elegidos en Cristo
para ser santos, Madrid 2000; J.
Annas, La morale della felicità,
Milano 1997 e M. Rhonheimer, La
perspectiva de la moral, Madrid 2000.
No entanto, é importante não perder
de vista que as referências de São
Josemaria ao tema estão mais
relacionadas com um modo prático
de viver o cristianismo, com a
materialização ou a encarnação de
um espírito, do que com um
desenvolvimento científico de



natureza teológica ou filosófica. Ou
seja, apesar de darem sinais que
refletem uma certa visão da vida
moral, não podemos «reduzi-las» a
ou «identificá-las» com esta ou
àquela corrente ética.

[2] cf. São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 149 e Ibid., Entrevistas a São
Josemaria, n. 103. Nelas incluía
também: as jaculatórias, as ações de
graças, os atos de desagravo, etc.

[3] cf. São Josemaria, Entrevistas a
São Josemaria, n. 103 e também, por
exemplo, São João Crisóstomo, In. An.
Prophet. hom 4, 6; Santo Agostinho, 
Epist. 130, 9; e S. Th. I-II, q. 83, a. 14 c.

[4] Fim último que, embora seja
óbvio dizê-lo, para São Josemaria era
Deus e, daí, a maioria dos seus
ensinamentos sobre o «plano de
vida» se centrar na vida de piedade.
«Viver uma vida de piedade não
consiste noutra coisa do que em estar
conscientes de que as múltiplas



atividades humanas só fazem sentido
a partir de um centro único, Deus,
Senhor digno de ser adorado, e em
vivê-las, por conseguinte, como atos
de culto divino». J. L. Illanes, Mundo
y santidad, Madrid 1984, 224.

[5] cf. Aristóteles, Ética a Nicómaco, I,
7: 1096 a 12-1098 b 9 (a seguir,
abreviaremos para EN) e também cf. 
S. Th., I-II, q. 1, a. 4.

[6] R. A. Gahl, Jr., Etica narrativa e
conoscenza di Dio, en AA.VV., Dio e il
senso dell’esistenza umana (a cura di
L. Romera), Roma 1999, 201.

[7] J. Annas, La morale della felicità, 
o. c., 67.

[8] Por ética antiga, consideramos
aqui, mais do que a ética de uma
determinada época, aqueles
pensamentos que têm a sua origem
na maioria dos filósofos gregos –
exceto os cirenaicos – e, com algumas



transformações, na moral de Santo
Agostinho e São Tomás.

[9] cf. Sócrates, República, livro I e H.
Krämer, Integrative Ethik, Frankfurt
am Main 1992, 79. A propósito, basta
recordar as palavras que Nícias
dirige a Lisímaco no diálogo
platónico de Laques: «Pareces não
saber que quem encontra Sócrates e
entra em diálogo com ele, mesmo
que tenha realmente começado a
falar sobre algo completamente
diferente, no decurso da conversa é
sempre conduzido por ele até a um
ponto em que sente a necessidade de
se avaliar a si mesmo, de como viveu
e que tipo de vida teve até agora».
Platão, Laques, 187c-188a.

[10] Robert Spaemann, Felicidad y
Benevolencia, Editora Loyola, 2018,
37.

[11] Aristóteles, EN, 1101a.



[12] cf., neste mesmo sentido, Platão, 
República, libro X, 599a.

[13] A. Macintyre, Tras la Virtud,
Barcelona 1987, 53.

[14] Perde esta visão de globalidade
quem, por exemplo, vê a ética,
simplesmente como investigação
sobre a lei moral que deve ser
observada: partem da correção ou
incorreção das ações singulares, que
são avaliadas comparando a atuação
com a norma, e o ser ético equivale,
então, a cumprir uma série de
normas, leis, mais ou menos
externas. Ou quem considera a ética 
como procura e fundamentação das
regras de convivência e colaboração
social: a ética aqui interessa-se
apenas pelo âmbito do que é público,
deixando de lado a conduta
individual, o bem e a vida boa (os
seus seguidores determinam o que é
«justo fazer» antes de saberem o que
é o bem humano). E o mesmo



acontece com aqueles que veem 
como conhecimento ordenado para a
realização de uma boa (ou melhor)
situação vital para o indivíduo ou
para a comunidade: donde se recorre
a um conceito genérico, ou melhor,
hedonista, de felicidade como
critério de atuação para estabelecer
as normas, normas essas que
somente se aceitam porque são úteis.
(Entre as diversas tentativas de
sistematizar as correntes éticas
atuais, seguimos aqui a efetuada por
G. Abbà no cap. II de seu livro Quale
impostazione per la filosofia morale e
que, de um modo mais sintético,
reconhece também A. Rodríguez
Luño nas p. 55-59 do seu manual de 
Ética General. Tais figuras são
semelhantes ao que MacIntyre
designa por tradições de investigação
moral).

[15] Trata-se de uma ética que,
perante uma ação má, a sua primeira
reação consiste em assinalar como o



homem, com tal ação se tornou
numa pessoa pior
(independentemente de alguém o ter
percebido, ou se irá algum dia ser
descoberto). É verdade que se fez
algo de errado, mas o pior não é isso,
mas que «eu me tornei pior». Este
raciocínio realça que estamos
perante o que se tem denominado de
«ética da primeira pessoa»: uma ética
cuja reflexão parte do sujeito agente.

[16] Aristóteles já dizia que a
«virtude (moral) é um hábito de
escolha consistindo num meio termo
relativamente a nós, determinado
pela razão, tal como diria o homem
prudente». EN, 1106b-1107a.

[17] A ideia de manter no horizonte
ético a «vida humana como um todo»
e o papel que nela desempenham as
virtudes encaixa perfeitamente com
a consideração da vida como vida
biográfica por parte da chamada 
ética narrativa; cf., por exemplo, A.



Macintyre, Tras la virtud, o.c., 264,
269-270.

[18] Selecionámos apenas quatro dos
vários aspetos que, sobre este tema
concreto, se poderiam estudar nos
ensinamentos de São Josemaria.

[19] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 151; cf. Ibid., Forja, n. 81.

[20] Daí, também a sua insistência de
que não bastava cumprir uma dessas
normas de piedade ou a maioria
delas, mas todas: «Gosto de comparar
a vida interior a um vestido, à veste
nupcial de que fala o Evangelho. O
tecido compõe-se de cada um dos
hábitos ou práticas de piedade que,
como fibras, dão vigor ao pano. E,
assim como se despreza um fato com
um rasgão, ainda que o resto esteja
em boas condições, se fizeres oração,
se trabalhares... mas não fores
penitente (ou vice-versa), a tua vida
interior, por assim dizer, não é



completa». São Josemaria, Sulco, n.
649.

[21] cf. J. Annas, La morale della
felicità, o. c., 539.

[22] São Josemaria, Caminho, n. 78,
76 e 79, respetivamente. Afirmações
que fazem referência à exigência da
virtude, virtudes para alcançar a
«vida boa», que o cristianismo
identifica com a santidade, também
no meio do mundo. «Cada decisão
virtuosa, por mais pequena que seja,
reflete o estado virtuoso global do
agente e os valores que guiam toda a
sua vida». J. Annas, La morale della
felicità, o.c., 548.

[23] São Josemaria, Sulco, n. 502.

[24] Ibid., Amigos de Deus, n. 149. «A
vida cristã não está feita de normas
rígidas, porque o Espírito Santo não
dirige as almas massivamente, mas
infundindo em cada uma delas
propósitos, inspirações e afetos que



ajudarão a captar e a cumprir a
vontade do Pai». Cristo que passa, n.
92.

[25] cf. Peter Berglar, Opus Dei: Vida
y obra del Fundador Josemaría
Escriva de Balaguer, Madrid 1987,
183.

[26] Esta ideia pode ser clarificada
considerando a categoria de tal 
encontro e como o descreve
Guardini. Romano Guardini, Ética,
Madrid 1999, 186-197.

[27] cf. São Josemaria, Sulco, n. 739.

[28] Ibid., Caminho, n. 77.

[29] Ibid., Entrevistas a São
Josemaria, n. 103.

[30] Pedro Rodríguez, Vocación.
Trabajo. Contemplación, Pamplona
1986, 119; cf. Carta 14-II-1950 e 
Caminho, n. 347.



[31] «É preciso que sejas “homem de
Deus”, homem de vida interior,
homem de oração e de sacrifício. – O
teu apostolado deve ser uma
superabundância da tua vida “para
dentro”». Caminho, n. 961.

[32] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 149. «Segundo a espiritualidade do
Opus Dei, para o homem que vive a
“unidade da vida” nada do que é
humano lhe é estranho e tudo o que
é de Deus lhe é próprio: por isso é um
“contemplativo no meio do mundo”».
Pedro Rodríguez, Vocación. Trabajo.
Contemplación, o.c., 121.

Texto do estudo de Eduardo Camino
publicado em: “El cristiano en el
mundo: En el Centenario del
nacimiento del Beato Josemaría
Escrivá (1902-2002): XXIII Simpósio
Internacional de Teologia da



Universidade de Navarra”, vol. XXIII,
Pamplona, Universidad de Navarra.
Serviço de Publicações, 1ª, (2003), p.
523-533.

Nota: na tradução para português em
vez de Beato Josemaria, como vinha
no original referido a Josemaria
Escrivá, atualizámos para São
Josemaria, por 6 de outubro de 2002
ser a data da sua canonização.

Eduardo Camino

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-

vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/

	O «plano de vida» nos ensinamentos de São Josemaria

