opusdei.org

O «plano de vida»
nos ensinamentos de
Sao Josemaria

O plano de vida nos
ensinamentos do fundador do
Opus Dei. Um estudo de
Eduardo Camino no XXIII
Simposio Internacional de
Teologia da Universidade de
Navarra.

01/09/2019

Os ensinamentos de Josemaria
Escriva constituem um excelente
ponto de referéncia tanto para a



ciéncia teoldgica como para a
filosofia. Neste sentido, sdo ja
numerosos os testemunhos de
filésofos e tedlogos. Sem perder de
vista o conjunto da sua mensagem e
ensinamentos, estas paginas
propdem uma reflexao sobre alguns
aspetos de um tema concreto: “o
plano de vida”. Para esta reflexdo
vamos recorrer a algumas nogoes
éticas™.

A maioria dos ensinamentos de Sdo
Josemaria sobre o «plano de vida»
situa-se num contexto que
poderiamos denominar a vida
piedosa do cristianismo. E assim se
afirma, por exemplo, que fazem
parte do plano de vida um conjunto
de «praticas de piedade» que,
misturando-se com as nossas
atividades habituais, se prolongam
ao longo do dia: alguns minutos de
oracao mental, assistir a Santa Missa
— didria, se possivel —, a comunhdao
frequente, confissao regular, ainda



que a consciéncia ndo nos acuse de
falta mortal, visita a Jesus no
Sacrario, oracdo e contemplacdo dos
mistérios do Rosdrio, a béncdo da
mesa, oracoes pessoais de manhad e a
noite, etc”. Ou seja, numa primeira e
reduzida abordagem, o «plano de
vida» seria composto por umas
praticas de piedade — poucas, breves
e habituais — que, progressivamente,
0 cristdo vai incorporando na sua
vida; praticas que sempre foram
vividas nas familias cristas, que tém
uma longa tradicdo na vida da
Igreja™. No entanto, com a ajuda de
algumas nocoes éticas, poderemos
entender melhor como, longe de se
esgotar ou se reduzir a umas praticas
de piedade, o «plano de vida» se
estende e abrange todas as
dimensdes existenciais. O objetivo
deste texto é ver como, no fundo, o
«plano de vida» é a realizacdo pratica
de um tipo de vida: aquela que busca
a santidade crista na vida
quotidiana. Essas praticas de piedade



correspondem a um modo concreto
de vida, de maneira que, por sua vez,
manifestam uma tomada de posicao
séria sobre o que, do ponto de vista
filosofico, poderiamos chamar de
«vida boa», «felicidade», «<0o bem da
vivéncia humana na sua totalidade»,
«projeto da vida» ou fim ultimo; quer
dizer, a ideia de que todas as
atividades fazem parte de um projeto
global que afeta toda a vida, dentro
do qual as atividades (singulares) se
conseguem ordenar™. Por isso
dedicamos o primeiro ponto a
considerar a importancia que para a
ética tinha, e tem, considerar a vida
humana na sua globalidade, a vida
vista como um todo.

1. «Vida humana como um todo» e
fim ultimo

A primeira vista, pode dar a
impressdo de que as nossas acoes sdo
dispersas, fragmentadas, e que as
horas que compdem o0s nossos dias



sdo usadas em areas ou dimensoes
diferentes, como se estivéssemos «a
usar» a nossa existéncia, movendo-
nos entre «ilhas» diferentes: a
familia, o trabalho, a religido, as
amizades, a formacao, etc.,
aparentemente, ilhas sem muita
comunicacdo entre si. No entanto,
cada uma dessas areas nao € um fim
em si mesmo, elas ndo constituem,
por si s6, um «fim ultimo», mas sdo
ordenadas para algo «superior». Isto
percebe-se mais facilmente, quando,
por exemplo, duas ou mais delas
entram em conflito: prestar
assisténcia aos amigos ou a familia?
Descansar, trabalhar ou rezar? etc.
Tais conflitos obrigam-nos a fazer
escolhas e, entdo, surge a questao:
qual a base ou critério para fazer a
selecdo?™.

E precisamente o fim dltimo que dé
sentido, ordem e unidade a todas as
nossas acoes. «<Somente um bem
transcendente que seja



simultaneamente imanente e
extrinseco a historia da propria vida,
pode dar sentido a prdpria existéncia
entendida como um todo»'®. Somente
«compreendendo corretamente a
propria vida como um todo, se
podem tomar as decisdes individuais
corretas e viver cada dia de forma
que reflita a qualidade moral de toda
a nossa vida»"".

Esta visdo era crucial para a maior
parte da ética antiga, ja que ndo era
apenas uma ideia central, mas o
ponto de partida das suas reflexdes™.
Os antigos, inicialmente,
interrogavam-se com questdes do
tipo: Como devo viver? Que quero eu
realmente para mim? Que tipo de
pessoa quero ser?". Esta era uma
ética preocupada com a felicidade de
uma vida que merecia a pena ser
vivida. Todas as questdes surgem da
tendéncia natural para considerar a
nossa existéncia sob uma visao
unitaria. Com palavras de



Spaemann: «a moral julga a acdo boa
ou ma olhando para a vida como um
todo»".

A preocupacdo que os antigos tinham
com uma vida boa (felicidade),
cobria apenas um determinado
aspeto ou dimensao do agir (a
bondade ou a malicia de uma acao
individual). Por exemplo, para falar
corretamente de "triunfo" ndo era
suficiente ter sucesso nesta ou
naquela area, era necessario avaliar
a vida como um todo. Neste sentido,
Aristdteles questionou-se na Ftica a
Nicomaco: «O que nos impede, entao,
de chamar feliz ao que atua de
acordo com uma vida perfeita e é
suficientemente abastado de bens
exteriores, ndo por um periodo
fortuito, mas durante toda a
vida?»™". Neste sentido, s era
possivel afirmar com toda a certeza
que um homem tinha sido feliz
quando morresse”. Como disse
MclIntyre: «movimentar-se na vida



consiste em alcancar, ou nao
alcancar, um determinado objetivo.
Assim, uma vida terminada em pleno
€ uma conquista e a morte é o ponto
em que cada um pode ser julgado
feliz ou infeliz. Dai o velho provérbio
grego: “ninguém pode dizer que foi
feliz antes de morrer”»",

Pode acontecer que, com o0 passar
dos anos, a pessoa olhe para a sua
vida com um certo sentimento de
insatisfacdo ou frustracdo. Constata
que uma série de escolhas feitas no
passado (por exemplo, ter preferido
o trabalho a familia) foram um
equivoco. E este tipo de fracassos
"globais" que, a partir de uma
abordagem como esta, se deveria
evitar. A ética antiga ajuda-nos a
orientar os nossos objetivos e
prioridades para viver uma vida
cheia de valores, uma vida de que
mais tarde «ndo tenhamos de nos
arrepender».



No entanto, e infelizmente, esta ideia
esta em grande parte afastada da
atual reflexdo ética. Alguns
pensadores modernos pensam na
ética como uma teoria para resolver
ou decidir problemas morais, e ndo
como uma doutrina da vida boa e
feliz. No inicio das suas reflexodes,
encontramos, portanto, um tipo de
preocupacdes muito distintas: é licito
para mim fazer isto? Posso fazé-lo
(posso moralmente) ou ndo? Ao focar
demasiado a aten¢ao na analise do
ato concreto, deixam de lado a visao
global da vida, esquecendo que é
necessario fazer isto sem esquecer o
resto™,

Contudo, nem todo o panorama ético
atual comete este erro. H4 uma
tentativa séria de recuperar a antiga
abordagem para a que tem sido
denominada «ética das virtudes»
Entdo coloca-se novamente como
questdo principal da reflexdo ética:
Que tipo de pessoa quero eu ser? Sob

[15]



esta perspetiva, as virtudes,
entendidas como hdbitos de
escolha™® desempenham um papel
essencial: ddo origem a um modo de
viver em plenitude e felicidade, pois
facilitam néo s6 o praticar o bem de
exceléncia, mas também o conhecé-
lo. Em suma, ddo origem a um
determinado modo de viver, de
avaliar e selecionar as prioridades
pessoais. Acima de tudo, a prioridade
centra-se na procura de uma vida
boa (melhor) para o homem, uma
vida ordenada e unitaria,

considerada na globalidade”.

2. O «plano de vida» como
«materializacdo» pratica do fim
ultimo

Depois desta breve abordagem, que
apenas propunha mostrar a
importancia, a origem, a perda e a
tentativa de recuperar uma ideia,
podemos agora compreender melhor
como o «plano de vida» nos



ensinamentos de Sao Josemaria
ultrapassa o mero ambito de uma
vida de piedade. Para isso, vamos
parar para considerar quatro aspetos
dos seus ensinamentos sobre este
tema"®. O primeiro deles é o que
chamamos de «materializacao»
pratica do fim ultimo.

Numa ocasido, Sdo Josemaria
comparou a série de normas de
piedade que maioritariamente
compdem o plano de vida, a umas
«estacas pintadas de vermelho».
Dizia ele: «Ficaram bem gravados na
minha cabeca de menino aqueles
sinais que, nas montanhas da minha
terra, colocavam nas bermas dos
caminhos. Chamaram-me a atencao
uns paus altos, geralmente pintados
de vermelho. Explicaram-me entdo
que, quando a neve cai e cobre o0s
caminhos, sementeiras e pastos,
bosques, rochedos e barrancos, essas
estacas saltam a vista como pontos
de referéncia seguros. E assim toda a



gente sabe sempre por onde vai o
caminho.

Na vida interior acontece uma coisa
parecida. Ha primaveras e veroes,
mas também chegam os invernos,
dias sem sol e noites orfas de lua.
Nao podemos permitir que a
intimidade com Jesus Cristo dependa
do nosso estado de espirito ou das
mudancas do nosso caracter. Essas
atitudes sdo sinal de egoismo, de
comodismo e, evidentemente, nao se
coadunam com 0 amor.

Por isso, nos momentos de nevoes e
tempestades, algumas praticas de
piedade solidas, nada sentimentais,
bem arreigadas e ajustadas as
circunstancias proprias de cada um,
serdo como os tais paus pintados de
vermelho, que continuam a marcar-
nos o rumo, até que o Senhor decida
que o sol brilhe novamente, o gelo se
derreta e o coracdo volte a vibrar,
inflamado por um fogo que, na



realidade, nunca esteve apagado - foi
apenas um rescaldo oculto pela cinza
de uma temporada de provacao, de
menos empenho ou de reduzido
sacrificio»™.

No ponto anterior, consideravamos
como o facto de nos questionarmos
sobre o bem humano na sua
globalidade pressupunha uma
concecdo unitaria da existéncia
humana, e este exemplo concreto dos
paus evidencia, em parte, como esses
atos de piedade especificamente nos
ajudam a alcancar tal unidade: assim
como 0s paus vao assinalando,
«como que unindo», os diversos
percursos da estrada, com essas
normas de piedade acontece a
mesma coisa. Mas o facto de as
cumprirmos regularmente,
superando os estados de animo, de
altos e baixos, doencas e
dificuldades, etc., também nos levam
a ndo perder de vista as exigéncias
do nosso fim ultimo. Assim como 0s



paus nos dao a conhecer, em cada
momento, onde nos encontramos,
qual a direcdo do caminho, cada uma
dessas praticas de piedade
demonstram ndo querer perder de
vista «0 que é realmente
importante», 0 bem, a finalidade da
minha vida.

Ora, juntamente com esta ajuda para
uniformizar as nossas agoes e nao
perder de vista a natureza global da
nossa existéncia, o que nos interessa
para ja destacar é que tais normas de
piedade fazem sentido relativamente
ao que consideramos o bem da nossa
propria vida. Esse esforco para nao
deixar de as praticar, implica uma
séria decisdo relativamente a Deus.
«Materializar» sup6e uma «concecao
pratica» do que Deus fez ver a Sdo
Josemaria: o desejo de alcancar a
santidade cristd no meio do mundo,
no meio das tarefas de cada dia.
Assim, longe de teorias ou de um
vago desejo de amar a Deus, tal



esforco demonstra, concretiza um
querer, uma vontade; em suma,
refletem o desejo de viver de acordo
com um determinado caminho e
conforme determinados valores™.

Dai que o exemplo proposto,
transcendendo 0s seus ensinamentos
mais diretos e praticos, no fundo,
manifesta a atitude de alguém
empenhado na santidade e isto,
como veremos a seguir, também se
traduz num modo concreto de gerir
0s proprios bens e atividades
pessoais.

3. Reorganizar as atividades
pessoais

A maioria dos filosofos antigos, ao
iniciar as suas reflexdes
considerando a vida como um todo,
teve que rever continuamente, em
maior ou menor grau, as suas
proprias prioridades™. Portanto, a
maior parte das suas teorias era
«revisionista»: a vida estava sujeita a



um exame continuo e, assim, se
poderiam evitar ndo so os fracassos
(globais), aos quais nos referiamos
no inicio, mas também os parciais.
Nesta tarefa continua de reavaliacao
e reordenamento radica o éxito ou o
fracasso da nossa existéncia (éxito no
sentido de vida realizada, de
plenitude humana).

Neste contexto, é particularmente
significativo, notar como,
insistentemente e em repetidas
ocasides, Sao Josemaria se referia a
essas praticas de piedade dizendo
que o seu cumprimento fiel era «o
principal». Com esta expressdo
atribuia-lhes um primeiro lugar nas
coisas «a fazer» durante o dia. Isto
compreende-se muito bem, dada a
nossa tendéncia inata a absorvermo-
nos no imediato, a deixarmo-nos
levar e influenciar pelas
circunstancias, e também a
possibilidade de «esquecermos» de
que Deus e as coisas, que no imediato



nos conduzem a Ele, estdo em
primeiro lugar. No entanto,
gostariamos agora de salientar o
facto de que esta é apenas uma das
prioridades.

A propria expressao «plano de vida»
implica um certo modo de ordenar,
planear, por ordem na propria vida,
de estabelecer uma hierarquia entre
diferentes bens e atividades. No
fundo, corresponde a um viver
ordenado e hierarquizado. Ordem e
hierarquia que requerem uma
resposta efetiva a vocacao crista no
meio do mundo, resposta que nao
envolve apenas praticas de piedade,
mas todo um modo de ordenar,
ponderar e encarar as nossas
atividades. Ha anos, deixou escrito
no Caminho: «Se nao te levantas a
hora fixa, nunca cumpriras o teu
plano de vida», «Se ndo tens um
plano de vida, nunca terds ordemp,
ou «Virtude sem ordem? — Estranha
virtude!»",



Trata-se, portanto, de um modo
ordenado de viver, que avalia e
distribui o tempo dedicado a familia
(e as relacOes familiares), a vida
social (e as relagdes sociais), ao
trabalho (e as relacdes laborais), a
formacdao pessoal, etc. Uma forma de
viver que nos impede as possiveis
desordens que se podem instalar,
como, por exemplo, dedicar tempo
excessivo ao trabalho - as
“profissionalites” — em detrimento de
outras atividades igualmente ou mais
importantes. Neste sentido, Sdo
Josemaria aconselhou e lembrou:
«coloca os afazeres profissionais no
seu lugar: constituem apenas meios
para chegar ao fim; nunca podem
tornar-se, de modo nenhum, como o
fundamental».

«Quantas “profissionalites” impedem
a unido com Deus!»™,

A conclusao é evidente: ao
recomendar-nos colocar as normas



de piedade em primeiro lugar,
também nos sugeria uma forma de
estabelecer prioridades e uma
continua reordenacdo das mesmas;
quer dizer, analisar continuamente a
ordem dos nossos bens, escolhas,
metas e valores; determinar o que
vem antes e depois. Esta reordenacao
permite-nos enriquecer uma vida em
perfeita harmonia com o fim ultimo,
uma vez que corresponde a uma
razdo de coeréncia com o que Deus
deve representar na vida de todo o
cristao.

4. Cumprir as normas por amor e
com amor

Este terceiro aspeto que queremos
considerar completa o anterior. A
ordem a que acabamos de nos referir
implica, em primeiro lugar, perceber
se 0 que estou a fazer € capaz de ser
ordenado, isto €, se o que faco é
digno de um filho de Deus; em
segundo lugar, verificar se, naquele



momento estou a fazer o que
realmente € preciso fazer — neste
sentido, o fim ultimo supde, como
vimos, ordenar as diversas
atividades de uma determinada
forma e protegé-las contra todos os
tipos de “ataques” que nos induzem a
desordem - e, finalmente, como
veremos a seguir, considerar se o que
estou a fazer vai, efetivamente, na
direcdo de Deus.

Neste sentido, Sdo Josemaria, ainda
que insistindo em conceder-lhes o
primeiro lugar no dia, lembrava que
essas praticas de piedade ndo eram
algo rigido. Utilizava, as vezes, um
exemplo muito concreto: assim como
a luva se adapta a mao, da mesma
maneira as normas deveriam
adaptar-se ao nosso dia. Dizia: «ndo
se deverdo transformar em normas
rigidas ou em compartimentos
estanques. Indicam um itinerario
flexivel, acomodado a tua condic¢do
de homem que vive uma vida



comum, com trabalho profissional
intenso e com deveres e relacdes
sociais que nao podes descuidar,
porque € nessas ocupacgoes que
prossegue o teu encontro com Deus.
O teu plano de vida ha de ser como
uma luva de borracha que se adapta
perfeitamente a mao de quem a
usa»4,

Esta flexibilidade destaca, em
primeiro lugar, que eram algo
projetado para o homem que
trabalha no meio do mundo®; essa
“adaptabilidade” torna-as
compativeis com as circunstancias
pessoais de cada um. Mas tal
flexibilidade supde também que nao
estamos perante um “cumprimento”
de normas do tipo kantiano. Nao
eram algo que se devia fazer a forga,
algo visto como uma imposigao
externa. A sua razdo de ser ndo se
encontrava fora da pessoa, mas no
seu proprio interior. Mais do que
imposicao, constituem uma



“necessidade”, necessidade para a
pessoa atraida pelo bem que deseja
alcancar. Ndo se tratava, portanto, de
um «cumprir» com Deus, mas sim de
O amar. A atitude com que se
deveriam realizar ndo era tanto a do
dever, mas a do amor.

O seu primeiro sucessor, D. Alvaro
del Portillo, utilizando uma
expressdo do Fundador do Opus Dei,
usava o jogo de palavras: cumplo y
miento, «cumpro» e «minto» para
advertir contra a atitude de as
enfrentar como algo que tem de se
fazer (... e riscar) porque, o que conta
é fazé-las. Nao se tratava de um
fazer, mas de um amar fazendo. Tal
cumprimento constituia, na logica do
encontro, pois eram encontros
pessoais com o Senhor”®, um
caminho para se enamorar e se
identificar com Ele®”. Fazé-las,
portanto, por amor e com amor,
mesmo que todos os dias se trate das
mesmas praticas: «Sujeitar-se a um



plano de vida, a um horario... é tdo
monotono!», disseste-me, «E
respondi-te: ha monotonia porque
falta amor»"*. Evidentemente esse
cumprimento amoroso implica, em
primeiro lugar, respeitar as
prioridades a que nos referiamos
anteriormente, prioridades que cada
um, livremente, quis estabelecer,
mas s0 essa ordenacao nao €
suficiente, requer também a luta por
vivé-las continuamente como
pessoas enamoradas.

5. A unidade de vida através do
plano de vida

Relacionando o «plano de vida» com
a «unidade de vida», encerramos esta
reflexdo com o mesmo tema com o
qual a abrimos. Comeg¢amos
considerando a importancia que
tinha para a ética antiga a ideia da
«vida como um todo», uma ideia que
supunha uma visdo unitaria da
existéncia. SO desta forma a vida



poderia salvar a aparente
fragmentacdo entre as varias
dimensoes existenciais. Neste ultimo
aspeto, vamos entdo considerar como
o0 plano de vida, como concretizagao
do bem total da vida, nos permite
redirecionar e reordenar em torno
das diversas facetas do agir
quotidiano.

Sdo Josemaria dizia que, mediante o
cumprimento fiel das normas de
piedade, «conseguiremos que Deus
ndo seja considerado um estranho,
que se vai ver uma vez por semana,
ao domingo, na igreja, mas que Deus
seja visto e tratado tal como é na
realidade»™. Quer dizer, essas
praticas de piedade ajudar-nos-ao a
unificar as diferentes «ilhas» a que
nos referiamos anteriormente, uma
vez que cada uma delas se converte
num esforco concreto para unir cada
«ilha» a Deus e, unindo-a a Deus, uni-
la as restantes.



Através do plano de vida, realizamos
essa unidade de vida a que Sao
Josemaria se referia. «A “unidade de
vida”, pregada e repetida por Mons.
Escriva desde o inicio da fundacdo do
Opus Dei, alude a harmonia
intrinseca, a unidade dinamica, a
sintese vital, que estes trés aspetos da
santidade na vida corrente —
trabalho, oracdo, apostolado — tém na
existéncia crista»"". Quer dizer, tais
praticas de piedade ajudam-nos a
integrar estes trés aspetos:
permitem-nos converter o trabalho
em orac¢ao, a oracao em trabalho e
impelem-nos a conduzir almas a
Deus (ja que o apostolado é fruto da
convivéncia com Deus)®".

Compreende-se entdo como esta
ordem de prioridades nos conduz a
ser contemplativos no meio do
mundo. «Estas praticas levar-te-ao,
quase sem te dares conta, a oracao
contemplativa. Brotardo da tua alma
mais atos de amor, jaculatorias,



acoes de gracas, atos de desagravo,
comunhdoes espirituais. E isso,
enquanto cumpres as tuas
obrigacoes: ao pegar no telefone, ao
subir para um meio de transporte, ao
fechar ou abrir uma porta, ao passar
diante de uma igreja, ao iniciar uma
nova tarefa, ao realiza-la e ao
conclui-la; tudo se referira a Deus teu
Pai>>[32].

Portanto, enquanto o plano de vida
da unidade a nossa vida, ja que nos
obriga a ordena-la de uma
determinada maneira (segundo
alguns valores e prioridades), as
normas de piedade, que tal plano de
vida implica, possibilitam-nos estar
sempre dependentes de Deus e dos
outros por Deus, manter um dialogo
de almas contemplativas no meio do
mundo, realizar eficazmente o fim
para o qual fomos chamados.




[1] N&o se trata, portanto, de uma
exposicdo ou desenvolvimento
sistemadtico dos ensinamentos de Sao
Josemaria sobre o «plano de vida».
As ideias éticas aqui expostas vao ao
encontro de pesquisas recentes sobre
a ética das virtudes, de entre as quais
destacamos as seguintes obras: G.
Abba, Felicidad, vida buena y virtud,
Barcelona 1992 e Quale impostazione
per la filosofia morale, Roma 1996; A.
Rodriguez Lufio, Etica general,
Pamplona 2001; E. Colom - A.
Rodriguez Lufio, Elegidos en Cristo
para ser santos, Madrid 2000; J.
Annas, La morale della felicita,
Milano 1997 e M. Rhonheimer, La
perspectiva de la moral, Madrid 2000.
No entanto, é importante ndo perder
de vista que as referéncias de Sdo
Josemaria ao tema estdo mais
relacionadas com um modo pratico
de viver o cristianismo, com a
materializacdo ou a encarnacdo de
um espirito, do que com um
desenvolvimento cientifico de



natureza teoldgica ou filosofica. Ou
seja, apesar de darem sinais que
refletem uma certa visdo da vida
moral, ndo podemos «reduzi-las» a
ou «identifica-las» com esta ou
aquela corrente ética.

[2] cf. Sdo Josemaria, Amigos de Deus,
n. 149 e Ibid., Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 103. Nelas incluia
também: as jaculatodrias, as acdes de
gracas, os atos de desagravo, etc.

[3] cf. Sdo Josemaria, Entrevistas a
Sdo Josemaria, n. 103 e também, por
exemplo, Sdo Jodo Cris6stomo, In. An.
Prophet. hom 4, 6; Santo Agostinho,
Epist. 130, 9; e S. Th. I-11, q. 83, a. 14 c.

[4] Fim ultimo que, embora seja
obvio dizé-lo, para Sao Josemaria era
Deus e, dai, a maioria dos seus
ensinamentos sobre o «plano de
vida» se centrar na vida de piedade.
«Viver uma vida de piedade ndo
consiste noutra coisa do que em estar
conscientes de que as multiplas



atividades humanas s6 fazem sentido
a partir de um centro unico, Deus,
Senhor digno de ser adorado, e em
vivé-las, por conseguinte, como atos
de culto divino». J. L. Illanes, Mundo
y santidad, Madrid 1984, 224.

[5] cf. Aristételes, Etica a Nicémaco, 1,
7:1096 a 12-1098 b 9 (a seguir,
abreviaremos para EN) e também cf.
S.Th, 11, q. 1, a. 4.

[6] R. A. Gahl, Jr., Etica narrativa e
conoscenza di Dio, en AA.VV., Dio e il
senso dell’esistenza umana (a cura di
L. Romera), Roma 1999, 201.

[7]]. Annas, La morale della felicita,
o.c., 67.

[8] Por ética antiga, consideramos
aqui, mais do que a ética de uma
determinada época, aqueles
pensamentos que tém a sua origem
na maioria dos filésofos gregos —
exceto os cirenaicos — e, com algumas



transformacdes, na moral de Santo
Agostinho e Sdo Tomas.

[9] cf. Socrates, Republica, livro I e H.
Kramer, Integrative Ethik, Frankfurt
am Main 1992, 79. A propdsito, basta
recordar as palavras que Nicias
dirige a Lisimaco no dialogo
platonico de Laques: «Pareces ndo
saber que quem encontra Sdcrates e
entra em didlogo com ele, mesmo
que tenha realmente comecado a
falar sobre algo completamente
diferente, no decurso da conversa é
sempre conduzido por ele até a um
ponto em que sente a necessidade de
se avaliar a si mesmo, de como viveu
e que tipo de vida teve até agora».
Platdo, Laques, 187c-188a.

[10] Robert Spaemann, Felicidad y
Benevolencia, Editora Loyola, 2018,
37.

[11] Aristételes, EN, 1101a.



[12] cf., neste mesmo sentido, Platao,
Republica, libro X, 599a.

[13] A. Macintyre, Tras la Virtud,
Barcelona 1987, 53.

[14] Perde esta visdo de globalidade
quem, por exemplo, vé a ética,
simplesmente como investigacdo
sobre a lei moral que deve ser
observada: partem da correcdo ou
incorrecdo das acOes singulares, que
sdo avaliadas comparando a atuacao
com a norma, e o ser ético equivale,
entdo, a cumprir uma série de
normas, leis, mais ou menos
externas. Ou quem considera a ética
como procura e fundamentagdo das
regras de convivéncia e colaboragdo
social: a ética aqui interessa-se
apenas pelo ambito do que é publico,
deixando de lado a conduta
individual, o bem e a vida boa (os
seus seguidores determinam o que é
«justo fazer» antes de saberem o que
€ 0 bem humano). E 0 mesmo



acontece com aqueles que veem
como conhecimento ordenado para a
realizacdo de uma boa (ou melhor)
situagdo vital para o individuo ou
para a comunidade: donde se recorre
a um conceito genérico, ou melhor,
hedonista, de felicidade como
critério de atuacgdo para estabelecer
as normas, normas essas que
somente se aceitam porque sdo uteis.
(Entre as diversas tentativas de
sistematizar as correntes éticas
atuais, seguimos aqui a efetuada por
G. Abba no cap. II de seu livro Quale
impostazione per la filosofia morale e
que, de um modo mais sintético,
reconhece também A. Rodriguez
Lufio nas p. 55-59 do seu manual de
Etica General. Tais figuras séo
semelhantes ao que MacIntyre
designa por tradi¢des de investiga¢do
moral).

[15] Trata-se de uma ética que,
perante uma acao ma, a sua primeira
reacao consiste em assinalar como o



homem, com tal acdo se tornou
numa pessoa pior
(independentemente de alguém o ter
percebido, ou se ird algum dia ser
descoberto). E verdade que se fez
algo de errado, mas o pior nao € isso,
mas que «eu me tornei pior». Este
raciocinio realga que estamos
perante o que se tem denominado de
«ética da primeira pessoa»: uma ética
cuja reflexdo parte do sujeito agente.

[16] Aristoteles ja dizia que a
«virtude (moral) é um hdabito de
escolha consistindo num meio termo
relativamente a nos, determinado
pela razdo, tal como diria o homem
prudente». EN, 1106b-1107a.

[17] A ideia de manter no horizonte
ético a «vida humana como um todo»
e 0 papel que nela desempenham as
virtudes encaixa perfeitamente com
a consideracdo da vida como vida
biografica por parte da chamada
ética narrativa; cf., por exemplo, A.



Macintyre, Tras la virtud, o.c., 264,
269-270.

[18] Selecionamos apenas quatro dos
varios aspetos que, sobre este tema
concreto, se poderiam estudar nos
ensinamentos de Sdo Josemaria.

[19] S&o Josemaria, Amigos de Deus,
n. 151; cf. Ibid., Forja, n. 81.

[20] Dai, também a sua insisténcia de
que ndo bastava cumprir uma dessas
normas de piedade ou a maioria
delas, mas todas: «Gosto de comparar
a vida interior a um vestido, a veste
nupcial de que fala o Evangelho. O
tecido compde-se de cada um dos
habitos ou praticas de piedade que,
como fibras, ddo vigor ao pano. E,
assim como se despreza um fato com
um rasgao, ainda que o resto esteja
em boas condicdes, se fizeres oracao,
se trabalhares... mas ndo fores
penitente (ou vice-versa), a tua vida
interior, por assim dizer, ndo é



completa». Sdo Josemaria, Sulco, n.
649.

[21] cf. J. Annas, La morale della
felicita, o. c., 539.

[22] S&0 Josemaria, Caminho, n. 78,
76 e 79, respetivamente. Afirmacdes
que fazem referéncia a exigéncia da
virtude, virtudes para alcancar a
«vida boa», que o cristianismo
identifica com a santidade, também
no meio do mundo. «Cada decisdo
virtuosa, por mais pequena que seja,
reflete o estado virtuoso global do
agente e os valores que guiam toda a
sua vida». J. Annas, La morale della
felicita, o.c., 548.

[23] S&o Josemaria, Sulco, n. 502.

[24] Ibid., Amigos de Deus, n. 149. «A
vida cristd ndo esta feita de normas
rigidas, porque o Espirito Santo ndo
dirige as almas massivamente, mas
infundindo em cada uma delas
propositos, inspiragoes e afetos que



ajudardo a captar e a cumprir a
vontade do Pai». Cristo que passa, n.
92.

[25] cf. Peter Berglar, Opus Dei: Vida
y obra del Fundador Josemaria
Escriva de Balaguer, Madrid 1987,
183.

[26] Esta ideia pode ser clarificada
considerando a categoria de tal
encontro e como o descreve
Guardini. Romano Guardini, Etica,
Madrid 1999, 186-197.

[27] cf. Sdo Josemaria, Sulco, n. 739.
[28] Ibid., Caminho, n. 77.

[29] Ibid., Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 103.

[30] Pedro Rodriguez, Vocacion.
Trabajo. Contemplacion, Pamplona
1986, 119; cf. Carta 14-11-1950 e
Caminho, n. 347.



[31] «E preciso que sejas “homem de
Deus”, homem de vida interior,
homem de oracdo e de sacrificio. - O
teu apostolado deve ser uma
superabundéncia da tua vida “para
dentro”». Caminho, n. 961.

[32] S0 Josemaria, Amigos de Deus,
n. 149. «Segundo a espiritualidade do
Opus Dej, para o homem que vive a
“unidade da vida” nada do que é
humano lhe é estranho e tudo o que
é de Deus lhe é proprio: por isso é um
“contemplativo no meio do mundo”».
Pedro Rodriguez, Vocacion. Trabajo.
Contemplacion, o.c., 121.

Texto do estudo de Eduardo Camino
publicado em: “El cristiano en el
mundo: En el Centenario del
nacimiento del Beato Josemaria
Escriva (1902-2002): XXIII Simposio
Internacional de Teologia da



Universidade de Navarra”, vol. XXIII,
Pamplona, Universidad de Navarra.
Servico de Publicagdes, 12, (2003), p.
523-533.

Nota: na traducgdo para portugués em
vez de Beato Josemaria, como vinha
no original referido a Josemaria
Escriva, atualizamos para Sdo
Josemaria, por 6 de outubro de 2002
ser a data da sua canonizagdo.

Eduardo Camino

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-
vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-plano-de-vida-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/

	O «plano de vida» nos ensinamentos de São Josemaria

