
opusdei.org

O Papa no berço do
Islão

Pedro Gil e Khalid Jamal, cristão
e mulçumano, amigos e colegas
do programa semanal da
Antena 1 ‘E Deus criou o
mundo’, estiveram esta semana
em Abu Dhabi na visita
histórica de Francisco ao berço
do Islão

10/02/2019

À distância de 8000 km, o b,i lançou-
lhes o desafio: colocarem um ao
outro uma pergunta sobre o que
viveram nestes dias e responderem



na volta do correio. Pedro quis saber
o que mais impressionou Khalid na
comunidade católica durante esta
viagem.

Khalid pediu-lhe que contasse o que
significa, para um católico, ir a um
país do médio oriente acompanhar o
Papa. Aqui estão eles - a fé, o diálogo
inter-religioso e a amizade - na
primeira pessoa.

Pedro Gil

Entrei na igreja às 18 horas de um
domingo, “dia do Senhor” para os
cristãos, embora dia de trabalho nos
Emirados. Havia outras cinco missas
naquela igreja noutros horários.
Umas duas mil pessoas assistiam com
recolhimento e devoção. Após o
‘Santo, santo, santo’ todos ajoelham
até ao Pai Nosso (quem estiver
acostumado, conhece). No ‘abraço da



Paz’, que o Henrique Raposo já
chamou a altura do beijinho, fazem
uma vénia em direção ao altar,
seguida de uma vénia sorridente à
direita e à esquerda para quem está
ao lado. A distribuição da comunhão
está muito organizada. Uns
‘stewards’ vão para posições
predefinidas e são eles a autorizar
que, fila a fila, as pessoas se
aproximem a comungar. Durante a
cerimónia dezenas de pessoas
esperam vez para chegar ao
confessionário.

Muita gente jovem, muitos homens, e
velhos e crianças. Não predominam
idosos ou mulheres como em
Portugal. Fui à missa de segunda-
feira e “só” estavam umas 300
pessoas. Muitas delas eram dos 150
mil entusiastas reunidos no estádio
desportivo de Abu Dhabi. O Papa
disse-lhes que não podia haver
cristãos de primeira e cristãos de
segunda, talvez por ser comunidade



‘tutti frutti’ em países e raças, onde é
um esforço e conquista viver em
unidade sem discriminação. A
mesma mensagem de fraternidade
foi a que o Papa lançou nesta viagem
para reforçar a importância crucial
para o nosso mundo da convivência
e do diálogo inter-religioso. O
interlocutor do Papa Francisco neste
encontro, o Grande Imam Al-Tayyib,
sem ser o equivalente a um papa
islâmico, é a personalidade mais
importante para o islão sunita, que
envolve 85% dos muçulmanos do
mundo. Por isso é tão importante,
ainda que seja somente um começo,
a sua declaração conjunta com “um
apelo vibrante a responder ao mal
com o bem, a fortalecer o diálogo
inter-religioso e a promover o
respeito mútuo para bloquear o
caminho daqueles que sopram no
fogo do conflito de civilizações”,
segundo o porta-voz do Vaticano.



A convivência é uma necessidade
imperiosa neste país que, em dez
milhões de habitantes, oito vêm de
outros países. Os 900.000 católicos
podem celebrar privadamente a fé,
têm igrejas construídas com o apoio
do Estado, podem usar símbolos
religiosos, embora ainda não possam
falar da fé nos meios de
comunicação, organizar procissões,
nem pôr a cruz no alto das igrejas.
Todos desejam que a missa do Papa
no estádio de Abu Dhabi seja um
saudável precedente.

As duas igrejas onde estive são
vizinhas de mesquitas. Vizinhança
muito útil, pois, esta viagem que fiz
com o Khalid Jamal, enquanto ele se
dirigia à mesquita para suas orações,
eu aproveitava para entrar na igreja.
Num mesmo largo coabitam a
catedral de Abu Dhabi, uma igreja
copta ortodoxa e a mesquita que
agora recebeu o nome de Maria mãe
de Jesus. Esse pequeno largo recebeu



o nome de ‘garden of tolerance’ e
assinala a visita conjunta do Papa
Francisco e do grande Imam, durante
este ano que o governo de Emirados
Árabes Unidos significativamente
chamou «ano da tolerância».

Num grande sinal de tolerância o
Khalid Jamal quis acompanhar-me à
missa do Papa. Não me surpreendeu
porque é um muçulmano habituado
a interessar-se profundamente por
ouvir e por conhecer a fé dos outros.
Como muçulmano que tem gosto por
dedicar tempo a Deus em horas
certas, foi uma ajuda oportuna para
mim que assim fiz, com mais
facilidade, as orações que gosto de
fazer.

No Dubai, no teto do quarto do hotel
um discreto ícone de uma mesquita
aponta a direção de Meca e o
armário oferece um tapete para as
orações. Não sei que efeitos terá, no
futuro, para os hotéis, a convivência



inter religiosa, mas há nisso um
sinal: a atração por Deus está entre
os «bens de primeira necessidade».

Khalid Jamal

Encontrámos uma capital de uma
nação que já de si organizada, ainda
mais se organizou para a receção do
Sumo Pontífice. Para além da magna
receção, digna de um chefe de Estado
e religioso da ainda maior religião do
mundo, menos popular por estas
bandas, sentimos muita alegria e
uma ansiedade e energias
contagiantes. O que significará afinal
para um católico a vinda do ‘Santo
Padre’ a um país de maioria islâmica
que não vê Jesus como filho de Deus?

No que concerne a um português que
professa a religião islâmica, ocorrem-
me várias vicissitudes, todas de
grande relevância:



– Liberdade religiosa. É preciso
enfatizar o mérito do Emir dos EAU
que é o grande responsável por criar
um clima ideal e propício no que
concerne ao exercício da liberdade
religiosa. Liberdade esta periclitante
a nível global e ainda difícil em
alguns dos seus vizinhos. Acresce a
circunstância do Dubai, cidade
mundial das 1001 noites e na qual
“areia e arranha-céus se encontram,
continua a ser uma importante
encruzilhada entre o Ocidente e o
Oriente, entre o Norte e o Sul do
planeta, um lugar de
desenvolvimento, onde espaços
outrora inóspitos reservam
empregos para pessoas de várias
nações.” (Papa Francisco durante a
visita aos EAU, no discurso por
ocasião do encontro com o Concelho
Islâmico de Anciãos) ser um melting
pot das mais variadas religiões e
culturas, potenciando assim, do
nosso ponto de vista inegavelmente
uma maior tolerância, conforme



demonstra o ano promovido pelo
governo.

Esta tolerância vem responder aos
anseios da população, que não nos
pareceu ter qualquer atitude que
revele uma vontade de imposição da
sua fé, atitude essa que é também
sentida pelos governantes do país,
embora de forma naturalmente mais
tímida. Exemplo simbólico é a
alteração do nome de uma mesquita
importante para “Mariam Umm-
Eisa”, Maria Mãe de Jesus como
prova da vontade no Diálogo inter-
religioso. É preciso ser dito que este
diálogo nem sempre tem sido fácil
porquanto comporta diferenças
irreconciliáveis do ponto de vista
doutrinal entre estas duas fés de
origem abraâmica e sobretudo no
que toca à abordagem e visão de
ambas em relação ao Criador. Dito de
forma simplista, o Deus é o mesmo,
mas as formas de chegar a Ele, bem
diferentes. Isso ao invés de criar um



fosso deve ao contrário, ser o
primeiro passo – um reconhecimento
– que nos leve a um verdadeiro
diálogo que não pode ocorrer sem
esta tríade de ingredientes, como
refere o Papa Francisco: sinceridade
na intenção, verdade e oração.

Não se trata de criar uma
‘uniformidade forçada’, que muitas
vezes se procura obter nas reuniões
de alto nível: trata-se de perceber
que é possível trilhar um caminho
comum, cientes das nossas
diferenças.

–Integração. Confesso que fiquei um
pouco exasperado ao perceber que
em frente à Igreja onde o Pedro Gil
assistia à sua missa, existia uma
mesquita, onde eu fazia a oração à
mesa hora, bem menos cheia que a
sua homóloga, minoritária, e isso
provocou em mim uma comparação
infeliz e imodesta em relação à nossa
mesquita em Lisboa e à perceção por



ventura errada que por vezes
fazemos. Existindo uma mesquita em
cada cem igrejas (outrora religião de
Estado) é natural que tal ocorra e que
fiquemos com a ideia enviesada de
que as mesquitas estão mais cheias
do que as igrejas em Portugal, e o
inverso ocorre aqui nos EAU.

Dito isto, a comunidade católica
presente no país pareceu-nos
bastante integrada e comprometida
no seio da sociedade Emirati e isso
revela uma capacidade
extraordinária de lidar com a
diferença. A propósito do termo
minoria, que deve ser cada vez mais
objeto de reflexão, permitimo-nos
citar o Sheik Ahmed Al-Tayeb, grande
Imã de Al-Azhar, que dirigido aos
cristãos, disse algo que parece óbvio,
mas por vezes torna-se invisível:
«Vocês são parte desta nação. Vocês
são cidadãos, não uma minoria.
Cidadãos de pleno gozo, com todos os
direitos e deveres».



Do ponto de vista internacional,
pensamos que esta visita já histórica
inaugura uma nova dimensão no
âmbito das relações bilaterais entre
muçulmanos e católicos, procurando
unir-nos na fraternidade, própria dos
seres humanos.

– Terrorismo. Este alinhamento entre
católicos e muçulmanos é
fundamental no que toca ao combate
ao terrorismo tantas vezes associado
às religiões e recentemente em
especial ao Islão. Em face da
impopularidade das religiões ditas
tradicionais, o Imam de Al-Azhar
sugere que «continuemos a abraçar
os nossos irmãos cristãos cidadãos de
qualquer sítio, pois eles são nossos
parceiros, nesta nação que é a
humanidade».

Em jeito de reflexão e conclusão,
termino com o tempero ideal para
que esta receita faça sentido: o amor,
indispensável entre as pessoas e que



contribui para a cura da síndrome do
‘duplo discurso’ – quantos nós temos
coragem de nos levantar dentro dos
nossos templos e de dizer que o
cristão ou muçulmano é meu irmão e
portanto eu vou tratá-lo como tal?

Que Deus semeie no coração de
católicos e muçulmanos a semente
da paz, do amor e da união.

Ameen

Fonte: Jornal SOL

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-no-

berco-do-islao/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-no-berco-do-islao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-no-berco-do-islao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-no-berco-do-islao/

	O Papa no berço do Islão

