
opusdei.org

O Papa na vida do
cristão

O lema de S. Josemaria –
“Omnes cum Petro ad Iesum
per Mariam! – todos, bem
unidos ao Papa, vamos a Jesus
por Maria”, não era apenas
uma frase bem formulada;
expressava um anseio do seu
coração, que deve existir
também em todos os católicos.

04/02/2019

“Nós, os católicos, temos de pensar
que depois de Deus e da nossa Mãe, a
Virgem Santíssima, na hierarquia do



amor e da autoridade vem o Santo
Padre”[1]. Estas palavras de S.
Josemaria Escrivá traçam um
programa muito preciso da
existência cristã, caraterizado pelo
amor, por aquele caminhar na
caridade, que é a contrassenha dos
filhos de Deus[2]. Caridade, cuja
natureza e dinamismo são
determinados pela sua fonte, o
próprio Dom incriado – o amor de
Deus foi derramado em nossos
corações pelo Espírito Santo que nos
foi dado[3]– e pelo seu objeto, o
próprio Deus, em primeiro lugar, e
por Ele, todos os filhos de Deus, de
que a primeira entre todosé a Filha,
Mãe e Esposa de Deus, e aqui na
Terra, imediatamente depois, o Papa.

Quanto vale um coração humano? O
valor que tiverem os seus amores. E
o coração do fiel católico é
enobrecido pelo chamamento a esta
hierarquia do amor: Deus, Nossa
Senhora, o Papa. A caridade,



ordenada desta forma, converte-se
num potente motor da vida diária,
daquele caminhar na caridade, como
diz S. Paulo assumindo um
hebraísmo muito expressivo do
quotidiano, ou seja, da conduta cristã
que se vive mais ao ritmo marcado
pela cadência regular dos dias
comuns e sem surpresas do que por
acontecimentos extraordinários.

Como dar um destaque relevante ao
Papa na nossa vida se as ocasiões de
encontro pessoal com ele, pelo
menos fisicamente, são tão raras ou
inexistentes? Não podendo confiar
em momentos tão singulares para
expressar o afeto pessoal ao Romano
Pontífice, é necessário aprofundar as
razões do seu lugar tão alto na
hierarquia do Amor.

A primeira razão que nos vem à
cabeça é o seu título de Vigário de
Cristo. No entanto, a palavra
“vigário”, que parece dizer muito,



necessita de um enriquecimento na
compreensão de seu conteúdo. Basta
pensar que o Concílio Vaticano II diz
dos bispos que “governam as igrejas
particulares que lhes foram
confiadas como vigários e legados de
Cristo”[4]; e a respeito dos
presbíteros, o mesmo Concílio ensina
que “ficam assinalados com um
caráter particular e assim
configurados a Cristo Sacerdote, de
tal modo que possam agir como
pessoa de Cristo cabeça”[5].

Pois bem, não me parece que o povo
cristão, com o seu sentido de fé, veja
o Papa apenas como o primeiro na
hierarquia eclesiástica, como aquele
que está no vértice. Mesmo que os
sacerdotes, sobretudo no momento
da Consagração eucarística, tenham
uma particular identificação
sacramental com Cristo e “na pessoa
dos bispos (...), o Senhor Jesus Cristo
esteja presente no meio dos fiéis”[6],
é preciso ver o ministério papal



noutra perspetiva: para cada cristão,
o Papa não é como o seu pároco, com
mais poder ou categoria mais
elevada, nem como o seu bispo,
ainda que revestido de maior
dignidade. É outra relação e está
estreitamente ligada à própria
relação com Cristo. É esta relação
que devemos analisar agora, para
tirar dela indicações mais precisas
sobre o que significa para o cristão
que o Papa seja o Vigário de Cristo na
Terra.

Especial pertença a Cristo em
virtude do batismo

O cristão pelo batismo pertence a
Cristo. É este sacramento que o
coloca em relação imediata com
Cristo, cujas caraterísticas podemos
deduzir, com progressiva
luminosidade e nitidez, através da
análise de uma série de textos
neotestamentários.



O primeiro sinal desta pertença a
Cristo vem da resposta de Pedro à
pergunta dos convertidos no dia de
Pentecostes: “Irmãos, que devemos
fazer?” Pedro respondeu: “Convertei-
vos, e cada um de vós seja batizado
em nome de Jesus Cristo, para o
perdão dos vossos pecados; e
recebereis o dom do Espírito
Santo”[7]. Em nome de Jesus Cristo
quer dizer que o batismo é
administrado com a autoridade de
Jesus, e a esta se atribuem os efeitos
da remissão dos pecados e do dom do
Espírito Santo[8]. Os Actos dos
Apóstolos também nos mostram
como o batismo, além de se basear
na autoridade de Jesus, também
implica a invocação do Seu Nome[9],
ou seja, reconhecer em Jesus o Cristo,
e colocar-se sob a Sua potestade.

As cartas paulinas fazem-nos saber
que a potestade de Cristo, que atua
no batismo, alcança uma
profundidade tal, que o batizado se



torna partícipe do mesmo
acontecimento pascal que se realizou
em Cristo, isto é, da Sua morte e da
Sua ressurreição. A Carta aos
Romanos e a Carta aos Colossenses
são particularmente explícitas a esse
respeito[10]. Tal participação na
morte e ressurreição do Senhor dá
origem a uma nova vida com Cristo e
em Cristo[11].

E S. Paulo não pára por aqui. Recorre
a uma metáfora muito expressiva:
“Vós que fostes batizados em Cristo
fostes revestidos de Cristo”[12]. Os
destinatários da carta paulina
podiam compreender bem esta
metáfora, já que aparece várias vezes
no Antigo Testamento, no sentido de
assumir uma disposição moral tanto
boa como má[13]. A linguagem
profana também conhecia o uso
metafórico do termo ‘revestir-se’[14].
No entanto, as palavras do Apóstolo
vão além das disposições morais de
imitação de Cristo, para chegar a



uma certa identificação com Ele. Isto
é tão certo que nos fazemos filhos de
Deus e nos unimos aos outros
batizados até sermos um só em Jesus
Cristo, superando toda a
discriminação tanto religiosa (judeu
ou grego) como social (escravo ou
livre) e natural (homem ou mulher)
[15].

S. Paulo explica o ser um em Cristo
com a doutrina do corpo que formam
todos os batizados[16]. A imagem da
coletividade como um corpo podia de
certo modo ser familiar aos
destinatários das cartas paulinas, já
que a literatura pagã também a
aplicava tanto ao cosmos como um
todo como à cidade ou a outras
comunidades humanas[17]. No
entanto, S. Paulo não fica só no
sentido da metáfora profana e,
superando-a amplamente, apresenta
Cristo como o princípio unificante
deste corpo a que chama corpo de
Cristo[18]. As cartas aos Efésios e aos



Colossenses deixam claro que Cristo
é a cabeça do Seu corpo que é a
Igreja[19].

Corpo de Cristo, porque Ele é a Sua
cabeça, o Seu princípio unificante e
vivificante, mas também porque o
homem novo, que inclui em si judeus
e gentios, se formou no Corpo de
Cristo crucificado[20]. Como fim da
atividade redentora do Senhor, o
Apóstolo indica a criação de um
único homem novo em Cristo, e
menciona a Cruz para fazer
compreender que é no Corpo de
Cristo sobre a Cruz que ela se
realiza[21]. O fundo batismal de toda
a Carta aos Efésios mostra
claramente que através do batismo
cada cristão se insere neste processo
salvífico.

Logo depois, apresenta o homem
novo criado em Cristo usando outra
imagem, a da construção, que tem
como pedra angular o próprio Cristo;



nela os fiéis são edificados como
templo de Deus no Espírito[22]. É
necessário prestar atenção à
comparação com o edifício, porque
também se encontra no texto da
promessa do primado de Pedro. Com
esta e outras imagens, o Apóstolo faz-
nos ver com profundidade, com
sinais fortes, as diferentes dimensões
desta pertença a Cristo em virtude do
batismo.

Cristo e Pedro

Conscientes dos limites da
aproximação até aqui realizada,
esboçamos uma resposta à questão:
qual a relação do cristão com Cristo?
Mas a pergunta inicial referia-se à
relação com o Papa. A resposta passa
através do estudo da relação entre
Cristo e Pedro.

Também Eu te digo: tu és Pedro, e
sobre esta Pedra edificarei a minha
Igreja e as portas do Inferno não
prevalecerão contra ela[23]. A



autenticidade destas palavras do
Senhor, juntamente com as do
versículo precedente e as do
seguinte, está solidamente
demonstrada não só pela sua
presença em todos os códices mais
antigos deste Evangelho – o que seria
mais do que suficiente –, mas
também pelo seu evidente carácter
semítico, confirmado pelos recentes
estudos comparativos com o
vocabulário de Qûmran[24].

O diálogo do Senhor com Simão
Pedro está tão carregado de
referências à própria pessoa do
Apóstolo, que exclui qualquer
interpretação que reduza o sentido
da rocha[25] à simples confissão da
fé messiânica ou a Pedro como
representante de todos os
crentes[26]. A metáfora da rocha
referida a Deus é frequente no
Antigo Testamento[27]. Cristo aplica
esta imagem a Pedro e diz que sobre
ele edificará a Sua Igreja, dando-lhe



uma função que é própria de Cristo.
S. Leão Magno explica assim: “Tu és
Pedro. Isto significa que se eu sou a
pedra inviolável, a pedra angular que
fez dos dois povos um só (Ef 2, 20.14),
o fundamento que ninguém pode
substituir, tu também és pedra
porque a minha força te faz firme, e
assim o que me pertence em
potestade tu o tens em comum
comigo por participação”[28].

A Igreja de Cristo, apresentada como
uma construção erigida por Ele
próprio, está edificada sobre Pedro
como sobre uma rocha. Cristo
edificou a Igreja não só dotando-a de
meios de salvação e estruturas
organizativas, mas também e
principalmente criando no Seu Corpo
sobre a Cruz o homem novo, o novo
povo de Deus herdeiro das
promessas[29]. Este último aspeto
torna-se mais evidente na primeira
Carta de S. Pedro, sempre com a
imagem da construção:



Aproximando-nos de Cristo, pedra
viva, rejeitada pelos homens, mas
escolhida e valiosa aos olhos de Deus,
também vós, como pedras vivas,
formais um edifício espiritual, em
ordem a um sacerdócio santo, para
oferecer sacrifícios espirituais,
agradáveis a Deus, por Jesus Cristo.
(...) Vós, porém, sois raça eleita,
sacerdócio real, nação santa, povo
adquirido[30]. S. Pedro aplica aos
batizados os mais altos títulos de
nobreza do povo da Antiga Aliança:
agora constituem o novo povo
messiânico, edificado por Cristo
como templo e sacerdócio santo,
povo que Deus adquiriu para Si.
Como lemos em At 20, 28, foi uma
aquisição com o Seu sangue, ou seja,
por meio do sacrifício redentor da
Cruz[31].

A Igreja é de Cristo porque a
adquiriu com o Seu sacrifício
redentor e a edificou com no Seu
corpo sobre a Cruz. Por isso, quando



Cristo diz: “Minha Igreja”, no
adjetivo “minha” vibram a força e o
drama do Gólgota. Acrescentar
depois “sobre esta pedra edificarei a
minha Igreja” significa associar
Pedro de um modo singular à obra
admirável que terá de realizar sobre
a Cruz. Neste sentido, é
especialmente exata e acertada a
expressão “Cristo na terra”, com que
Santa Catarina de Sena gostava de
designar o Papa[32].

Um texto clássico sobre o ministério
petrino é o diálogo transmitido por Jo
21,15-17: Depois de ter comido, Jesus
perguntou a Simão Pedro: “Simão,
filho de João, tu amas-Me mais do que
estes?” Pedro respondeu: “Sim,
Senhor, Tu sabes que Te amo”. Jesus
disse-lhe: “Apascenta os Meus
cordeiros”. Voltou a dizer-lhe segunda
vez: “Simão, filho de João, tu amas-
Me?”. Pedro respondeu: “Sim, Senhor,
Tu sabes que Te amo”. Jesus disse-lhe:
“Apascenta as Minhas ovelhas”.



Perguntou-lhe terceira vez: “Simão,
filho de João, tu amas-Me?” Pedro
entristeceu-se por Jesus lhe ter
perguntado pela terceira vez se O
amava. E respondeu-Lhe: “Senhor, Tu
sabes tudo; Tu bem sabes que Te
amo”. Jesus disse-lhe: “Apascenta as
minhas ovelhas”. Aqui Pedro não
representa nem todos os discípulos
nem o grupo mais restrito dos
apóstolos, ainda que todos devamos
ter uma resposta de amor, e todos os
Apóstolos terão depois uma parte na
missão de apascentar os fiéis. Este
diálogo diz respeito a Pedro de um
modo completamente pessoal: evoca,
ainda que sem a mencionar
diretamente, a sua tripla negação na
casa do Sumo Sacerdote, e o que
Jesus pede a Pedro é uma resposta
que corrija profundamente aquelas
negações.

À resposta de amor de Pedro, o
Senhor corresponde confiando-lhe os
Seus cordeiros, as Suas ovelhas. Esta



linguagem era muito compreensível
à luz do que tinha dito de Si próprio: 
Eu sou o bom pastor. O bom pastor dá
a vida pelas suas ovelhas[33]. Ao
servir-se da imagem do bom pastor,
não faz outra coisa senão atribuir-se
a Si mesmo, como cumprida, a
profecia de Javé pastor do Seu povo e
com Ele a do seu servo David[34]. No
entanto, agora acrescenta um
elemento não explicitado na profecia
de Ezequiel: a entrega da Sua vida
em favor das suas ovelhas. E o
rebanho inicial será completado com
outras ovelhas que atualmente não
lhe pertencem: Tenho ainda outras
ovelhas que não são deste redil;
também a essas devo conduzir;
ouvirão a Minha voz e haverá um só
rebanho e um só Pastor[35]. A
referência aos gentios é clara, mas é
preciso notar que a extensão do
rebanho se une ao sacrifício da
própria vida de Jesus, como se indica
tanto no versículo precedente como
no seguinte[36].



Como Jesus disse a Pedro que sobre
ele edificaria a Sua Igreja, e isto
sucedeu na Cruz, de modo
semelhante confia-lhe agora as suas
ovelhas, ou seja, o rebanho reunido
com o Seu sacrifício. Pedro deu uma
tríplice resposta de amor pessoal e
Jesus corresponde de um modo
igualmente pessoal: confia a Pedro o
que Lhe custou a Sua vida sobre o
Gólgota. Então quem é Pedro para os
membros do rebanho a ele confiado?
De novo a expressão de Santa
Catarina “Cristo na terra” parece-nos
a resposta mais exata.

Pedro está presente nos seus
sucessores

Pedro não é apenas o primeiro
elemento de uma sucessão histórica
de bispos na Sede Romana; ele
coexiste com seus sucessores[37]. No
Concílio de Éfeso de 431, quando o
legado papal proclamou que o
Apóstolo Pedro “vive e julga até



agora e para sempre nos seus
sucessores” e que o Papa Celestino “é
o seu sucessor e ocupa o seu lugar (=
é o seu vigário = topotêrêtês)”[38],
expressava com sintética clareza o
sentido da fé da Igreja[39].

O Papa, Bispo de Roma,
independentemente do nome e da
pessoa, é sempre “Cristo na terra”,
porque permanece nele o ministério
petrino, esse ministério que Jesus
confiou ao Príncipe dos Apóstolos
com tónicas tão pessoais. Sobre ele, o
Senhor edificou a Sua Igreja e este
fundamento não pode ser substituído
nunca e muito menos suprimido. O
Papa S. Leão Magno explicava, em
meados do século V, num dos seus
célebres sermões: “Pedro,
perseverando na solidez que
recebeu, não abandona o leme da
Igreja que lhe foi confiado (...). Ele,
agora com maior plenitude e eficácia,
realiza tudo o que lhe foi confiado e
cumpre totalmente todas as suas



funções e cuidados n’Aquele e com
Aquele que o glorificou. Portanto, o
que fazemos e decretamos
retamente, o que obtemos da
misericórdia de Deus pelas preces
diárias, é obra e mérito daquele em
cuja sede vive a Sua potestade e é
grande sua autoridade”[40].

O fiel cristão, por pertencer a Cristo
pelo batismo, tem uma relação
especial com Pedro; com Pedro aqui
em baixo, na visibilidade própria da
Igreja peregrina, porque o ser “Cristo
na terra”, no modo caraterístico e
próprio que corresponde ao Príncipe
dos Apóstolos, nunca se perde,
apesar do seu martírio e da sua
ausência física. Isto acontece porque
nos Romanos Pontífices permanece o
ministério petrino: continuam a ser
Pedro e, portanto, “Cristo na terra”.

Pedro na vida diária do cristão

As considerações anteriores
ajudaram-nos a compreender melhor



porque Pedro – dizer o Papa e dizer
Pedro na prática é o mesmo – ocupa
um lugar tão alto na hierarquia do
Amor. Um lugar tão próximo de
Cristo, precedido apenas por Nossa
Senhora, tem a sua razão de ser na
peculiar relação vicária de Pedro
com Cristo. Pois bem, assim como o
ser Cristo, que constitui a essência da
vida cristã, tem múltiplas expressões
no quotidiano da nossa existência,
analogamente a nossa relação com
“Cristo na terra” tem que se traduzir
em actos diários concretos.

Mais do que qualquer argumento,
mesmo que bem elaborado, talvez
seja útil recorrer ao exemplo de vida
de S. Josemaria Escrivá. Sendo um
sacerdote ainda jovem, adquiriu o
hábito de rezar o terço todos os dias
pela pessoa e intenções do Romano
Pontífice. Imaginava-se ao lado do
Papa ao celebrar a Missa, e ao
terminar fazia uma comunhão
espiritual com o desejo de receber o



Santíssimo Sacramento das suas
mãos[41]. Esta prova tangível de fé
faz-nos compreender que o seu lema 
“Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam! – todos, bem unidos ao
Papa, vamos a Jesus por Maria”[42],
não era uma mera frase bem
conseguida, mas expressava um
anseio real do seu coração.

A união com Cristo, procurada com
empenho na própria existência, não
pode, não deve estar separada do
“Cristo na terra”. Por muitas razões,
a sua relação com Jesus, como
sucessor de Pedro, é tão singular que
ninguém mais pode partilhá-la; mas
também é verdade que cada geração
cristã está chamada a reproduzir a
atitude orante da primeira
comunidade de Jerusalém: a Igreja
orava instantemente a Deus por
ele[43]. A súplica pode subir
incessantemente a Deus porque além
dos momentos de oração – seja
comunitária, como na liturgia da



Missa, ou individual –, todas as
atividades humanas, se exercidas
com rectidão e oferecidas a Deus,
unem-se ao hino ininterrupto de
louvor e acção de graças, de expiação
e de súplica que desde o Gólgota se
eleva ao Pai Celestial[44].

O edifício da Igreja, construído sobre
Pedro, pode chegar a ser tão
insustentável que excede qualquer
força humana; mas ao mesmo tempo
a oração ininterrupta de toda a Igreja
possui uma força capaz de levantar
qualquer carga, mesmo que seja
muito pesada. Se além disso, a oração
se encarna e se materializa em
sacrifício, então enriquece-se ainda
mais pelo poder da Cruz. Esta é a
convicção que exprimem as palavras
de S. João Paulo II, na sua meditação
sobre o sofrimento: “A Igreja vê em
todos os irmãos e irmãs de Cristo que
sofrem como que um sujeito
multíplice da Sua força sobrenatural.
Quantas vezes os pastores da Igreja



recorrem precisamente a eles e
procuram neles concretamente apoio
e ajuda!”[45]. Nesta alusão aos
pastores, discretamente velada pelo
uso do plural, transparece a
confiança do Papa, confirmada pela
experiência pessoal, do apoio que lhe
oferece a fidelidade na dor de
inúmeros cristãos, anónimos para os
homens, mas cujas orações, bem
conhecidas por Deus, sobem até Ele
como incenso de suavíssimo
odor[46].

A união efetiva e afetiva com o Papa
faz com que a oração seja
acompanhada pela obediência.
“Pensai, queridos irmãos e irmãs,
filhas e filhos meus, que essa
tremenda herança que Jesus deixou
ao Papa de apascentar todo o
rebanho, também o disperso e que
não o reconhece como pastor, pode
ser suavizada, sustentada e até
compartilhada pela obediência e
docilidade de todos nós que temos a



honra, o orgulho e a ventura de
noschamarmos católicos”[47].

Acolher sinceramente os
ensinamentos e as disposições do
sucessor de Pedro é expressão plena
e verdadeira do desejo de união com
Cristo, de aceitação da Sua palavra.
Isto incidirá certamente na conduta
pessoal e converter-se-á, pelo
exemplo e pela palavra
esclarecedora, em apostolado
eficacíssimo, contribuindo realmente
para a unidade da Igreja, pois torna
mais forte a comunhão dos fiéis com
a Cabeça visível da Igreja. No caso de
ser necessário retificar critérios de
acção e opiniões, inclusive
arreigadas, tal fidelidade, que não
raramente se encontrará em
contradição com modas de
pensamento e valores generalizados,
será a demonstração real de que se
está a apoiar sobre o fundamento de
rocha da Igreja; e as forças do Inferno
não prevalecerão contra ela[48].



Estudo de Antonio Miralles,
Professor da Faculdade de Teologia
na Universidade Pontifícia da
Santa Cruz, publicado em Romana,
n.º 10 (janeiro-junho 1990)

[1] Josemaria Escrivá, Forja, n.º 135.

[2] Ef 5, 1-2.

[3] Rom 5, 5.

[4] Const. Dogm. Lumen Gentium, n.º
27a.

[5] Decr. Presbyterorum Ordinis, 2c.

[6] Const. dogm. Lumen gentium, 21a.

[7] At 2, 37-38.

[8] C. Spicq, Teologia Moral do Novo
Testamento, I, Ed. Universidade de
Navarra, Pamplona-1970, p. 61.



[9] Ver advertência de Ananias a
Saulo: Levanta-te, recebe o batismo e
purifica-te dos teus pecados,
invocando o Seu Nome (Act 22, 16).

[10] Sepultados com Ele no batismo,
foi também com Ele que ressuscitastes
pela fé no poder de Deus, que O
ressuscitou dos mortos. Pelo batismo
sepultámo-nos juntamente com Ele,
para que assim como Cristo
ressuscitou dos mortos, mediante a
glória do Pai, assim caminhemos nós
também numa vida nova. Uma vez
que nos tornámos com Ele num
mesmo ser por uma morte semelhante
à Sua, também o seremos por uma
ressurreição semelhante (Col 2, 12;
Rm 6, 4-5).

[11] ComEle viveremos (Rm 6, 8); E
vivos para Deus em Cristo Jesus (Rm
6, 11).

[12] Gal 3, 27.



[13] Revestidos de força (Is 51, 9). 
Reina o Senhor, vestido de esplendor,
reveste-Se o Senhor cingindo-Se de
poder (Sal 92, 1). Cubram-se de
confusão e de ignomínia os que se
envaidecem à minha custa (Sal 34,
26). Revestia-me de justiça (Job 29,
14).

[14] F. Messner, La lettera ai Galati -
Comentário teológico do Novo
Testamento, IX, Paideia, Brescia 1987,
pp. 408-409.

[15] Gal 3, 26-29.

[16] Como o corpo é um só e tem
muitos membros, e todos os membros
do corpo, embora sejam muitos,
formam um só corpo, assim também é
Cristo. Foi num só Espírito que todos
nós fomos batizados, a fim de
formarmos um só corpo, judeus ou
gregos, escravos ou livres; e todos
bebemos de um só Espírito (1Cor 12,
12-13).



[17]H. Schlier, La lettera agli Efesini-
Comentário teológico do Novo
Testamento, X/2, Paideia, Brescia
1973, pp. 132-134.

[18] Vós sois corpo de Cristo e seus
membros, cada um na parte que lhe
toca (1Cor 12, 27).

[19] Ef 1, 22-23; 4, 15-16; 5, 23; Col 1,
18; 2, 19.

[20]Ele é a nossa paz, Ele que de dois
povos fez um só, destruindo o muro
da inimizade que os separava,
anulando pela Sua carne a Lei, os
preceitos e as prescrições, a fim de,
em Si mesmo, fazer dos dois um só
homem novo, estabelecendo a paz e
reconciliando com Deus, pela Cruz,
uns e outros num só Corpo, levando
em Si próprio a morte à inimizade (Ef
2, 14-16).

[21] Schlier, obra citada, pp. 207-209.



[22] Já não sois hóspedes nem
peregrinos, mas concidadãos dos
santos e membros da família de Deus;
edificados sobre o alicerce dos
apóstolos e dos profetas, com Cristo
por pedra angular. N’Ele qualquer,
bem ajustada, cresce para formar um
templo santo no Senhor, em união
com o Qual também vós sois
integrados na construção, para vos
tornardes, no Espírito, morada de
Deus. (Ef 2, 19-22).

[23] Mt 16, 18.

[24] J.M. Casciaro Ramírez, Qumrân y
el Nuevo Testamento - Aspectos
eclesiológicos y soteriológicos,
EUNSA, Pamplona 1982, pp. 64-66,
70-73, 135-139.

[25] Sobre esta Pedra (pétra)
edificarei a minha Igreja. Pétra é o
fundamento natural sobre o qual se
apoia o artificial (themélion); a
diferença entre estes dois
fundamentos aparece claramente na



parábola do homem sábio que
construiu a sua casa sobre a rocha: é
semelhante a um homem que para
construir uma casa cavou,
aprofundou e assentou os alicerces
(themélion) sobre a rocha (epì tên
pétran) (Lc 6, 48).

[26] A interpretação desta passagem
como promessa feita a Pedro do
primado de jurisdição sobre toda a
Igreja foi solenemente definida pelo
Concílio Vaticano II, Const. Dogm. 
Pastor Aeternus, 18-VII-1870, cap. 1
(DS 3053-3054).

[27] Sal 30, 4; 2Sam 23, 3; Is 17, 10.

[28] Tractatus IV in Natale eiusdem, 2:
CCL 138, p. 19

[29] É o que vimos acima em Ef 2, 16,
19-22.

[30] 1Pe 2, 4-5.9.



[31] Cuidai de vós mesmos e de todo o
rebanho sobre o qual o Espírito Santo
vos estabeleceu como guardiães, como
pastores da Igreja de Deus que ele
adquiriu com o Seu sangue. (Act 20,
28)

[32] “Sabeis bem que Cristo nos
deixou o Seu vigário, e fê-lo para
remédio de nossas almas; porque não
podemos ter saúde senão no corpo
místico da Santa Igreja, cuja cabeça é
Cristo, e nós somos os membros. E
aquele que não for obediente a Cristo
na terra, o qual faz às vezes de Cristo
no céu, não participa do fruto do
Filho de Deus”. (Santa Catarina de
Sena, Le lettere, III, a cuidado de P.
Misciatelli, COE Giunti — G. Barberà,
Firenze 1970, pp. 207-208)

[33] Jo 10, 11.

[34] Porque assim fala o Senhor Deus:
Eis que Eu mesmo cuidarei das
minhas ovelhas e Me interessarei por
elas. (...) Procurarei a ovelha perdida,



reconduzirei a tresmalhada,
enfaixarei a que está ferida, tratarei a
doente e vigiarei a gorda e robusta. A
todas apascentarei com justiça. (...)
Estabelecerei sobre elas um único
pastor: o meu servo David. Ele as
apascentará e lhes servirá de pastor.
Eu, o Senhor, serei o seu Deus, e o meu
servo David será príncipe no meio
delas. Eu, o Senhor, disse. (Ez 34,
11.16.23-24).

[35] Jo 10, 16

[36] Eu dou a vida pelas Minhas
ovelhas (v.15). Por isso o Pai Me ama,
porque dou a Minha vida para tornar
a tomá-la (v.17).

[37] M. Guerra, Los nombres del
Papa. Estudio filológico-teológico de
varios nombres del Papa en los
primeros siglos del cristianismo,
("Teología del sacerdocio", 15),
Aldecoa, Burgos 1982, pp. 484-488.



[38] Acta Conciliorum
Œecumenicorum, t. I: Concilium
Universale Ephesenum, vol. I: Acta
Græca, pars III: Collectio Vaticana,
ed. E. Schwartz, Walter de Gruyter,
Berolini-Lipsiæ 1927, p. 60, linhas
32-34.

[39] Uma parte destas palavras do
legado papal, o presbítero Felipe, foi
retomada pelo Concílio Vaticano I,
Const. Dogm. Pastor aeternus de
Ecclesia Christi, cap. 2: DS 3056.

[40] Tractatus III in Natale eiusdem,
3: CCL 138, pp. 12-13

[41] “Durante anos, pela rua, rezei
uma parte do Rosário pela Augusta
Pessoa e pelas intenções do Romano
Pontífice. Imaginava-me junto ao
Santo Padre, quando o Papa
celebrava a Missa; eu não sabia, nem
sei, como é a capela do Papa, e ao
terminar o meu terço fazia uma
comunhão espiritual, desejando
receber das suas mãos Jesus



sacramentado” (Carta, 9-1-1932, n.º
20: citado por Ana Sastre, Tiempo de
caminar. Semblanza de Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madrid 1989, pp. 331-332).

[42] Josemaria Escrivá, Forja, n.º 647.

[43] At 12, 5.

[44] “Pois todos os trabalhos, orações
e empreendimentos apostólicos, a
vida conjugal e familiar, o trabalho
de cada dia, o descanso do espírito e
do corpo, se realizados no Espírito, e
os próprios incómodos da vida,
suportados com paciência, tornam-se
em outros tantos sacrifícios
espirituais agradáveis a Deus por
Jesus Cristo (1 Ped. 2,5), que na
celebração da Eucaristia, com a
oblação do Corpo do Senhor, são
piedosamente oferecidos ao
Pai.” (Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, 34b).



[45] João Paulo II, Carta apost. 
Salvifici doloris, 11-II-1984, n.º 27.

[46] Ap 8, 3-4.

[47] Álvaro del Portillo, Homilia do
27 de junho de 1988: "Romana", 6
(1988/1) 108.

[48] Mt 16, 18.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-na-

vida-do-cristao/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-na-vida-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-na-vida-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-na-vida-do-cristao/

	O Papa na vida do cristão

