
opusdei.org

O Papa convoca o
Jubileu da
Misericórdia

O Papa Francisco convocou um
Ano Jubilar dedicado à
Misericórdia de Deus, "fonte de
alegria, de serenidade e de
paz". Terá início no próximo dia
8 de dezembro. Neste
documento, o Santo Padre fala
da Misericórdia e convoca o
Jubileu.

13/04/2015



BULA DE CONVOCAÇÃO DO JUBILEU
EXTRAORDINÁRIO

DA MISERICÓRDIA.

Francisco, Bispo de Roma, Servo dos
servos de Deus, a quantos leiam esta
carta graça, misericórdia e paz.

1. Jesus Cristo é o rosto da
misericórdia do Pai. O mistério da fé
cristã parece encontrar nestas
palavras a sua síntese. Tal
misericórdia tornou-se viva, visível e
atingiu o seu clímax em Jesus de
Nazaré. O Pai, «rico em
misericórdia» (Ef 2, 4), depois de ter
revelado o seu nome a Moisés como
«Deus misericordioso e clemente,
vagaroso na ira, cheio de bondade e
fidelidade» (Ex 34, 6), não cessou de
dar a conhecer, de vários modos e
em muitos momentos da história, a
sua natureza divina. Na «plenitude



do tempo» (Gl 4, 4), quando tudo
estava pronto segundo o seu plano de
salvação, mandou o seu Filho,
nascido da Virgem Maria, para nos
revelar, de modo definitivo, o seu
amor. Quem O vê, vê o Pai (cf. Jo 14,
9). Com a sua palavra, os seus gestos
e toda a sua pessoa,[1]Jesus de
Nazaré revela a misericórdia de
Deus.

2. Precisamos sempre de contemplar
o mistério da misericórdia. É fonte
de alegria, serenidade e paz. É
condição da nossa salvação.
Misericórdia: é a palavra que revela
o mistério da Santíssima Trindade.
Misericórdia: é o ato último e
supremo pelo qual Deus vem ao
nosso encontro. Misericórdia: é a lei
fundamental que mora no coração de
cada pessoa, quando vê com olhos
sinceros o irmão que encontra no
caminho da vida. Misericórdia: é o
caminho que une Deus e o homem,
porque nos abre o coração à



esperança de sermos amados para
sempre, apesar da limitação do nosso
pecado.

3. Há momentos em que somos
chamados, de maneira ainda mais
intensa, a fixar o olhar na
misericórdia, para nos tornarmos
nós mesmos sinal eficaz do agir do
Pai. Foi por isso que proclamei um 
Jubileu Extraordinário da
Misericórdia como tempo favorável
para a Igreja, a fim de se tornar mais
forte e eficaz o testemunho dos
crentes.

O Ano Santo abrir-se-á no dia 8 de
Dezembro de 2015, solenidade da
Imaculada Conceição. Esta festa
litúrgica indica o modo de agir de
Deus desde os primórdios da nossa
história. Depois do pecado de Adão e
Eva, Deus não quis deixar a
humanidade sozinha e à mercê do
mal. Por isso, pensou e quis Maria
santa e imaculada no amor (cf. Ef 1,



4), para que Se tornasse a Mãe do
Redentor do homem. Perante a
gravidade do pecado, Deus responde
com a plenitude do perdão. A
misericórdia será sempre maior do
que qualquer pecado, e ninguém
pode colocar um limite ao amor de
Deus que perdoa. Na festa da
Imaculada Conceição, terei a alegria
de abrir a Porta Santa. Será então
uma Porta da Misericórdia, onde
qualquer pessoa que entre poderá
experimentar o amor de Deus que
consola, perdoa e dá esperança.

No domingo seguinte, o Terceiro
Domingo de Advento, abrir-se-á a
Porta Santa na Catedral de Roma, a
Basílica de São João de Latrão. E em
seguida será aberta a Porta Santa nas
outras Basílicas Papais. Estabeleço
que no mesmo domingo, em cada
Igreja particular – na Catedral, que é
a Igreja-Mãe para todos os fiéis, ou
na Concatedral ou então numa Igreja
de significado especial – se abra



igualmente, durante todo o Ano
Santo, uma Porta da Misericórdia.
Por opção do Ordinário, a mesma
poderá ser aberta também nos
Santuários, meta de muitos
peregrinos que frequentemente,
nestes lugares sagrados, se sentem
tocados no coração pela graça e
encontram o caminho da conversão.
Assim, cada Igreja particular estará
directamente envolvida na vivência
deste Ano Santo como um momento
extraordinário de graça e renovação
espiritual. Portanto o Jubileu será
celebrado, quer em Roma quer nas
Igrejas particulares, como sinal
visível da comunhão da Igreja
inteira.

4. Escolhi a data de 8 de Dezembro,
porque é cheia de significado na
história recente da Igreja. Com efeito,
abrirei a Porta Santa no
cinquentenário da conclusão do
Concílio Ecuménico Vaticano II. A
Igreja sente a necessidade de manter



vivo aquele acontecimento.
Começava então, para ela, um
percurso novo da sua história. Os
Padres, reunidos no Concílio, tinham
sentido forte, como um verdadeiro
sopro do Espírito, a exigência de
falar de Deus aos homens do seu
tempo de modo mais compreensível.
Derrubadas as muralhas que, por
demasiado tempo, tinham encerrado
a Igreja numa cidadela privilegiada,
chegara o tempo de anunciar o
Evangelho de maneira nova. Uma
nova etapa na evangelização de
sempre. Um novo compromisso para
todos os cristãos de testemunharem,
com mais entusiasmo e convicção, a
sua fé. A Igreja sentia a
responsabilidade de ser, no mundo, o
sinal vivo do amor do Pai.

Voltam à mente aquelas palavras,
cheias de significado, que São João
XXIII pronunciou na abertura do
Concílio para indicar a senda a
seguir: «Nos nossos dias, a Esposa de



Cristo prefere usar mais o remédio
da misericórdia que o da severidade.
(…) A Igreja Católica, levantando por
meio deste Concílio Ecuménico o
facho da verdade religiosa, deseja
mostrar-se mãe amorosa de todos,
benigna, paciente, cheia de
misericórdia e bondade com os filhos
dela separados».[2] E, no mesmo
horizonte, havia de colocar-se o
Beato Paulo VI, que assim falou na
conclusão do Concílio: «Desejamos
notar que a religião do nosso Concílio
foi, antes de mais, a caridade. (...)
Aquela antiga história do bom
samaritano foi exemplo e norma
segundo os quais se orientou o nosso
Concílio. (…) Uma corrente de
interesse e admiração saiu do
Concílio sobre o mundo actual.
Rejeitaram-se os erros, como a
própria caridade e verdade exigiam,
mas os homens, salvaguardado
sempre o preceito do respeito e do
amor, foram apenas advertidos do
erro. Assim se fez, para que, em vez



de diagnósticos desalentadores, se
dessem remédios cheios de
esperança; para que o Concílio
falasse ao mundo actual não com
presságios funestos mas com
mensagens de esperança e palavras
de confiança. Não só respeitou mas
também honrou os valores humanos,
apoiou todas as suas iniciativas e,
depois de os purificar, aprovou todos
os seus esforços. (…) Uma outra coisa,
julgamos digna de consideração.
Toda esta riqueza doutrinal orienta-
se apenas a isto: servir o homem, em
todas as circunstâncias da sua vida,
em todas as suas fraquezas, em todas
as suas necessidades».[3]

Com estes sentimentos de gratidão
pelo que a Igreja recebeu e de
responsabilidade quanto à tarefa que
nos espera, atravessaremos a Porta
Santa com plena confiança de ser
acompanhados pela força do Senhor
Ressuscitado, que continua a
sustentar a nossa peregrinação. O



Espírito Santo, que conduz os passos
dos crentes de forma a cooperarem
para a obra de salvação realizada por
Cristo, seja guia e apoio do povo de
Deus a fim de o ajudar a contemplar
o rosto da misericórdia. [4]

5. O Ano Jubilar terminará na
solenidade litúrgica de Jesus Cristo,
Rei do Universo, 20 de Novembro de
2016. Naquele dia, ao fechar a Porta
Santa, animar-nos-ão, antes de tudo,
sentimentos de gratidão e
agradecimento à Santíssima
Trindade por nos ter concedido este
tempo extraordinário de graça.
Confiaremos a vida da Igreja, a
humanidade inteira e o universo
imenso à Realeza de Cristo, para que
derrame a sua misericórdia, como o
orvalho da manhã, para a construção
duma história fecunda com o
compromisso de todos no futuro
próximo. Quanto desejo que os anos
futuros sejam permeados de
misericórdia para ir ao encontro de



todas as pessoas levando-lhes a
bondade e a ternura de Deus! A
todos, crentes e afastados, possa
chegar o bálsamo da misericórdia
como sinal do Reino de Deus já
presente no meio de nós.

6. «É próprio de Deus usar de
misericórdia e, nisto, se manifesta de
modo especial a sua omnipotência».
[5] Estas palavras de São Tomás de
Aquino mostram como a
misericórdia divina não seja, de
modo algum, um sinal de fraqueza,
mas antes a qualidade da
omnipotência de Deus. É por isso que
a liturgia, numa das suas colectas
mais antigas, convida a rezar assim:
«Senhor, que dais a maior prova do
vosso poder quando perdoais e Vos
compadeceis…»[6] Deus
permanecerá para sempre na
história da humanidade como Aquele
que está presente, Aquele que é
próximo, providente, santo e
misericordioso.



«Paciente e misericordioso» é o
binómio que aparece,
frequentemente, no Antigo
Testamento para descrever a
natureza de Deus. O facto de Ele ser
misericordioso encontra um reflexo
concreto em muitas acções da
história da salvação, onde a sua
bondade prevalece sobre o castigo e
a destruição. Os Salmos, em
particular, fazem sobressair esta
grandeza do agir divino: «É Ele quem
perdoa as tuas culpas e cura todas as
tuas enfermidades. É Ele quem
resgata a tua vida do túmulo e te
enche de graça e ternura» (103/102,
3-4). E outro Salmo atesta, de forma
ainda mais explícita, os sinais
concretos da misericórdia: «O Senhor
liberta os prisioneiros. O Senhor dá
vista aos cegos, o Senhor levanta os
abatidos, o Senhor ama o homem
justo. O Senhor protege os que vivem
em terra estranha e ampara o órfão e
a viúva, mas entrava o caminho aos
pecadores» (146/145, 7-9). E, para



terminar, aqui estão outras
expressões do Salmista: «[O Senhor]
cura os de coração atribulado e trata-
lhes as feridas. (...) O Senhor ampara
os humildes, mas abate os
malfeitores até ao chão» (147/146,
3.6). Em suma, a misericórdia de
Deus não é uma ideia abstracta mas
uma realidade concreta, pela qual
Ele revela o seu amor como o de um
pai e de uma mãe que se comovem
pelo próprio filho até ao mais íntimo
das suas vísceras. É verdadeiramente
caso para dizer que se trata de um
amor «visceral». Provém do íntimo
como um sentimento profundo,
natural, feito de ternura e
compaixão, de indulgência e perdão.

7. «Eterna é a sua misericórdia»: tal é
o refrão que aparece em cada
versículo do Salmo 136, ao mesmo
tempo que se narra a história da
revelação de Deus. Em virtude da
misericórdia, todos os
acontecimentos do Antigo



Testamento aparecem cheios dum
valor salvífico profundo. A
misericórdia torna a história de Deus
com Israel uma história da salvação.
O facto de repetir continuamente
«eterna é a sua misericórdia», como
faz o Salmo, parece querer romper o
círculo do espaço e do tempo para
inserir tudo no mistério eterno do
amor. É como se se quisesse dizer
que o homem, não só na história mas
também pela eternidade, estará
sempre sob o olhar misericordioso
do Pai. Não é por acaso que o povo
de Israel tenha querido inserir este
Salmo – o «grande hallel», como lhe
chamam – nas festas litúrgicas mais
importantes.

Antes da Paixão, Jesus rezou ao Pai
com este Salmo da misericórdia.
Assim o atesta o evangelista Mateus
quando afirma que «depois de
cantarem os salmos» (26, 30), Jesus e
os discípulos saíram para o Monte
das Oliveiras. Enquanto instituía a



Eucaristia, como memorial perpétuo
d'Ele e da sua Páscoa, Jesus colocava
simbolicamente este acto supremo
da Revelação sob a luz da
misericórdia. No mesmo horizonte
da misericórdia, viveu Ele a sua
paixão e morte, ciente do grande
mistério de amor que se realizaria na
cruz. O facto de saber que o próprio
Jesus rezou com este Salmo torna-o,
para nós cristãos, ainda mais
importante e compromete-nos a
assumir o refrão na nossa oração de
louvor diária: «eterna é a sua
misericórdia».

8. Com o olhar fixo em Jesus e no seu
rosto misericordioso, podemos
individuar o amor da Santíssima
Trindade. A missão, que Jesus
recebeu do Pai, foi a de revelar o
mistério do amor divino na sua
plenitude. «Deus é amor» (1 Jo 4,
8.16): afirma-o, pela primeira e única
vez em toda a Escritura, o
evangelista João. Agora este amor



tornou-se visível e palpável em toda
a vida de Jesus. A sua pessoa não é
senão amor, um amor que se dá
gratuitamente. O seu relacionamento
com as pessoas, que se abeiram d'Ele,
manifesta algo de único e irrepetível.
Os sinais que realiza, sobretudo para
com os pecadores, as pessoas pobres,
marginalizadas, doentes e
atribuladas, decorrem sob o signo da
misericórdia. Tudo n'Ele fala de
misericórdia. N'Ele, nada há que seja
desprovido de compaixão.

Vendo que a multidão de pessoas que
O seguia estava cansada e abatida,
Jesus sentiu, no fundo do coração,
uma intensa compaixão por elas (cf. 
Mt 9, 36). Em virtude deste amor
compassivo, curou os doentes que
Lhe foram apresentados (cf. Mt 14,
14) e, com poucos pães e peixes,
saciou grandes multidões (cf. Mt 15,
37). Em todas as circunstâncias, o
que movia Jesus era apenas a
misericórdia, com a qual lia no



coração dos seus interlocutores e
dava resposta às necessidades mais
autênticas que tinham. Quando
encontrou a viúva de Naim que
levava o seu único filho a sepultar,
sentiu grande compaixão pela dor
imensa daquela mãe em lágrimas e
entregou-lhe de novo o filho,
ressuscitando-o da morte (cf. Lc 7,
15). Depois de ter libertado o
endemoninhado de Gerasa, confia-
lhe esta missão: «Conta tudo o que o
Senhor fez por ti e como teve
misericórdia de ti» (Mc 5, 19). A
própria vocação de Mateus se insere
no horizonte da misericórdia. Ao
passar diante do posto de cobrança
dos impostos, os olhos de Jesus
fixaram-se nos de Mateus. Era um
olhar cheio de misericórdia que
perdoava os pecados daquele homem
e, vencendo as resistências dos
outros discípulos, escolheu-o, a ele
pecador e publicano, para se tornar
um dos Doze. São Beda o Venerável,
ao comentar esta cena do Evangelho,



escreveu que Jesus olhou Mateus
com amor misericordioso e escolheu-
o: miserando atque eligendo.[7]
Sempre me causou impressão esta
frase, a ponto de a tomar para meu
lema.

9. Nas parábolas dedicadas à
misericórdia, Jesus revela a natureza
de Deus como a dum Pai que nunca
se dá por vencido enquanto não tiver
dissolvido o pecado e superada a
recusa com a compaixão e a
misericórdia. Conhecemos estas
parábolas, três em especial: as da
ovelha extraviada e da moeda
perdida, e a do pai com os seus dois
filhos (cf. Lc 15, 1-32). Nestas
parábolas, Deus é apresentado
sempre cheio de alegria, sobretudo
quando perdoa. Nelas, encontramos
o núcleo do Evangelho e da nossa fé,
porque a misericórdia é apresentada
como a força que tudo vence, enche o
coração de amor e consola com o
perdão.



Temos depois outra parábola da qual
tiramos uma lição para o nosso estilo
de vida cristã. Interpelado pela
pergunta de Pedro sobre quantas
vezes fosse necessário perdoar, Jesus
respondeu: «Não te digo até sete
vezes, mas até setenta vezes
sete» (Mt 18, 22) e contou a parábola
do «servo sem compaixão». Este,
convidado pelo senhor a devolver
uma grande quantia, suplica-lhe de
joelhos e o senhor perdoa-lhe a
dívida. Mas, imediatamente depois,
encontra outro servo como ele, que
lhe devia poucos centésimos; este
suplica-lhe de joelhos que tenha
piedade, mas aquele recusa-se e fá-lo
meter na prisão. Então o senhor,
tendo sabido do facto, zanga-se
muito e, convocando aquele servo,
diz-lhe: «Não devias também ter
piedade do teu companheiro, como
eu tive de ti?» (Mt 18, 33). E Jesus
concluiu: «Assim procederá convosco
meu Pai celeste, se cada um de vós



não perdoar ao seu irmão do íntimo
do coração» (Mt 18, 35).

A parábola contém um ensinamento
profundo para cada um de nós. Jesus
declara que a misericórdia não é
apenas o agir do Pai, mas torna-se o
critério para individuar quem são os
seus verdadeiros filhos. Em suma,
somos chamados a viver de
misericórdia, porque, primeiro, foi
usada misericórdia para connosco. O
perdão das ofensas torna-se a
expressão mais evidente do amor
misericordioso e, para nós cristãos, é
um imperativo de que não podemos
prescindir. Tantas vezes, como
parece difícil perdoar! E, no entanto,
o perdão é o instrumento colocado
nas nossas frágeis mãos para
alcançar a serenidade do coração.
Deixar de lado o ressentimento, a
raiva, a violência e a vingança são
condições necessárias para se viver
feliz. Acolhamos, pois, a exortação do
Apóstolo: «Que o sol não se ponha



sobre o vosso ressentimento» (Ef 4,
26). E sobretudo escutemos a palavra
de Jesus que colocou a misericórdia
como um ideal de vida e como
critério de credibilidade para a nossa
fé: «Felizes os misericordiosos,
porque alcançarão misericórdia» (Mt
5, 7) é a bem-aventurança a que
devemos inspirar-nos, com particular
empenho, neste Ano Santo.

Na Sagrada Escritura, como se vê, a
misericórdia é a palavra-chave para
indicar o agir de Deus para connosco.
Ele não Se limita a afirmar o seu
amor, mas torna-o visível e palpável.
Aliás, o amor nunca poderia ser uma
palavra abstracta. Por sua própria
natureza, é vida concreta: intenções,
atitudes, comportamentos que se
verificam na actividade de todos os
dias. A misericórdia de Deus é a sua
responsabilidade por nós. Ele sente-
Se responsável, isto é, deseja o nosso
bem e quer ver-nos felizes, cheios de
alegria e serenos. E, em sintonia com



isto, se deve orientar o amor
misericordioso dos cristãos. Tal como
ama o Pai, assim também amam os
filhos. Tal como Ele é misericordioso,
assim somos chamados também nós
a ser misericordiosos uns para com
os outros.

10. A arquitrave que suporta a vida
da Igreja é a misericórdia. Toda a sua
acção pastoral deveria estar
envolvida pela ternura com que se
dirige aos crentes; no anúncio e
testemunho que oferece ao mundo,
nada pode ser desprovido de
misericórdia. A credibilidade da
Igreja passa pela estrada do amor
misericordioso e compassivo. A
Igreja «vive um desejo inexaurível de
oferecer misericórdia».[8] Talvez,
demasiado tempo, nos tenhamos
esquecido de apontar e viver o
caminho da misericórdia. Por um
lado, a tentação de pretender sempre
e só a justiça fez esquecer que esta é
apenas o primeiro passo, necessário



e indispensável, mas a Igreja precisa
de ir mais além a fim de alcançar
uma meta mais alta e significativa.
Por outro lado, é triste ver como a
experiência do perdão na nossa
cultura vai rareando cada vez mais.
Em certos momentos, até a própria
palavra parece desaparecer. Todavia,
sem o testemunho do perdão, resta
apenas uma vida infecunda e estéril,
como se se vivesse num deserto
desolador. Chegou de novo, para a
Igreja, o tempo de assumir o anúncio
jubiloso do perdão. É o tempo de
regresso ao essencial, para cuidar
das fraquezas e dificuldades dos
nossos irmãos. O perdão é uma força
que ressuscita para nova vida e
infunde a coragem para olhar o
futuro com esperança.

11. Não podemos esquecer o grande
ensinamento que ofereceu São João
Paulo II com a sua segunda encíclica,
a Dives in misericordia, que então
surgiu inesperada suscitando a



surpresa de muitos pelo tema que
era abordado. Desejo recordar
especialmente dois trechos. No
primeiro deles, o Santo Papa
assinalava o esquecimento em que
caíra o tema da misericórdia na
cultura dos nossos dias: «A
mentalidade contemporânea, talvez
mais que a do homem do passado,
parece opor-se ao Deus de
misericórdia e, além disso, tende a
separar da vida e a tirar do coração
humano a própria ideia da
misericórdia. A palavra e o conceito
de misericórdia parecem causar mal-
estar ao homem, o qual, graças ao
enorme desenvolvimento da ciência
e da técnica nunca antes verificado
na história, se tornou senhor da
terra, a subjugou e a dominou (cf. Gn
1, 28). Um tal domínio sobre a terra,
entendido por vezes unilateral e
superficialmente, parece não deixar
espaço para a misericórdia. (...) Por
esse motivo, na hodierna situação da
Igreja e do mundo, muitos homens e



muitos ambientes guiados por um
vivo sentido de fé, voltam-se quase
espontaneamente, por assim dizer,
para a misericórdia de Deus».[9]

Além disso, São João Paulo II
motivava assim a urgência de
anunciar e testemunhar a
misericórdia no mundo
contemporâneo: «Ela é ditada pelo
amor para com o homem, para com
tudo o que é humano e que, segundo
a intuição de grande parte dos
contemporâneos, está ameaçado por
um perigo imenso. O próprio
mistério de Cristo (...) obriga-me
igualmente a proclamar a
misericórdia como amor
misericordioso de Deus, revelada
também no mistério de Cristo. Ele me
impele ainda a apelar para esta
misericórdia e a implorá-la nesta
fase difícil e crítica da história da
Igreja e do mundo».[10] Tal
ensinamento é hoje mais actual do
que nunca e merece ser retomado



neste Ano Santo. Acolhamos
novamente as suas palavras: «A
Igreja vive uma vida autêntica
quando professa e proclama a
misericórdia, o mais admirável
atributo do Criador e do Redentor, e
quando aproxima os homens das
fontes da misericórdia do Salvador,
das quais ela é depositária e
dispensadora».[11]

12. A Igreja tem a missão de anunciar
a misericórdia de Deus, coração
pulsante do Evangelho, que por meio
dela deve chegar ao coração e à
mente de cada pessoa. A Esposa de
Cristo assume o comportamento do
Filho de Deus, que vai ao encontro de
todos sem excluir ninguém. No nosso
tempo, em que a Igreja está
comprometida na nova
evangelização, o tema da
misericórdia exige ser reproposto
com novo entusiasmo e uma acção
pastoral renovada. É determinante
para a Igreja e para a credibilidade



do seu anúncio que viva e
testemunhe, ela mesma, a
misericórdia. A sua linguagem e os
seus gestos, para penetrarem no
coração das pessoas e desafiá-las a
encontrar novamente a estrada para
regressar ao Pai, devem irradiar
misericórdia.

A primeira verdade da Igreja é o
amor de Cristo. E, deste amor que vai
até ao perdão e ao dom de si mesmo,
a Igreja faz-se serva e mediadora
junto dos homens. Por isso, onde a
Igreja estiver presente, aí deve ser
evidente a misericórdia do Pai. Nas
nossas paróquias, nas comunidades,
nas associações e nos movimentos –
em suma, onde houver cristãos –,
qualquer pessoa deve poder
encontrar um oásis de misericórdia.

13. Queremos viver este Ano Jubilar
à luz desta palavra do Senhor: 
Misericordiosos como o Pai. O
evangelista refere o ensinamento de



Jesus, que diz: «Sede misericordiosos,
como o vosso Pai é
misericordioso» (Lc 6, 36). É um
programa de vida tão empenhativo
como rico de alegria e paz. O
imperativo de Jesus é dirigido a
quantos ouvem a sua voz (cf. Lc 6,
27). Portanto, para ser capazes de
misericórdia, devemos primeiro pôr-
nos à escuta da Palavra de Deus. Isso
significa recuperar o valor do
silêncio, para meditar a Palavra que
nos é dirigida. Deste modo, é possível
contemplar a misericórdia de Deus e
assumi-la como próprio estilo de
vida.

14. A peregrinação é um sinal
peculiar no Ano Santo, enquanto
ícone do caminho que cada pessoa
realiza na sua existência. A vida é
uma peregrinação e o ser humano é 
viator, um peregrino que percorre
uma estrada até à meta anelada.
Também para chegar à Porta Santa,
tanto em Roma como em cada um



dos outros lugares, cada pessoa
deverá fazer, segundo as próprias
forças, uma peregrinação. Esta será
sinal de que a própria misericórdia é
uma meta a alcançar que exige
empenho e sacrifício. Por isso, a
peregrinação há-de servir de
estímulo à conversão: ao atravessar a
Porta Santa, deixar-nos-emos abraçar
pela misericórdia de Deus e
comprometer-nos-emos a ser
misericordiosos com os outros como
o Pai o é connosco.

O Senhor Jesus indica as etapas da
peregrinação através das quais é
possível atingir esta meta: «Não
julgueis e não sereis julgados; não
condeneis e não sereis condenados;
perdoai e sereis perdoados. Dai e ser-
vos-á dado: uma boa medida, cheia,
recalcada, transbordante será
lançada no vosso regaço. A medida
que usardes com os outros será
usada convosco» (Lc 6, 37-38). Ele
começa por dizer para não julgar



nem condenar. Se uma pessoa não
quer incorrer no juízo de Deus, não
pode tornar-se juiz do seu irmão. É
que os homens, no seu juízo,
limitam-se a ler a superfície,
enquanto o Pai vê o íntimo. Que
grande mal fazem as palavras,
quando são movidas por sentimentos
de ciúme e inveja! Falar mal do
irmão, na sua ausência, equivale a
deixá-lo mal visto, a comprometer a
sua reputação e deixá-lo à mercê das
murmurações. Não julgar nem
condenar significa, positivamente,
saber individuar o que há de bom em
cada pessoa e não permitir que
venha a sofrer pelo nosso juízo
parcial e a nossa pretensão de saber
tudo. Mas isto ainda não é suficiente
para se exprimir a misericórdia.
Jesus pede também para perdoar e 
dar. Ser instrumentos do perdão,
porque primeiro o obtivemos nós de
Deus. Ser generosos para com todos,
sabendo que também Deus derrama



a sua benevolência sobre nós com
grande magnanimidade.

Misericordiosos como o Pai é, pois, o
«lema» do Ano Santo. Na
misericórdia, temos a prova de como
Deus ama. Ele dá tudo de Si mesmo,
para sempre, gratuitamente e sem
pedir nada em troca. Vem em nosso
auxílio, quando O invocamos. É
significativo que a oração diária da
Igreja comece com estas palavras:
«Deus, vinde em nosso auxílio!
Senhor, socorrei-nos e salvai-
nos» (Sal 70/69, 2). O auxílio que
invocamos é já o primeiro passo da
misericórdia de Deus para connosco.
Ele vem para nos salvar da condição
de fraqueza em que vivemos. E a
ajuda d'Ele consiste em fazer-nos
sentir a sua presença e proximidade.
Dia após dia, tocados pela sua
compaixão, podemos também nós
tornar-nos compassivos para com
todos.



15. Neste Ano Santo, poderemos
fazer a experiência de abrir o
coração àqueles que vivem nas mais
variadas periferias existenciais, que
muitas vezes o mundo
contemporâneo cria de forma
dramática. Quantas situações de
precariedade e sofrimento presentes
no mundo actual! Quantas feridas
gravadas na carne de muitos que já
não têm voz, porque o seu grito foi
esmorecendo e se apagou por causa
da indiferença dos povos ricos. Neste
Jubileu, a Igreja sentir-se-á chamada
ainda mais a cuidar destas feridas,
aliviá-las com o óleo da consolação,
enfaixá-las com a misericórdia e
tratá-las com a solidariedade e a
atenção devidas. Não nos deixemos
cair na indiferença que humilha, na
habituação que anestesia o espírito e
impede de descobrir a novidade, no
cinismo que destrói. Abramos os
nossos olhos para ver as misérias do
mundo, as feridas de tantos irmãos e
irmãs privados da própria dignidade



e sintamo-nos desafiados a escutar o
seu grito de ajuda. As nossas mãos
apertem as suas mãos e estreitemo-
los a nós para que sintam o calor da
nossa presença, da amizade e da
fraternidade. Que o seu grito se torne
o nosso e, juntos, possamos romper a
barreira de indiferença que
frequentemente reina soberana para
esconder a hipocrisia e o egoísmo.

Não podemos escapar às palavras do
Senhor, com base nas quais seremos
julgados: se demos de comer a quem
tem fome e de beber a quem tem
sede; se acolhemos o estrangeiro e
vestimos quem está nu; se
reservamos tempo para visitar quem
está doente e preso (cf. Mt 25, 31-45).
De igual modo ser-nos-á perguntado
se ajudamos a tirar da dúvida, que
faz cair no medo e muitas vezes é
fonte de solidão; se fomos capazes de
vencer a ignorância em que vivem
milhões de pessoas, sobretudo as
crianças desprovidas da ajuda



necessária para se resgatarem da
pobreza; se nos detivemos junto de
quem está sozinho e aflito; se
perdoamos a quem nos ofende e
rejeitamos todas as formas de
ressentimento e ódio que levam à
violência; se tivemos paciência, a
exemplo de Deus que é tão paciente
connosco; enfim se, na oração,
confiamos ao Senhor os nossos
irmãos e irmãs. Em cada um destes
«mais pequeninos», está presente o
próprio Cristo. A sua carne torna-se
de novo visível como corpo
martirizado, chagado, flagelado,
desnutrido, em fuga ... a fim de ser
reconhecido, tocado e assistido
cuidadosamente por nós. Não
esqueçamos as palavras de São João
da Cruz: «Ao entardecer desta vida,
examinar-nos-ão no amor».[12]

16. No Evangelho de Lucas,
encontramos outro aspecto
importante para viver, com fé, o
Jubileu. Conta o evangelista que



Jesus voltou a Nazaré e ao sábado,
como era seu costume, entrou na
sinagoga. Chamaram-No para ler a
Escritura e comentá-la. A passagem
era aquela do profeta Isaías onde
está escrito: «O espírito do Senhor
Deus está sobre mim, porque o
Senhor me ungiu: enviou-me para
levar a boa-nova aos que sofrem,
para curar os desesperados, para
anunciar a libertação aos exilados e a
liberdade aos prisioneiros; para
proclamar um ano de misericórdia
do Senhor» (61,1-2). «Um ano de
misericórdia»: isto é o que o Senhor
anuncia e que nós desejamos viver.
Este Ano Santo traz consigo a riqueza
da missão de Jesus que ressoa nas
palavras do Profeta: levar uma
palavra e um gesto de consolação aos
pobres, anunciar a libertação a
quantos são prisioneiros das novas
escravidões da sociedade
contemporânea, devolver a vista a
quem já não consegue ver porque
vive curvado sobre si mesmo, e



restituir dignidade àqueles que dela
se viram privados. A pregação de
Jesus torna-se novamente visível nas
respostas de fé que o testemunho dos
cristãos é chamado a dar.
Acompanhem-nos as palavras do
Apóstolo: «Quem pratica a
misericórdia, faça-o com
alegria» (Rm 12, 8).

17. A Quaresma deste Ano Jubilar
seja vivida mais intensamente como
tempo forte para celebrar e
experimentar a misericórdia de
Deus. Quantas páginas da Sagrada
Escritura se podem meditar, nas
semanas da Quaresma, para
redescobrir o rosto misericordioso
do Pai! Com as palavras do profeta
Miqueias, podemos também nós
repetir: Vós, Senhor, sois um Deus
que tira a iniquidade e perdoa o
pecado, que não Se obstina na ira
mas Se compraz em usar de
misericórdia. Vós, Senhor, voltareis
para nós e tereis compaixão do vosso



povo. Apagareis as nossas
iniquidades e lançareis ao fundo do
mar todos os nossos pecados (cf. 7,
18-19).

As páginas do profeta Isaías poderão
ser meditadas, de forma mais
concreta, neste tempo de oração,
jejum e caridade. «O jejum que me
agrada é este: libertar os que foram
presos injustamente, livrá-los do jugo
que levam às costas, pôr em
liberdade os oprimidos, quebrar toda
a espécie de opressão, repartir o teu
pão com os esfomeados, dar abrigo
aos infelizes sem casa, atender e
vestir os nus e não desprezar o teu
irmão. Então, a tua luz surgirá como
a aurora, e as tuas feridas não
tardarão a cicatrizar-se. A tua justiça
irá à tua frente, e a glória do Senhor
atrás de ti. Então invocarás o Senhor
e Ele te atenderá, pedirás auxílio e te
dirá: “Aqui estou!" Se retirares da tua
vida toda a opressão, o gesto
ameaçador e o falar ofensivo, se



repartires o teu pão com o faminto e
matares a fome ao pobre, a tua luz
brilhará na escuridão, e as tuas
trevas tornar-se-ão como o meio-dia.
O Senhor te guiará constantemente,
saciará a tua alma no árido deserto,
dará vigor aos teus ossos. Serás como
um jardim bem regado, como uma
fonte de águas inesgotáveis» (58,
6-11).

A iniciativa «24horas para o Senhor»,
que será celebrada na sexta-feira e
no sábado anteriores ao IV Domingo
da Quaresma, deve ser incrementada
nas dioceses. Há muitas pessoas – e,
em grande número, jovens – que
estão a aproximar-se do sacramento
da Reconciliação e que
frequentemente, nesta experiência,
reencontram o caminho para voltar
ao Senhor, viver um momento de
intensa oração e redescobrir o
sentido da sua vida. Com convicção,
ponhamos novamente no centro o
sacramento da Reconciliação, porque



permite tocar sensivelmente a
grandeza da misericórdia. Será, para
cada penitente, fonte de verdadeira
paz interior.

Não me cansarei jamais de insistir
com os confessores para que sejam
um verdadeiro sinal da misericórdia
do Pai. Ser confessor não se
improvisa. Tornamo-nos tal quando
começamos, nós mesmos, por nos
fazer penitentes em busca do perdão.
Nunca esqueçamos que ser confessor
significa participar da mesma missão
de Jesus e ser sinal concreto da
continuidade de um amor divino que
perdoa e salva. Cada um de nós
recebeu o dom do Espírito Santo para
o perdão dos pecados; disto somos
responsáveis. Nenhum de nós é
senhor do sacramento, mas apenas
servo fiel do perdão de Deus. Cada
confessor deverá acolher os fiéis
como o pai na parábola do filho
pródigo: um pai que corre ao
encontro do filho, apesar de lhe ter



dissipado os bens. Os confessores são
chamados a estreitar a si aquele filho
arrependido que volta a casa e a
exprimir a alegria por o ter
reencontrado. Não nos cansemos de
ir também ao encontro do outro
filho, que ficou fora incapaz de se
alegrar, para lhe explicar que o seu
juízo severo é injusto e sem sentido
diante da misericórdia do Pai que
não tem limites. Não hão-de fazer
perguntas impertinentes, mas como
o pai da parábola interromperão o
discurso preparado pelo filho
pródigo, porque saberão individuar,
no coração de cada penitente, a
invocação de ajuda e o pedido de
perdão. Em suma, os confessores são
chamados a ser sempre e por todo o
lado, em cada situação e apesar de
tudo, o sinal do primado da
misericórdia.

18. Na Quaresma deste Ano Santo, é
minha intenção enviar
osMissionários da Misericórdia.



Serão um sinal da solicitude materna
da Igreja pelo povo de Deus, para que
entre em profundidade na riqueza
deste mistério tão fundamental para
a fé. Serão sacerdotes a quem darei
autoridade de perdoar mesmo os
pecados reservados à Sé Apostólica,
para que se torne evidente a
amplitude do seu mandato. Serão
sobretudo sinal vivo de como o Pai
acolhe a todos aqueles que andam à
procura do seu perdão. Serão
missionários da misericórdia, porque
se farão, junto de todos, artífices dum
encontro cheio de humanidade, fonte
de libertação, rico de
responsabilidade para superar os
obstáculos e retomar a vida nova do
Baptismo. Na sua missão, deixar-se-
ão guiar pelas palavras do Apóstolo:
«Deus encerrou a todos na
desobediência, para com todos usar
de misericórdia» (Rm 11, 32). Na
verdade todos, sem excluir ninguém,
estão chamados a acolher o apelo à
misericórdia. Os missionários vivam



esta chamada, sabendo que podem
fixar o olhar em Jesus, «Sumo
Sacerdote misericordioso e fiel» (Hb
2, 17).

Peço aos irmãos bispos que
convidem e acolham estes
Missionários, para que sejam, antes
de tudo, pregadores convincentes da
misericórdia. Organizem-se, nas
dioceses, « missões populares », de
modo que estes Missionários sejam
anunciadores da alegria do perdão.
Seja-lhes pedido que celebrem o
sacramento da Reconciliação para o
povo, para que o tempo de graça,
concedido neste Ano Jubilar, permita
a tantos filhos afastados encontrar de
novo o caminho para a casa paterna.
Os pastores, especialmente durante o
tempo forte da Quaresma, sejam
solícitos em convidar os fiéis a
aproximar-se «do trono da graça, a
fim de alcançar misericórdia e
encontrar graça» (Hb 4, 16).



19. Que a palavra do perdão possa
chegar a todos e a chamada para
experimentar a misericórdia não
deixe ninguém indiferente. O meu
convite à conversão dirige-se, com
insistência ainda maior, àquelas
pessoas que estão longe da graça de
Deus pela sua conduta de vida. Penso
de modo particular nos homens e
mulheres que pertencem a um grupo
criminoso, seja ele qual for. Para
vosso bem, peço-vos que mudeis de
vida. Peço-vo-lo em nome do Filho de
Deus que, embora combatendo o
pecado, nunca rejeitou qualquer
pecador. Não caiais na terrível cilada
de pensar que a vida depende do
dinheiro e que, à vista dele, tudo o
mais se torna desprovido de valor e
dignidade. Não passa de uma ilusão.
Não levamos o dinheiro connosco
para o além. O dinheiro não nos dá a
verdadeira felicidade. A violência
usada para acumular dinheiro que
transuda sangue não nos torna
poderosos nem imortais. Para todos,



mais cedo ou mais tarde, vem o juízo
de Deus, do qual ninguém pode
escapar.

O mesmo convite chegue também às
pessoas fautoras ou cúmplices de
corrupção. Esta praga putrefacta da
sociedade é um pecado grave que
brada aos céus, porque mina as
próprias bases da vida pessoal e
social. A corrupção impede de olhar
para o futuro com esperança,
porque, com a sua prepotência e
avidez, destrói os projectos dos
fracos e esmaga os mais pobres. É
um mal que se esconde nos gestos
diários para se estender depois aos
escândalos públicos. A corrupção é
uma contumácia no pecado, que
pretende substituir Deus com a
ilusão do dinheiro como forma de
poder. É uma obra das trevas,
alimentada pela suspeita e a intriga. 
Corruptio optimi pessima: dizia, com
razão, São Gregório Magno,
querendo indicar que ninguém pode



sentir-se imune desta tentação. Para
a erradicar da vida pessoal e social
são necessárias prudência, vigilância,
lealdade, transparência, juntamente
com a coragem da denúncia. Se não
se combate abertamente, mais cedo
ou mais tarde torna-nos cúmplices e
destrói-nos a vida.

Este é o momento favorável para
mudar de vida! Este é o tempo de se
deixar tocar o coração. Diante do mal
cometido, mesmo crimes graves, é o
momento de ouvir o pranto das
pessoas inocentes espoliadas dos
bens, da dignidade, dos afectos, da
própria vida. Permanecer no
caminho do mal é fonte apenas de
ilusão e tristeza. A verdadeira vida é
outra coisa. Deus não se cansa de
estender a mão. Está sempre disposto
a ouvir, e eu também estou, tal como
os meus irmãos bispos e sacerdotes.
Basta acolher o convite à conversão e
submeter-se à justiça, enquanto a
Igreja oferece a misericórdia.



20. Neste contexto, não será inútil
recordar a relação entrejustiça e 
misericórdia. Não são dois aspectos
em contraste entre si, mas duas
dimensões duma única realidade que
se desenvolve gradualmente até
atingir o seu clímax na plenitude do
amor. A justiça é um conceito
fundamental para a sociedade civil,
normalmente quando se faz
referência a uma ordem jurídica
através da qual se aplica a lei. Por
justiça entende-se também que a
cada um deve ser dado o que lhe é
devido. Na Bíblia, alude-se muitas
vezes à justiça divina, e a Deus como
juiz. Habitualmente é entendida
como a observância integral da Lei e
o comportamento de todo o bom
judeu conforme aos mandamentos
dados por Deus. Esta visão, porém,
levou não poucas vezes a cair no
legalismo, mistificando o sentido
original e obscurecendo o valor
profundo que a justiça possui. Para
superar a perspectiva legalista, seria



preciso lembrar que, na Sagrada
Escritura, a justiça é concebida
essencialmente como um abandonar-
se confiante à vontade de Deus.

Por sua vez, Jesus fala mais vezes da
importância da fé que da
observância da lei. É neste sentido
que devemos compreender as suas
palavras, quando, encontrando-Se à
mesa com Mateus e outros
publicanos e pecadores, disse aos
fariseus que O acusavam por isso
mesmo: «Ide aprender o que
significa: Prefiro a misericórdia ao
sacrifício. Porque Eu não vim chamar
os justos, mas os pecadores» (Mt 9,
13). Diante da visão duma justiça
como mera observância da lei, que
julga dividindo as pessoas em justos
e pecadores, Jesus procura mostrar o
grande dom da misericórdia que
busca os pecadores para lhes
oferecer o perdão e a salvação.
Compreende-se que Jesus, por causa
desta sua visão tão libertadora e



fonte de renovação, tenha sido
rejeitado pelos fariseus e os doutores
da lei. Estes, para ser fiéis à lei,
limitavam-se a colocar pesos sobre os
ombros das pessoas, anulando porém
a misericórdia do Pai. O apelo à
observância da lei não pode
obstaculizar a atenção às
necessidades que afectam a
dignidade das pessoas.

A propósito, é muito significativo o
apelo que Jesus faz ao texto do
profeta Oseias: «Eu quero a
misericórdia e não os sacrifícios» (6,
6). Jesus afirma que, a partir de
agora, a regra de vida dos seus
discípulos deverá ser aquela que
prevê o primado da misericórdia,
como Ele mesmo dá testemunho
partilhando a refeição com os
pecadores. A misericórdia revela-se,
mais uma vez, como dimensão
fundamental da missão de Jesus. É
um verdadeiro desafio posto aos seus
interlocutores, que se contentavam



com o respeito formal da lei. Jesus,
pelo contrário, vai além da lei, a sua
partilha da mesa com aqueles que a
lei considerava pecadores permite
compreender até onde chega a sua
misericórdia.

Também o apóstolo Paulo fez um
percurso semelhante. Antes de
encontrar Cristo no caminho de
Damasco, a sua vida era dedicada a
servir de maneira irrepreensível a
justiça da lei (cf. Fl 3, 6). A conversão
a Cristo levou-o a inverter a sua
visão, a ponto de afirmar na Carta
aos Gálatas: «Também nós
acreditámos em Cristo Jesus, para
sermos justificados pela fé em Cristo
e não pelas obras da lei» (2, 16). A
sua compreensão da justiça muda
radicalmente: Paulo agora põe no
primeiro lugar a fé, e já não a lei.
Não é a observância da lei que salva,
mas a fé em Jesus Cristo, que, pela
sua morte e ressurreição, traz a
salvação com a misericórdia que



justifica. A justiça de Deus torna-se
agora a libertação para quantos estão
oprimidos pela escravidão do pecado
e todas as suas consequências. A
justiça de Deus é o seu perdão (cf. Sl
51/50, 11-16).

21. A misericórdia não é contrária à
justiça, mas exprime o
comportamento de Deus para com o
pecador, oferecendo-lhe uma nova
possibilidade de se arrepender,
converter e acreditar. A experiência
do profeta Oseias ajuda-nos,
mostrando-nos a superação da
justiça na linha da misericórdia. A
época em que viveu este profeta
conta-se entre as mais dramáticas da
história do povo judeu. O Reino está
próximo da destruição; o povo não
permaneceu fiel à aliança, afastou-se
de Deus e perdeu a fé dos pais.
Segundo uma lógica humana, é justo
que Deus pense em rejeitar o povo
infiel: não observou o pacto
estipulado e, consequentemente,



merece a devida pena, ou seja, o
exílio. Assim o atestam as palavras
do profeta: «Não voltará para o
Egipto, mas a Assíria será o seu rei,
porque recusaram converter-se» (Os
11, 5). E todavia, depois desta reacção
que faz apelo à justiça, o profeta
muda radicalmente a sua linguagem
e revela o verdadeiro rosto de Deus:
«O meu coração dá voltas dentro de
mim, comovem-se as minhas
entranhas. Não desafogarei o furor
da minha cólera, não voltarei a
destruir Efraim; porque sou Deus e
não um homem, sou o Santo no meio
de ti e não me deixo levar pela
ira» (11, 8-9). Santo Agostinho, de
certo modo comentando as palavras
do profeta, diz: «É mais fácil que
Deus contenha a ira do que a
misericórdia».[13] É mesmo assim! A
ira de Deus dura um instante, ao
passo que a sua misericórdia é
eterna.



Se Deus Se detivesse na justiça,
deixaria de ser Deus; seria como
todos os homens que clamam pelo
respeito da lei. A justiça por si só não
é suficiente, e a experiência mostra
que, limitando-se a apelar para ela,
corre-se o risco de a destruir. Por isso
Deus, com a misericórdia e o perdão,
passa além da justiça. Isto não
significa desvalorizar a justiça ou
torná-la supérflua. Antes pelo
contrário! Quem erra, deve
descontar a pena; só que isto não é o
fim, mas o início da conversão,
porque se experimenta a ternura do
perdão. Deus não rejeita a justiça. Ele
engloba-a e supera-a num evento
superior onde se experimenta o
amor, que está na base duma
verdadeira justiça. Devemos prestar
muita atenção àquilo que escreve
Paulo, para não cair no mesmo erro
que o apóstolo censurava nos judeus
seus contemporâneos: «Por não
terem reconhecido a justiça que vem
de Deus e terem procurado



estabelecer a sua própria justiça, não
se submeteram à justiça de Deus. É
que o fim da Lei é Cristo, para que,
deste modo, a justiça seja concedida
a todo o que tem fé» (Rm 10, 3-4).
Esta justiça de Deus é a misericórdia
concedida a todos como graça, em
virtude da morte e ressurreição de
Jesus Cristo. Portanto a Cruz de
Cristo é o juízo de Deus sobre todos
nós e sobre o mundo, porque nos
oferece a certeza do amor e da vida
nova.

22. O Jubileu inclui também a
referência à indulgência. Esta, no Ano
Santo da Misericórdia, adquire uma
relevância particular. O perdão de
Deus para os nossos pecados não
conhece limites. Na morte e
ressurreição de Jesus Cristo, Deus
torna evidente este seu amor que
chega ao ponto de destruir o pecado
dos homens. É possível deixar-se
reconciliar com Deus através do
mistério pascal e da mediação da



Igreja. Por isso, Deus está sempre
disponível para o perdão, não Se
cansando de o oferecer de maneira
sempre nova e inesperada. No
entanto todos nós fazemos
experiência do pecado. Sabemos que
somos chamados à perfeição (cf. Mt
5, 48), mas sentimos fortemente o
peso do pecado. Ao mesmo tempo
que notamos o poder da graça que
nos transforma, experimentamos
também a força do pecado que nos
condiciona. Apesar do perdão,
carregamos na nossa vida as
contradições que são consequência
dos nossos pecados. No sacramento
da Reconciliação, Deus perdoa os
pecados, que são verdadeiramente
apagados; mas o cunho negativo que
os pecados deixaram nos nossos
comportamentos e pensamentos
permanece. A misericórdia de Deus,
porém, é mais forte também do que
isso. Ela torna-se indulgência do Pai
que, através da Esposa de Cristo,
alcança o pecador perdoado e



liberta-o de qualquer resíduo das
consequências do pecado,
habilitando-o a agir com caridade, a
crescer no amor em vez de recair no
pecado.

A Igreja vive a comunhão dos Santos.
Na Eucaristia, esta comunhão, que é
dom de Deus, realiza-se como união
espiritual que nos une, a nós crentes,
com os Santos e Beatos cujo número
é incalculável (Ap 7, 4). A sua
santidade vem em ajuda da nossa
fragilidade, e assim a Mãe-Igreja,
com a sua oração e a sua vida, é
capaz de acudir à fraqueza de uns
com a santidade de outros. Portanto
viver a indulgência no Ano Santo
significa aproximar-se da
misericórdia do Pai, com a certeza de
que o seu perdão cobre toda a vida
do crente. A indulgência é
experimentar a santidade da Igreja
que participa em todos os benefícios
da redenção de Cristo, para que o
perdão se estenda até às últimas



consequências aonde chega o amor
de Deus. Vivamos intensamente o
Jubileu, pedindo ao Pai o perdão dos
pecados e a indulgência
misericordiosa em toda a sua
extensão.

23. A misericórdia possui uma
valência que ultrapassa as fronteiras
da Igreja. Ela relaciona-nos com o
judaísmo e o islamismo, que a
consideram um dos atributos mais
marcantes de Deus. Israel foi o
primeiro que recebeu esta revelação,
permanecendo esta na história como
o início duma riqueza
incomensurável para oferecer à
humanidade inteira. Como vimos, as
páginas do Antigo Testamento estão
permeadas de misericórdia, porque
narram as obras que o Senhor
realizou em favor do seu povo, nos
momentos mais difíceis da sua
história. O islamismo, por sua vez,
coloca entre os nomes dados ao
Criador o de Misericordioso e



Clemente. Esta invocação aparece
com frequência nos lábios dos fiéis
muçulmanos, que se sentem
acompanhados e sustentados pela
misericórdia na sua fraqueza diária.
Também eles acreditam que
ninguém pode pôr limites à
misericórdia divina, porque as suas
portas estão sempre abertas.

Possa este Ano Jubilar, vivido na
misericórdia, favorecer o encontro
com estas religiões e com as outras
nobres tradições religiosas; que ele
nos torne mais abertos ao diálogo,
para melhor nos conhecermos e
compreendermos; elimine todas as
formas de fechamento e desprezo e
expulse todas as formas de violência
e discriminação.

24. O pensamento volta-se agora para
a Mãe da Misericórdia. A doçura do
seu olhar nos acompanhe neste Ano
Santo, para podermos todos nós
redescobrir a alegria da ternura de



Deus. Ninguém, como Maria,
conheceu a profundidade do mistério
de Deus feito homem. Na sua vida,
tudo foi plasmado pela presença da
misericórdia feita carne. A Mãe do
Crucificado Ressuscitado entrou no
santuário da misericórdia divina,
porque participou intimamente no
mistério do seu amor.

Escolhida para ser a Mãe do Filho de
Deus, Maria foi preparada desde
sempre, pelo amor do Pai, para ser 
Arca da Aliança entre Deus e os
homens. Guardou, no seu coração, a
misericórdia divina em perfeita
sintonia com o seu Filho Jesus. O seu
cântico de louvor, no limiar da casa
de Isabel, foi dedicado à misericórdia
que se estende « de geração em
geração » (Lc 1, 50). Também nós
estávamos presentes naquelas
palavras proféticas da Virgem Maria.
Isto servir-nos-á de conforto e apoio
no momento de atravessarmos a



Porta Santa para experimentar os
frutos da misericórdia divina.

Ao pé da cruz, Maria, juntamente
com João, o discípulo do amor, é
testemunha das palavras de perdão
que saem dos lábios de Jesus. O
perdão supremo oferecido a quem O
crucificou, mostra-nos até onde pode
chegar a misericórdia de Deus. Maria
atesta que a misericórdia do Filho de
Deus não conhece limites e alcança a
todos, sem excluir ninguém.
Dirijamos-Lhe a oração, antiga e
sempre nova, da Salvé Rainha,
pedindo-Lhe que nunca se canse de
volver para nós os seus olhos
misericordiosos e nos faça dignos de
contemplar o rosto da misericórdia,
seu Filho Jesus.

E a nossa oração estenda-se também
a tantos Santos e Beatos que fizeram
da misericórdia a sua missão vital.
Em particular, o pensamento volta-se
para a grande apóstolo da



Misericórdia, Santa Faustina
Kowalska. Ela, que foi chamada a
entrar nas profundezas da
misericórdia divina, interceda por
nós e nos obtenha a graça de viver e
caminhar sempre no perdão de Deus
e na confiança inabalável do seu
amor.

25. Será, portanto, um Ano Santo
extraordinário para viver, na
existência de cada dia, a misericórdia
que o Pai, desde sempre, estende
sobre nós. Neste Jubileu, deixemo-
nos surpreender por Deus. Ele nunca
Se cansa de escancarar a porta do
seu coração, para repetir que nos
ama e deseja partilhar connosco a
sua vida. A Igreja sente, fortemente,
a urgência de anunciar a
misericórdia de Deus. A sua vida é
autêntica e credível, quando faz da
misericórdia seu convicto anúncio.
Sabe que a sua missão primeira,
sobretudo numa época como a nossa
cheia de grandes esperanças e fortes



contradições, é a de introduzir a
todos no grande mistério da
misericórdia de Deus, contemplando
o rosto de Cristo. A Igreja é chamada,
em primeiro lugar, a ser verdadeira
testemunha da misericórdia,
professando-a e vivendo-a como o
centro da Revelação de Jesus Cristo.
Do coração da Trindade, do íntimo
mais profundo do mistério de Deus,
brota e flui incessantemente a
grande torrente da misericórdia. Esta
fonte nunca poderá esgotar-se, por
maior que seja o número daqueles
que dela se abeirem. Sempre que
alguém tiver necessidade poderá
aceder a ela, porque a misericórdia
de Deus não tem fim. Quanto
insondável é a profundidade do
mistério que encerra, tanto é
inesgotável a riqueza que dela
provém.

Neste Ano Jubilar, que a Igreja se
faça eco da Palavra de Deus que
ressoa, forte e convincente, como



uma palavra e um gesto de perdão,
apoio, ajuda, amor. Que ela nunca se
canse de oferecer misericórdia e seja
sempre paciente a confortar e
perdoar. Que a Igreja se faça voz de
cada homem e mulher e repita com
confiança e sem cessar: «Lembra-te,
Senhor, da Tua misericórdia e do teu
amor, pois eles existem desde
sempre» (Sl 25/24, 6).

Dado em Roma, junto de São Pedro,
no dia 11 de Abril – véspera do II
Domingo de Páscoa ou da Divina
Misericórdia – do Ano do Senhor de
2015, o terceiro de pontificado.

Francisco

[1] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, 4.

[2] Discurso de abertura do Concílio
Ecuménico Vaticano II, Gaudet Mater
Ecclesia (11 de Outubro de 1962), 2-3.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html


[3] Alocução na última sessão
pública(7 de Dezembro de 1965).

[4] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, 16; Const.
past.Gaudium et spes, 15.

[5]Tomás de Aquino, Summa
theologiae, II-II, q. 30, a. 4.

[6] Domingo XXVI do Tempo Comum.
Esta colecta já aparece, no séc. VIII,
entre os textos eucológios do 
Sacramentário Gelasiano (1198).

[7] Cf. Homilia 21: CCL 122, 149-151.

[8] Exort. ap. Evangelii gaudium, 24.

[9] João Paulo II, Carta enc. Dives in
misericordia, 2.

[10] Ibid., 15.

[11] Ibid., 13.

[12]Ditos de luz e amor, 57.

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%C2%ABPrimeirear%C2%BB,_envolver-se,_acompanhar,_frutificar_e_festejar
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%C2%ABPrimeirear%C2%BB,_envolver-se,_acompanhar,_frutificar_e_festejar
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html


[13] Enarratio in Psalmos, 76, 11.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-
convoca-o-jubileu-da-misericordia/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-convoca-o-jubileu-da-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-convoca-o-jubileu-da-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-convoca-o-jubileu-da-misericordia/

	O Papa convoca o Jubileu da Misericórdia

