opusdei.org

O Papa convoca o
Jubileu da
Misericordia

O Papa Francisco convocou um
Ano Jubilar dedicado a
Misericordia de Deus, "fonte de
alegria, de serenidade e de
paz". Tera inicio no proximo dia
8 de dezembro. Neste
documento, o Santo Padre fala
da Misericordia e convoca o
Jubileu.

13/04/2015



BULA DE CONVOCACAO DO JUBILEU
EXTRAORDINARIO

DA MISERICORDIA.

Francisco, Bispo de Roma, Servo dos
servos de Deus, a quantos leiam esta
carta graca, misericordia e paz.

1. Jesus Cristo é o rosto da
misericordia do Pai. O mistério da fé
cristd parece encontrar nestas
palavras a sua sintese. Tal
misericordia tornou-se viva, visivel e
atingiu o seu climax em Jesus de
Nazaré. O Pai, «rico em
misericordia» (Ef 2, 4), depois de ter
revelado o seu nome a Moisés como
«Deus misericordioso e clemente,
vagaroso na ira, cheio de bondade e
fidelidade» (Ex 34, 6), ndo cessou de
dar a conhecer, de varios modos e
em muitos momentos da histdria, a
sua natureza divina. Na «plenitude



do tempo» (Gl 4, 4), quando tudo
estava pronto segundo o seu plano de
salvacdo, mandou o seu Filho,
nascido da Virgem Maria, para nos
revelar, de modo definitivo, o seu
amor. Quem O vé, vé o Pai (cf. Jo 14,
9). Com a sua palavra, os seus gestos
e toda a sua pessoa,[1]]Jesus de
Nazaré revela a misericordia de
Deus.

2. Precisamos sempre de contemplar
o mistério da misericérdia. E fonte
de alegria, serenidade e paz. E
condigdo da nossa salvacao.
Misericordia: é a palavra que revela
0 mistério da Santissima Trindade.
Misericordia: € o ato ultimo e
supremo pelo qual Deus vem ao
nosso encontro. Misericordia: € a lei
fundamental que mora no coragao de
cada pessoa, quando vé com olhos
sinceros o irmdo que encontra no
caminho da vida. Misericordia: é o
caminho que une Deus e o homem,
porque nos abre o coragdo a



esperanca de sermos amados para
sempre, apesar da limitacdo do nosso
pecado.

3. HA momentos em que somos
chamados, de maneira ainda mais
intensa, a fixar o olhar na
misericordia, para nos tornarmos
nos mesmos sinal eficaz do agir do
Pai. Foi por isso que proclamei um
Jubileu Extraordinario da
Misericordia como tempo favoravel
para a Igreja, a fim de se tornar mais
forte e eficaz o testemunho dos
crentes.

O Ano Santo abrir-se-a no dia 8 de
Dezembro de 2015, solenidade da
Imaculada Conceicdo. Esta festa
liturgica indica o modo de agir de
Deus desde os primordios da nossa
historia. Depois do pecado de Adao e
Eva, Deus ndo quis deixar a
humanidade sozinha e a mercé do
mal. Por isso, pensou e quis Maria
santa e imaculada no amor (cf. Ef 1,



4), para que Se tornasse a Mde do
Redentor do homem. Perante a
gravidade do pecado, Deus responde
com a plenitude do perdao. A
misericordia serd sempre maior do
que qualquer pecado, e ninguém
pode colocar um limite ao amor de
Deus que perdoa. Na festa da
Imaculada Conceicdo, terei a alegria
de abrir a Porta Santa. Sera entdo
uma Porta da Misericordia, onde
qualquer pessoa que entre podera
experimentar o amor de Deus que
consola, perdoa e da esperanca.

No domingo seguinte, o Terceiro
Domingo de Advento, abrir-se-a a
Porta Santa na Catedral de Roma, a
Basilica de Sdo Jodo de Latrdo. E em
seguida sera aberta a Porta Santa nas
outras Basilicas Papais. Estabeleco
que no mesmo domingo, em cada
Igreja particular — na Catedral, que é
a Igreja-Mae para todos os fiéis, ou
na Concatedral ou entdo numa Igreja
de significado especial — se abra



igualmente, durante todo o Ano
Santo, uma Porta da Misericordia.
Por opc¢do do Ordindrio, a mesma
podera ser aberta também nos
Santudrios, meta de muitos
peregrinos que frequentemente,
nestes lugares sagrados, se sentem
tocados no coragdo pela graca e
encontram o caminho da conversao.
Assim, cada Igreja particular estara
directamente envolvida na vivéncia
deste Ano Santo como um momento
extraordindrio de graca e renovacao
espiritual. Portanto o Jubileu sera
celebrado, quer em Roma quer nas
Igrejas particulares, como sinal
visivel da comunhdo da Igreja
inteira.

4. Escolhi a data de 8 de Dezembro,
porque é cheia de significado na
histdria recente da Igreja. Com efeito,
abrirei a Porta Santa no
cinquentendrio da conclusdo do
Concilio Ecuménico Vaticano II. A
Igreja sente a necessidade de manter



vivo aquele acontecimento.
Comecava entdo, para ela, um
percurso novo da sua historia. Os
Padres, reunidos no Concilio, tinham
sentido forte, como um verdadeiro
sopro do Espirito, a exigéncia de
falar de Deus aos homens do seu
tempo de modo mais compreensivel.
Derrubadas as muralhas que, por
demasiado tempo, tinham encerrado
a Igreja numa cidadela privilegiada,
chegara o tempo de anunciar o
Evangelho de maneira nova. Uma
nova etapa na evangelizacdo de
sempre. Um novo compromisso para
todos os cristdos de testemmunharem,
com mais entusiasmo e convicgao, a
sua fé. A Igreja sentia a
responsabilidade de ser, no mundo, o
sinal vivo do amor do Pai.

Voltam a mente aquelas palavras,
cheias de significado, que Sao Jodo
XXIII pronunciou na abertura do
Concilio para indicar a senda a
seguir: «Nos nossos dias, a Esposa de



Cristo prefere usar mais o remédio
da misericdordia que o da severidade.
(...) Algreja Catdlica, levantando por
meio deste Concilio Ecuménico o
facho da verdade religiosa, deseja
mostrar-se mae amorosa de todos,
benigna, paciente, cheia de
misericordia e bondade com os filhos
dela separados».[2] E, no mesmo
horizonte, havia de colocar-se o
Beato Paulo VI, que assim falou na
conclusdo do Concilio: «Desejamos
notar que a religido do nosso Concilio
foi, antes de mais, a caridade. (...)
Aquela antiga historia do bom
samaritano foi exemplo e norma
segundo o0s quais se orientou 0 nosso
Concilio. (...) Uma corrente de
interesse e admiracao saiu do
Concilio sobre o mundo actual.
Rejeitaram-se os erros, como a
propria caridade e verdade exigiam,
mas os homens, salvaguardado
sempre o preceito do respeito e do
amor, foram apenas advertidos do
erro. Assim se fez, para que, em vez



de diagnosticos desalentadores, se
dessem remédios cheios de
esperanca; para que o Concilio
falasse ao mundo actual ndo com
pressagios funestos mas com
mensagens de esperanca e palavras
de confianca. Ndo so respeitou mas
também honrou os valores humanos,
apoiou todas as suas iniciativas e,
depois de os purificar, aprovou todos
os seus esforgos. (...) Uma outra coisa,
julgamos digna de consideracio.
Toda esta riqueza doutrinal orienta-
se apenas a isto: servir o homem, em
todas as circunstancias da sua vida,
em todas as suas fraquezas, em todas
as suas necessidades».[3]

Com estes sentimentos de gratidao
pelo que a Igreja recebeu e de
responsabilidade quanto a tarefa que
nos espera, atravessaremos a Porta
Santa com plena confianca de ser
acompanhados pela forca do Senhor
Ressuscitado, que continua a
sustentar a nossa peregrinacdo. O



Espirito Santo, que conduz os passos
dos crentes de forma a cooperarem
para a obra de salvacdo realizada por
Cristo, seja guia e apoio do povo de
Deus a fim de o ajudar a contemplar
0 rosto da misericordia. [4]

5. O Ano Jubilar terminara na
solenidade liturgica de Jesus Cristo,
Rei do Universo, 20 de Novembro de
2016. Naquele dia, ao fechar a Porta
Santa, animar-nos-ao, antes de tudo,
sentimentos de gratiddo e
agradecimento a Santissima
Trindade por nos ter concedido este
tempo extraordindrio de graca.
Confiaremos a vida da Igreja, a
humanidade inteira e o universo
imenso a Realeza de Cristo, para que
derrame a sua misericordia, como o
orvalho da manh4, para a construgéo
duma histdria fecunda com o
compromisso de todos no futuro
proximo. Quanto desejo que 0s anos
futuros sejam permeados de
misericordia para ir ao encontro de



todas as pessoas levando-lhes a
bondade e a ternura de Deus! A
todos, crentes e afastados, possa
chegar o balsamo da misericordia
como sinal do Reino de Deus ja
presente no meio de nos.

6. «E préprio de Deus usar de
misericordia e, nisto, se manifesta de
modo especial a sua omnipoténcia».
[5] Estas palavras de Sdo Tomas de
Aquino mostram como a
misericordia divina ndo seja, de
modo algum, um sinal de fraqueza,
mas antes a qualidade da
omnipoténcia de Deus. E por isso que
a liturgia, numa das suas colectas
mais antigas, convida a rezar assim:
«Senhor, que dais a maior prova do
vosso poder quando perdoais e Vos
compadeceis...»[6] Deus
permanecera para sempre na
historia da humanidade como Aquele
que esta presente, Aquele que é
proximo, providente, santo e
misericordioso.



«Paciente e misericordioso» é o
binémio que aparece,
frequentemente, no Antigo
Testamento para descrever a
natureza de Deus. O facto de Ele ser
misericordioso encontra um reflexo
concreto em muitas ac¢oes da
historia da salvacgdo, onde a sua
bondade prevalece sobre o castigo e
a destruicdo. Os Salmos, em
particular, fazem sobressair esta
grandeza do agir divino: «E Ele quem
perdoa as tuas culpas e cura todas as
tuas enfermidades. E Ele quem
resgata a tua vida do tumulo e te
enche de graca e ternura» (103/102,
3-4). E outro Salmo atesta, de forma
ainda mais explicita, os sinais
concretos da misericordia: «O Senhor
liberta os prisioneiros. O Senhor da
vista aos cegos, o Senhor levanta os
abatidos, o Senhor ama o homem
justo. O Senhor protege os que vivem
em terra estranha e ampara o orfao e
a viuva, mas entrava o caminho aos
pecadores» (146/145, 7-9). E, para



terminar, aqui estdo outras
expressoes do Salmista: «[O Senhor]
cura os de coragdo atribulado e trata-
lhes as feridas. (...) O Senhor ampara
os humildes, mas abate os
malfeitores até ao chdo» (147/146,
3.6). Em suma, a misericordia de
Deus ndo € uma ideia abstracta mas
uma realidade concreta, pela qual
Ele revela o seu amor como o de um
pai e de uma mae que se comovem
pelo proprio filho até ao mais intimo
das suas visceras. E verdadeiramente
caso para dizer que se trata de um
amor «visceral». Provém do intimo
como um sentimento profundo,
natural, feito de ternura e
compaixao, de indulgéncia e perdao.

7. «Eterna € a sua misericordia»: tal é
o refrdo que aparece em cada
versiculo do Salmo 136, ao mesmo
tempo que se narra a historia da
revelacdo de Deus. Em virtude da
misericordia, todos os
acontecimentos do Antigo



Testamento aparecem cheios dum
valor salvifico profundo. A
misericordia torna a historia de Deus
com Israel uma historia da salvacao.
O facto de repetir continuamente
«eterna é a sua misericérdia», como
faz o Salmo, parece querer romper o
circulo do espaco e do tempo para
inserir tudo no mistério eterno do
amor. E como se se quisesse dizer
que o0 homem, ndo s6 na historia mas
também pela eternidade, estara
sempre sob o olhar misericordioso
do Pai. Ndo € por acaso que 0 povo
de Israel tenha querido inserir este
Salmo - o «grande hallel», como lhe
chamam - nas festas liturgicas mais
importantes.

Antes da Paixdo, Jesus rezou ao Pai
com este Salmo da misericordia.
Assim o atesta o evangelista Mateus
quando afirma que «depois de
cantarem os salmos» (26, 30), Jesus e
os discipulos sairam para o Monte
das Oliveiras. Enquanto instituia a



Eucaristia, como memorial perpétuo
d'Ele e da sua Pascoa, Jesus colocava
simbolicamente este acto supremo
da Revelacdo sob a luz da
misericordia. No mesmo horizonte
da misericordia, viveu Ele a sua
paixdo e morte, ciente do grande
mistério de amor que se realizaria na
cruz. O facto de saber que o proprio
Jesus rezou com este Salmo torna-o,
para nos cristdos, ainda mais
importante e compromete-nos a
assumir o refrdo na nossa oracao de
louvor diaria: «eterna é a sua
misericordia».

8. Com o olhar fixo em Jesus e no seu
rosto misericordioso, podemos
individuar o amor da Santissima
Trindade. A missao, que Jesus
recebeu do Pai, foi a de revelar o
mistério do amor divino na sua
plenitude. «Deus é amor» (1 Jo 4,
8.16): afirma-o, pela primeira e unica
vez em toda a Escritura, o
evangelista Jodo. Agora este amor



tornou-se visivel e palpavel em toda
a vida de Jesus. A sua pessoa nao é
sendo amor, um amor que se da
gratuitamente. O seu relacionamento
com as pessoas, que se abeiram d'Ele,
manifesta algo de unico e irrepetivel.
Os sinais que realiza, sobretudo para
com 0s pecadores, as pessoas pobres,
marginalizadas, doentes e
atribuladas, decorrem sob o signo da
misericordia. Tudo n'Ele fala de
misericordia. N'Ele, nada ha que seja
desprovido de compaixao.

Vendo que a multiddo de pessoas que
O seguia estava cansada e abatida,
Jesus sentiu, no fundo do coracao,
uma intensa compaixdo por elas (cf.
Mt 9, 36). Em virtude deste amor
compassivo, curou os doentes que
Lhe foram apresentados (cf. Mt 14,
14) e, com poucos pdes e peixes,
saciou grandes multiddes (cf. Mt 15,
37). Em todas as circunstancias, o
que movia Jesus era apenas a
misericordia, com a qual lia no



coracao dos seus interlocutores e
dava resposta as necessidades mais
auténticas que tinham. Quando
encontrou a viuva de Naim que
levava o seu unico filho a sepultar,
sentiu grande compaixdo pela dor
imensa daquela mée em lagrimas e
entregou-lhe de novo o filho,
ressuscitando-o da morte (cf. Lc 7,
15). Depois de ter libertado o
endemoninhado de Gerasa, confia-
lhe esta missdo: «Conta tudo o que o
Senhor fez por ti e como teve
misericordia de ti» (Mc 5, 19). A
propria vocagdo de Mateus se insere
no horizonte da misericdérdia. Ao
passar diante do posto de cobranca
dos impostos, os olhos de Jesus
fixaram-se nos de Mateus. Era um
olhar cheio de misericdrdia que
perdoava os pecados daquele homem
e, vencendo as resisténcias dos
outros discipulos, escolheu-o, a ele
pecador e publicano, para se tornar
um dos Doze. Sdo Beda o Veneravel,
ao comentar esta cena do Evangelho,



escreveu que Jesus olhou Mateus
com amor misericordioso e escolheu-
0: miserando atque eligendo.[7]
Sempre me causou impressido esta
frase, a ponto de a tomar para meu
lema.

9. Nas parabolas dedicadas a
misericordia, Jesus revela a natureza
de Deus como a dum Pai que nunca
se da por vencido enquanto nio tiver
dissolvido o pecado e superada a
recusa com a compaixdo e a
misericordia. Conhecemos estas
parabolas, trés em especial: as da
ovelha extraviada e da moeda
perdida, e a do pai com o0s seus dois
filhos (cf. Lc 15, 1-32). Nestas
parabolas, Deus é apresentado
sempre cheio de alegria, sobretudo
quando perdoa. Nelas, encontramos
o nucleo do Evangelho e da nossa f&,
porque a misericordia é apresentada
como a forca que tudo vence, enche o
coracdo de amor e consola com o
perdao.



Temos depois outra parabola da qual
tiramos uma licdo para o nosso estilo
de vida crista. Interpelado pela
pergunta de Pedro sobre quantas
vezes fosse necessario perdoar, Jesus
respondeu: «Nao te digo até sete
vezes, mas até setenta vezes

sete» (Mt 18, 22) e contou a parabola
do «servo sem compaixdo». Este,
convidado pelo senhor a devolver
uma grande quantia, suplica-lhe de
joelhos e o senhor perdoa-lhe a
divida. Mas, imediatamente depois,
encontra outro servo como ele, que
lhe devia poucos centésimos; este
suplica-lhe de joelhos que tenha
piedade, mas aquele recusa-se e fa-lo
meter na prisdo. Entdo o senhor,
tendo sabido do facto, zanga-se
muito e, convocando aquele servo,
diz-lhe: «N&do devias também ter
piedade do teu companheiro, como
eu tive de ti?» (Mt 18, 33). E Jesus
concluiu: «Assim procedera convosco
meu Pai celeste, se cada um de vos



ndo perdoar ao seu irmdo do intimo
do coracdo» (Mt 18, 35).

A parébola contém um ensinamento
profundo para cada um de nos. Jesus
declara que a misericordia ndo é
apenas o agir do Pai, mas torna-se o
critério para individuar quem sdo os
seus verdadeiros filhos. Em suma,
somos chamados a viver de
misericordia, porque, primeiro, foi
usada misericordia para connosco. O
perddo das ofensas torna-se a
expressao mais evidente do amor
misericordioso e, para nas cristaos, €
um imperativo de que ndo podemos
prescindir. Tantas vezes, como
parece dificil perdoar! E, no entanto,
0 perddo € o instrumento colocado
nas nossas frageis maos para
alcancar a serenidade do coracao.
Deixar de lado o ressentimento, a
raiva, a violéncia e a vinganca sao
condi¢Oes necessarias para se viver
feliz. Acolhamos, pois, a exortacdo do
Apostolo: «Que o sol ndo se ponha



sobre o vosso ressentimento» (Ef 4,
26). E sobretudo escutemos a palavra
de Jesus que colocou a misericordia
como um ideal de vida e como
critério de credibilidade para a nossa
fé: «Felizes os misericordiosos,
porque alcangardo misericordia» (Mt
5, 7) é a bem-aventuranca a que
devemos inspirar-nos, com particular
empenho, neste Ano Santo.

Na Sagrada Escritura, como se vé, a
misericordia é a palavra-chave para
indicar o agir de Deus para connosco.
Ele ndo Se limita a afirmar o seu
amor, mas torna-o visivel e palpavel.
Aliads, o amor nunca poderia ser uma
palavra abstracta. Por sua propria
natureza, é vida concreta: intencoes,
atitudes, comportamentos que se
verificam na actividade de todos os
dias. A misericordia de Deus é a sua
responsabilidade por nos. Ele sente-
Se responsavel, isto é, deseja 0 nosso
bem e quer ver-nos felizes, cheios de
alegria e serenos. E, em sintonia com



isto, se deve orientar o amor
misericordioso dos cristaos. Tal como
ama o Pai, assim também amam os
filhos. Tal como Ele é misericordioso,
assim somos chamados também nos
a ser misericordiosos uns para com
0S outros.

10. A arquitrave que suporta a vida
da Igreja é a misericordia. Toda a sua
accao pastoral deveria estar
envolvida pela ternura com que se
dirige aos crentes; no anuncio e
testemunho que oferece ao mundo,
nada pode ser desprovido de
misericordia. A credibilidade da
Igreja passa pela estrada do amor
misericordioso e compassivo. A
Igreja «vive um desejo inexaurivel de
oferecer misericordia».[8] Talvez,
demasiado tempo, nos tenhamos
esquecido de apontar e viver o
caminho da misericérdia. Por um
lado, a tentacdo de pretender sempre
e sO a justica fez esquecer que esta é
apenas o primeiro passo, necessario



e indispensavel, mas a Igreja precisa
de ir mais além a fim de alcancar
uma meta mais alta e significativa.
Por outro lado, é triste ver como a
experiéncia do perddo na nossa
cultura vai rareando cada vez mais.
Em certos momentos, até a propria
palavra parece desaparecer. Todavia,
sem o testemunho do perdao, resta
apenas uma vida infecunda e estéril,
como se se vivesse num deserto
desolador. Chegou de novo, para a
Igreja, o tempo de assumir o anuncio
jubiloso do perdio. E o tempo de
regresso ao essencial, para cuidar
das fraquezas e dificuldades dos
nossos irmaos. O perddo € uma forga
que ressuscita para nova vida e
infunde a coragem para olhar o
futuro com esperanca.

11. Nao podemos esquecer o grande
ensinamento que ofereceu Sao Jodo
Paulo II com a sua segunda enciclica,
a Dives in misericordia, que entdo
surgiu inesperada suscitando a



surpresa de muitos pelo tema que
era abordado. Desejo recordar
especialmente dois trechos. No
primeiro deles, o Santo Papa
assinalava o esquecimento em que
caira o tema da misericordia na
cultura dos nossos dias: «A
mentalidade contemporanea, talvez
mais que a do homem do passado,
parece opor-se ao Deus de
misericordia e, além disso, tende a
separar da vida e a tirar do coracao
humano a propria ideia da
misericordia. A palavra e o conceito
de misericordia parecem causar mal-
estar ao homem, o qual, gracas ao
enorme desenvolvimento da ciéncia
e da técnica nunca antes verificado
na historia, se tornou senhor da
terra, a subjugou e a dominou (cf. Gn
1, 28). Um tal dominio sobre a terra,
entendido por vezes unilateral e
superficialmente, parece ndo deixar
espaco para a misericordia. (...) Por
esse motivo, na hodierna situacdo da
Igreja e do mundo, muitos homens e



muitos ambientes guiados por um

vivo sentido de fé, voltam-se quase
espontaneamente, por assim dizer,
para a misericordia de Deus».[9]

Além disso, Sdo Jodo Paulo II
motivava assim a urgéncia de
anunciar e testemunhar a
misericordia no mundo
contemporaneo: «Ela é ditada pelo
amor para com o homem, para com
tudo o que € humano e que, segundo
a intuicdo de grande parte dos
contemporaneos, esta ameacado por
um perigo imenso. O proprio
mistério de Cristo (...) obriga-me
igualmente a proclamar a
misericordia como amor
misericordioso de Deus, revelada
também no mistério de Cristo. Ele me
impele ainda a apelar para esta
misericordia e a implora-la nesta
fase dificil e critica da historia da
Igreja e do mundo».[10] Tal
ensinamento é hoje mais actual do
que nunca e merece ser retomado



neste Ano Santo. Acolhamos
novamente as suas palavras: «A
Igreja vive uma vida auténtica
quando professa e proclama a
misericordia, o mais admiravel
atributo do Criador e do Redentor, e
quando aproxima os homens das
fontes da misericordia do Salvador,
das quais ela é depositaria e
dispensadora».[11]

12. A Igreja tem a missdo de anunciar
a misericordia de Deus, coragao
pulsante do Evangelho, que por meio
dela deve chegar ao coracdo e a
mente de cada pessoa. A Esposa de
Cristo assume o comportamento do
Filho de Deus, que vai ao encontro de
todos sem excluir ninguém. No nosso
tempo, em que a Igreja esta
comprometida na nova
evangelizacdo, o tema da
misericordia exige ser reproposto
com novo entusiasmo e uma acgao
pastoral renovada. E determinante
para a Igreja e para a credibilidade



do seu anuncio que viva e
testemunhe, ela mesma, a
misericordia. A sua linguagem e os
seus gestos, para penetrarem no
coracao das pessoas e desafia-las a
encontrar novamente a estrada para
regressar ao Pai, devem irradiar
misericordia.

A primeira verdade da Igreja é o
amor de Cristo. E, deste amor que vai
até ao perdao e ao dom de si mesmo,
a Igreja faz-se serva e mediadora
junto dos homens. Por isso, onde a
Igreja estiver presente, ai deve ser
evidente a misericérdia do Pai. Nas
nossas paroquias, nas comunidades,
nas associa¢des e nos movimentos —
em suma, onde houver cristaos —,
qualquer pessoa deve poder
encontrar um oasis de misericordia.

13. Queremos viver este Ano Jubilar
a luz desta palavra do Senhor:
Misericordiosos como o Pai. O
evangelista refere o ensinamento de



Jesus, que diz: «Sede misericordiosos,
como 0 vosso Pai é

misericordioso» (Lc 6, 36). E um
programa de vida tdo empenhativo
como rico de alegria e paz. O
imperativo de Jesus é dirigido a
quantos ouvem a sua voz (cf. Lc 6,
27). Portanto, para ser capazes de
misericordia, devemos primeiro por-
nos a escuta da Palavra de Deus. Isso
significa recuperar o valor do
siléncio, para meditar a Palavra que
nos é dirigida. Deste modo, é possivel
contemplar a misericordia de Deus e
assumi-la como proprio estilo de
vida.

14. A peregrinagdo é um sinal
peculiar no Ano Santo, enquanto
icone do caminho que cada pessoa
realiza na sua existéncia. A vida é
uma peregrinacdo e o ser humano é
viator, um peregrino que percorre
uma estrada até a meta anelada.
Também para chegar a Porta Santa,
tanto em Roma como em cada um



dos outros lugares, cada pessoa
devera fazer, segundo as proprias
forcas, uma peregrinacdo. Esta sera
sinal de que a prépria misericordia é
uma meta a alcancar que exige
empenho e sacrificio. Por isso, a
peregrinacdo ha-de servir de
estimulo a conversdo: ao atravessar a
Porta Santa, deixar-nos-emos abracar
pela misericérdia de Deus e
comprometer-nos-emos a ser
misericordiosos com 0s outros como
o Pai o é connosco.

O Senhor Jesus indica as etapas da
peregrinacdo através das quais €
possivel atingir esta meta: «Nao
julgueis e ndo sereis julgados; ndo
condeneis e nao sereis condenados;
perdoai e sereis perdoados. Dai e ser-
vos-a dado: uma boa medida, cheia,
recalcada, transbordante sera
lancada no vosso regaco. A medida
que usardes com 0s outros sera
usada convosco» (Lc 6, 37-38). Ele
comeca por dizer para ndo julgar



nem condenar. Se uma pessoa ndo
quer incorrer no juizo de Deus, ndo
pode tornar-se juiz do seu irméo. E
que os homens, no seu juizo,
limitam-se a ler a superficie,
enquanto o Pai vé o intimo. Que
grande mal fazem as palavras,
quando sdo movidas por sentimentos
de ciume e inveja! Falar mal do
irmdo, na sua auséncia, equivale a
deixa-lo mal visto, a comprometer a
sua reputacdo e deixa-lo a mercé das
murmuracoes. Ndo julgar nem
condenar significa, positivamente,
saber individuar o que ha de bom em
cada pessoa e ndo permitir que
venha a sofrer pelo nosso juizo
parcial e a nossa pretensdo de saber
tudo. Mas isto ainda ndo é suficiente
para se exprimir a misericordia.
Jesus pede também para perdoar e
dar. Ser instrumentos do perdao,
porque primeiro o obtivemos nos de
Deus. Ser generosos para com todos,
sabendo que também Deus derrama



a sua benevoléncia sobre nds com
grande magnanimidade.

Misericordiosos como o Pai é, pois, 0
«lema» do Ano Santo. Na
misericordia, temos a prova de como
Deus ama. Ele da tudo de Si mesmao,
para sempre, gratuitamente e sem
pedir nada em troca. Vem em nosso
auxilio, quando O invocamos. E
significativo que a oracao diaria da
Igreja comece com estas palavras:
«Deus, vinde em nosso auxilio!
Senhor, socorrei-nos e salvai-

nos» (Sal 70/69, 2). O auxilio que
invocamos € ja o primeiro passo da
misericordia de Deus para connosco.
Ele vem para nos salvar da condi¢do
de fraqueza em que vivemos. E a
ajuda d'Ele consiste em fazer-nos
sentir a sua presenca e proximidade.
Dia ap0s dia, tocados pela sua
compaixao, podemos também nos
tornar-nos compassivos para com
todos.



15. Neste Ano Santo, poderemos
fazer a experiéncia de abrir o
coracao aqueles que vivem nas mais
variadas periferias existenciais, que
muitas vezes o mundo
contemporaneo cria de forma
dramatica. Quantas situacdes de
precariedade e sofrimento presentes
no mundo actual! Quantas feridas
gravadas na carne de muitos que ja
ndo tém voz, porque o seu grito foi
esmorecendo e se apagou por causa
da indiferenca dos povos ricos. Neste
Jubileu, a Igreja sentir-se-a chamada
ainda mais a cuidar destas feridas,
alivia-las com o ¢leo da consolacao,
enfaixa-las com a misericordia e
tratd-las com a solidariedade e a
atencdo devidas. Nao nos deixemos
cair na indiferenca que humilha, na
habituacdo que anestesia o espirito e
impede de descobrir a novidade, no
cinismo que destroi. Abramos os
nossos olhos para ver as misérias do
mundo, as feridas de tantos irmaos e
irmads privados da propria dignidade



e sintamo-nos desafiados a escutar o
seu grito de ajuda. As nossas maos
apertem as suas maos e estreitemo-
los a nds para que sintam o calor da
nossa presenca, da amizade e da
fraternidade. Que o seu grito se torne
0 NOSSO e, juntos, possamos romper a
barreira de indiferenca que
frequentemente reina soberana para
esconder a hipocrisia e o egoismo.

Ndao podemos escapar as palavras do
Senhor, com base nas quais seremos
julgados: se demos de comer a quem
tem fome e de beber a quem tem
sede; se acolhemos o estrangeiro e
vestimos quem esta nu; se
reservamos tempo para visitar quem
esta doente e preso (cf. Mt 25, 31-45).
De igual modo ser-nos-a perguntado
se ajudamos a tirar da duvida, que
faz cair no medo e muitas vezes é
fonte de solidao; se fomos capazes de
vencer a ignorancia em que vivem
milhdes de pessoas, sobretudo as
criancas desprovidas da ajuda



necessaria para se resgatarem da
pobreza; se nos detivemos junto de
quem esta sozinho e aflito; se
perdoamos a quem nos ofende e
rejeitamos todas as formas de
ressentimento e 6dio que levam a
violéncia; se tivemos paciéncia, a
exemplo de Deus que é tdo paciente
connosco; enfim se, na oragao,
confiamos ao Senhor 0s nossos
irmdos e irmas. Em cada um destes
«mais pequeninos», estd presente o
proprio Cristo. A sua carne torna-se
de novo visivel como corpo
martirizado, chagado, flagelado,
desnutrido, em fuga ... a fim de ser
reconhecido, tocado e assistido
cuidadosamente por nos. Nao
esquecamos as palavras de Sdo Jodo
da Cruz: «Ao entardecer desta vida,
examinar-nos-ao no amor».[12]

16. No Evangelho de Lucas,
encontramos outro aspecto
importante para viver, com fé, o
Jubileu. Conta o evangelista que



Jesus voltou a Nazaré e ao sabado,
como era seu costume, entrou na
sinagoga. Chamaram-No para ler a
Escritura e comenta-la. A passagem
era aquela do profeta Isaias onde
esta escrito: «O espirito do Senhor
Deus esta sobre mim, porque o
Senhor me ungiu: enviou-me para
levar a boa-nova aos que sofrem,
para curar os desesperados, para
anunciar a libertacdo aos exilados e a
liberdade aos prisioneiros; para
proclamar um ano de misericordia
do Senhor» (61,1-2). «Um ano de
misericordia»: isto € o que o Senhor
anuncia e que nos desejamos viver.
Este Ano Santo traz consigo a riqueza
da missdo de Jesus que ressoa nas
palavras do Profeta: levar uma
palavra e um gesto de consolacdo aos
pobres, anunciar a libertacdo a
quantos sdo prisioneiros das novas
escravidOes da sociedade
contemporanea, devolver a vista a
quem ja ndo consegue ver porque
vive curvado sobre si mesmo, e



restituir dignidade aqueles que dela
se viram privados. A pregacdo de
Jesus torna-se novamente visivel nas
respostas de fé que o testemunho dos
cristdos é chamado a dar.
Acompanhem-nos as palavras do
Apostolo: «Quem pratica a
misericordia, faca-o com

alegria» (Rm 12, 8).

17. A Quaresma deste Ano Jubilar
seja vivida mais intensamente como
tempo forte para celebrar e
experimentar a misericordia de
Deus. Quantas paginas da Sagrada
Escritura se podem meditar, nas
semanas da Quaresma, para
redescobrir o rosto misericordioso
do Pai! Com as palavras do profeta
Miqueias, podemos também nas
repetir: Vos, Senhor, sois um Deus
que tira a iniquidade e perdoa o
pecado, que ndo Se obstina na ira
mas Se compraz em usar de
misericordia. Vos, Senhor, voltareis
para nos e tereis compaixdo do vosso



povo. Apagareis as nossas
iniquidades e lancareis ao fundo do
mar todos os nossos pecados (cf. 7,
18-19).

As paginas do profeta Isaias poderao
ser meditadas, de forma mais
concreta, neste tempo de oragao,
jejum e caridade. «O jejum que me
agrada é este: libertar os que foram
presos injustamente, livra-los do jugo
que levam as costas, por em
liberdade os oprimidos, quebrar toda
a espécie de opressao, repartir o teu
pao com os esfomeados, dar abrigo
aos infelizes sem casa, atender e
vestir os nus e ndo desprezar o teu
irmdo. Entao, a tua luz surgira como
a aurora, e as tuas feridas nao
tardarao a cicatrizar-se. A tua justica
ird a tua frente, e a gloria do Senhor
atras de ti. Entdo invocaras o Senhor
e Ele te atenderad, pediras auxilio e te
dira: “Aqui estou!" Se retirares da tua
vida toda a opresséo, o gesto
ameacador e o falar ofensivo, se



repartires o teu pdo com o faminto e
matares a fome ao pobre, a tua luz
brilhara na escuridao, e as tuas
trevas tornar-se-ao como o meio-dia.
O Senhor te guiara constantemente,
saciara a tua alma no arido deserto,
dara vigor aos teus 0ss0s. Seras como
um jardim bem regado, como uma
fonte de aguas inesgotaveis» (58,
6-11).

A iniciativa «24horas para o Senhor»,
que sera celebrada na sexta-feira e
no sabado anteriores ao IV Domingo
da Quaresma, deve ser incrementada
nas dioceses. Ha muitas pessoas — e,
em grande numero, jovens — que
estdo a aproximar-se do sacramento
da Reconciliacdo e que
frequentemente, nesta experiéncia,
reencontram o caminho para voltar
ao Senhor, viver um momento de
intensa oracdo e redescobrir o
sentido da sua vida. Com conviccao,
ponhamos novamente no centro o
sacramento da Reconciliagdo, porque



permite tocar sensivelmente a
grandeza da misericordia. Sera, para
cada penitente, fonte de verdadeira
paz interior.

Ndo me cansarei jamais de insistir
com os confessores para que sejam
um verdadeiro sinal da misericordia
do Pai. Ser confessor nao se
improvisa. Tornamo-nos tal quando
comecamos, n0s mesmos, por nos
fazer penitentes em busca do perdao.
Nunca esqueg¢amos que ser confessor
significa participar da mesma missdo
de Jesus e ser sinal concreto da
continuidade de um amor divino que
perdoa e salva. Cada um de nos
recebeu o dom do Espirito Santo para
0 perddo dos pecados; disto somos
responsaveis. Nenhum de nds é
senhor do sacramento, mas apenas
servo fiel do perdao de Deus. Cada
confessor devera acolher os fiéis
como o pai na parabola do filho
prodigo: um pai que corre ao
encontro do filho, apesar de lhe ter



dissipado os bens. Os confessores sao
chamados a estreitar a si aquele filho
arrependido que volta a casa e a
exprimir a alegria por o ter
reencontrado. Ndo nos cansemos de
ir também ao encontro do outro
filho, que ficou fora incapaz de se
alegrar, para lhe explicar que o seu
juizo severo € injusto e sem sentido
diante da misericordia do Pai que
ndo tem limites. Nao hdo-de fazer
perguntas impertinentes, mas como
0 pai da parabola interromperao o
discurso preparado pelo filho
prodigo, porque saberdo individuar,
no coracdo de cada penitente, a
invocacao de ajuda e o pedido de
perddo. Em suma, os confessores sdo
chamados a ser sempre e por todo o
lado, em cada situacdo e apesar de
tudo, o sinal do primado da
misericordia.

18. Na Quaresma deste Ano Santo, é
minha intencdo enviar
osMissionarios da Misericordia.



Serdo um sinal da solicitude materna
da Igreja pelo povo de Deus, para que
entre em profundidade na riqueza
deste mistério tdo fundamental para
a fé. Serdo sacerdotes a quem darei
autoridade de perdoar mesmo 0s
pecados reservados a Sé Apostolica,
para que se torne evidente a
amplitude do seu mandato. Serdo
sobretudo sinal vivo de como o Pai
acolhe a todos aqueles que andam a
procura do seu perddo. Serdo
missiondrios da misericordia, porque
se fardo, junto de todos, artifices dum
encontro cheio de humanidade, fonte
de libertacdo, rico de
responsabilidade para superar os
obstaculos e retomar a vida nova do
Baptismo. Na sua missao, deixar-se-
do guiar pelas palavras do Apdstolo:
«Deus encerrou a todos na
desobediéncia, para com todos usar
de misericordia» (Rm 11, 32). Na
verdade todos, sem excluir ninguém,
estdo chamados a acolher o apelo a
misericordia. Os missionarios vivam



esta chamada, sabendo que podem
fixar o olhar em Jesus, «Sumo
Sacerdote misericordioso e fiel» (Hb
2,17).

Peco aos irmaos bispos que
convidem e acolham estes
Missionarios, para que sejam, antes
de tudo, pregadores convincentes da
misericordia. Organizem-se, nas
dioceses, « missoes populares », de
modo que estes Missionarios sejam
anunciadores da alegria do perdao.
Seja-lhes pedido que celebrem o
sacramento da Reconciliagdo para o
povo, para que o tempo de graca,
concedido neste Ano Jubilar, permita
a tantos filhos afastados encontrar de
novo o caminho para a casa paterna.
Os pastores, especialmente durante o
tempo forte da Quaresma, sejam
solicitos em convidar os fiéis a
aproximar-se «do trono da graca, a
fim de alcancar misericordia e
encontrar graca» (Hb 4, 16).



19. Que a palavra do perddo possa
chegar a todos e a chamada para
experimentar a misericordia ndo
deixe ninguém indiferente. O meu
convite a conversao dirige-se, com
insisténcia ainda maior, aquelas
pessoas que estdo longe da graca de
Deus pela sua conduta de vida. Penso
de modo particular nos homens e
mulheres que pertencem a um grupo
criminoso, seja ele qual for. Para
vosso bem, peco-vos que mudeis de
vida. Peco-vo-lo em nome do Filho de
Deus que, embora combatendo o
pecado, nunca rejeitou qualquer
pecador. Nao caiais na terrivel cilada
de pensar que a vida depende do
dinheiro e que, a vista dele, tudo o
mais se torna desprovido de valor e
dignidade. Nao passa de uma ilusdo.
Ndao levamos o dinheiro connosco
para o além. O dinheiro ndo nos da a
verdadeira felicidade. A violéncia
usada para acumular dinheiro que
transuda sangue ndo nos torna
poderosos nem imortais. Para todos,



mais cedo ou mais tarde, vem o juizo
de Deus, do qual ninguém pode
escapar.

O mesmo convite chegue também as
pessoas fautoras ou cumplices de
corrupcdo. Esta praga putrefacta da
sociedade é um pecado grave que
brada aos céus, porque mina as
proprias bases da vida pessoal e
social. A corrupc¢do impede de olhar
para o futuro com esperanca,
porque, com a sua prepoténcia e
avidez, destrodi os projectos dos
fracos e esmaga os mais pobres. E
um mal que se esconde nos gestos
diarios para se estender depois aos
escandalos publicos. A corrupcgao é
uma contumacia no pecado, que
pretende substituir Deus com a
ilusdo do dinheiro como forma de
poder. E uma obra das trevas,
alimentada pela suspeita e a intriga.
Corruptio optimi pessima: dizia, com
razao, Sdo Gregorio Magno,
querendo indicar que ninguém pode



sentir-se imune desta tentacdo. Para
a erradicar da vida pessoal e social
sdo necessarias prudéncia, vigilancia,
lealdade, transparéncia, juntamente
com a coragem da denuncia. Se ndo
se combate abertamente, mais cedo
ou mais tarde torna-nos cumplices e
destrdi-nos a vida.

Este é o momento favoravel para
mudar de vida! Este é o tempo de se
deixar tocar o coracdo. Diante do mal
cometido, mesmo crimes graves, é 0
momento de ouvir o pranto das
pessoas inocentes espoliadas dos
bens, da dignidade, dos afectos, da
propria vida. Permanecer no
caminho do mal é fonte apenas de
ilusdo e tristeza. A verdadeira vida é
outra coisa. Deus ndo se cansa de
estender a mao. Esta sempre disposto
a ouvir, e eu também estou, tal como
0s meus irmdaos bispos e sacerdotes.
Basta acolher o convite a conversao e
submeter-se a justica, enquanto a
Igreja oferece a misericdrdia.



20. Neste contexto, ndo sera inutil
recordar a relacdo entrejustica e
misericordia. Nao sdo dois aspectos
em contraste entre si, mas duas
dimensdes duma unica realidade que
se desenvolve gradualmente até
atingir o seu climax na plenitude do
amor. A justica é um conceito
fundamental para a sociedade civil,
normalmente quando se faz
referéncia a uma ordem juridica
atraveés da qual se aplica a lei. Por
justica entende-se também que a
cada um deve ser dado o que lhe é
devido. Na Biblia, alude-se muitas
vezes a justica divina, e a Deus como
juiz. Habitualmente € entendida
como a observancia integral da Lei e
0 comportamento de todo o bom
judeu conforme aos mandamentos
dados por Deus. Esta visdo, porém,
levou néo poucas vezes a cair no
legalismo, mistificando o sentido
original e obscurecendo o valor
profundo que a justica possui. Para
superar a perspectiva legalista, seria



preciso lembrar que, na Sagrada
Escritura, a justica é concebida
essencialmente como um abandonar-
se confiante a vontade de Deus.

Por sua vez, Jesus fala mais vezes da
importancia da fé que da
observancia da lei. E neste sentido
que devemos compreender as suas
palavras, quando, encontrando-Se a
mesa com Mateus e outros
publicanos e pecadores, disse aos
fariseus que O acusavam por isso
mesmo: «Ide aprender o que
significa: Prefiro a misericordia ao
sacrificio. Porque Eu ndo vim chamar
0s justos, mas os pecadores» (Mt 9,
13). Diante da visdo duma justica
como mera observancia da lei, que
julga dividindo as pessoas em justos
e pecadores, Jesus procura mostrar o
grande dom da misericordia que
busca os pecadores para lhes
oferecer o perddo e a salvacao.
Compreende-se que Jesus, por causa
desta sua visdo tdo libertadora e



fonte de renovacdo, tenha sido
rejeitado pelos fariseus e os doutores
da lei. Estes, para ser fiéis a lei,
limitavam-se a colocar pesos sobre os
ombros das pessoas, anulando porém
a misericordia do Pai. O apelo a
observancia da lei ndo pode
obstaculizar a atencdo as
necessidades que afectam a
dignidade das pessoas.

A propasito, é muito significativo o
apelo que Jesus faz ao texto do
profeta Oseias: «Eu quero a
misericordia e nao os sacrificios» (6,
6). Jesus afirma que, a partir de
agora, a regra de vida dos seus
discipulos devera ser aquela que
prevé o primado da misericordia,
como Ele mesmo da testemunho
partilhando a refeicdo com os
pecadores. A misericordia revela-se,
mais uma vez, como dimensao
fundamental da missdo de Jesus. F
um verdadeiro desafio posto aos seus
interlocutores, que se contentavam



com o respeito formal da lei. Jesus,
pelo contrario, vai além da lei, a sua
partilha da mesa com aqueles que a
lei considerava pecadores permite
compreender até onde chega a sua
misericordia.

Também o apostolo Paulo fez um
percurso semelhante. Antes de
encontrar Cristo no caminho de
Damasco, a sua vida era dedicada a
servir de maneira irrepreensivel a
justica da lei (cf. FI 3, 6). A conversao
a Cristo levou-o a inverter a sua
visdo, a ponto de afirmar na Carta
aos Galatas: «Também nos
acreditamos em Cristo Jesus, para
sermos justificados pela fé em Cristo
e ndo pelas obras da lei» (2, 16). A
sua compreensdo da justica muda
radicalmente: Paulo agora pde no
primeiro lugar a fé, e ja ndo a lei.
Nao é a observancia da lei que salva,
mas a fé em Jesus Cristo, que, pela
sua morte e ressurreicdo, traz a
salvacdo com a misericordia que



justifica. A justica de Deus torna-se
agora a libertacdo para quantos estdo
oprimidos pela escraviddo do pecado
e todas as suas consequéncias. A
justica de Deus é o seu perdao (cf. Sl
51/50, 11-16).

21. A misericdrdia ndo é contraria a
justica, mas exprime o
comportamento de Deus para com o
pecador, oferecendo-lhe uma nova
possibilidade de se arrepender,
converter e acreditar. A experiéncia
do profeta Oseias ajuda-nos,
mostrando-nos a superacio da
justica na linha da misericordia. A
época em que viveu este profeta
conta-se entre as mais dramaticas da
historia do povo judeu. O Reino esta
proximo da destruicdo; o povo nao
permaneceu fiel a alianca, afastou-se
de Deus e perdeu a fé dos pais.
Segundo uma logica humana, € justo
que Deus pense em rejeitar o povo
infiel: ndo observou o pacto
estipulado e, consequentemente,



merece a devida pena, ou seja, 0
exilio. Assim o atestam as palavras
do profeta: «Nao voltara para o
Egipto, mas a Assiria serd o seu rei,
porque recusaram converter-se» (Os
11, 5). E todavia, depois desta reaccao
que faz apelo a justica, o profeta
muda radicalmente a sua linguagem
e revela o verdadeiro rosto de Deus:
«0 meu coracdo da voltas dentro de
mim, comovem-se as minhas
entranhas. Nao desafogarei o furor
da minha colera, ndo voltarei a
destruir Efraim; porque sou Deus e
ndo um homem, sou o Santo no meio
de ti e ndo me deixo levar pela

ira» (11, 8-9). Santo Agostinho, de
certo modo comentando as palavras
do profeta, diz: «E mais facil que
Deus contenha a ira do que a
misericérdia».[13] £ mesmo assim! A
ira de Deus dura um instante, ao
passo que a sua misericordia €
eterna.



Se Deus Se detivesse na justicga,
deixaria de ser Deus; seria como
todos os homens que clamam pelo
respeito da lei. A justica por si s6 ndo
é suficiente, e a experiéncia mostra
que, limitando-se a apelar para ela,
corre-se o risco de a destruir. Por isso
Deus, com a misericordia e o perdao,
passa além da justica. Isto ndo
significa desvalorizar a justica ou
torna-la supérflua. Antes pelo
contrario! Quem erra, deve
descontar a pena; sO que isto ndo € o
fim, mas o inicio da conversao,
porque se experimenta a ternura do
perddo. Deus ndo rejeita a justica. Ele
engloba-a e supera-a num evento
superior onde se experimenta o
amor, que estd na base duma
verdadeira justica. Devemos prestar
muita atencdo aquilo que escreve
Paulo, para ndo cair no mesmo erro
que o0 apostolo censurava nos judeus
seus contemporaneos: «Por ndo
terem reconhecido a justica que vem
de Deus e terem procurado



estabelecer a sua propria justica, ndo
se submeteram a justica de Deus. E
que o fim da Lei é Cristo, para que,
deste modo, a justica seja concedida
a todo o que tem fé» (Rm 10, 3-4).
Esta justica de Deus é a misericordia
concedida a todos como graca, em
virtude da morte e ressurreicdo de
Jesus Cristo. Portanto a Cruz de
Cristo € o juizo de Deus sobre todos
nos e sobre o mundo, porque nos
oferece a certeza do amor e da vida
nova.

22. O Jubileu inclui também a
referéncia a indulgéncia. Esta, no Ano
Santo da Misericdrdia, adquire uma
relevancia particular. O perddo de
Deus para 0s nossos pecados ndo
conhece limites. Na morte e
ressurreicdo de Jesus Cristo, Deus
torna evidente este seu amor que
chega ao ponto de destruir o pecado
dos homens. E possivel deixar-se
reconciliar com Deus através do
mistério pascal e da mediacdo da



Igreja. Por isso, Deus estd sempre
disponivel para o perdao, ndo Se
cansando de o oferecer de maneira
sempre nova e inesperada. No
entanto todos nos fazemos
experiéncia do pecado. Sabemos que
somos chamados a perfeicdo (cf. Mt
5, 48), mas sentimos fortemente o
peso do pecado. Ao mesmo tempo
que notamos o poder da graca que
nos transforma, experimentamos
também a forca do pecado que nos
condiciona. Apesar do perdao,
carregamos na nossa vida as
contradicOes que sdo consequéncia
dos nossos pecados. No sacramento
da Reconciliacdo, Deus perdoa o0s
pecados, que sdo verdadeiramente
apagados; mas o cunho negativo que
0s pecados deixaram nos nossos
comportamentos e pensamentos
permanece. A misericordia de Deus,
porém, é mais forte também do que
isso. Ela torna-se indulgéncia do Pai
que, através da Esposa de Cristo,
alcanca o pecador perdoado e



liberta-o de qualquer residuo das
consequéncias do pecado,
habilitando-o a agir com caridade, a
crescer no amor em vez de recair no
pecado.

A Igreja vive a comunhdo dos Santos.
Na Eucaristia, esta comunhdo, que €
dom de Deus, realiza-se como uniao
espiritual que nos une, a nos crentes,
com 0s Santos e Beatos cujo numero
é incalculavel (Ap 7, 4). A sua
santidade vem em ajuda da nossa
fragilidade, e assim a Mae-Igreja,
com a sua oracdo e a sua vida, €
capaz de acudir a fraqueza de uns
com a santidade de outros. Portanto
viver a indulgéncia no Ano Santo
significa aproximar-se da
misericordia do Pai, com a certeza de
que o seu perddo cobre toda a vida
do crente. A indulgéncia é
experimentar a santidade da Igreja
que participa em todos os beneficios
da redencdo de Cristo, para que o
perdao se estenda até as ultimas



consequéncias aonde chega o amor
de Deus. Vivamos intensamente o
Jubileu, pedindo ao Pai o perdao dos
pecados e a indulgéncia
misericordiosa em toda a sua
extensao.

23. A misericordia possui uma
valéncia que ultrapassa as fronteiras
da Igreja. Ela relaciona-nos com o
judaismo e o islamismo, que a
consideram um dos atributos mais
marcantes de Deus. Israel foi o
primeiro que recebeu esta revelacao,
permanecendo esta na histéria como
0 inicio duma riqueza
incomensuravel para oferecer a
humanidade inteira. Como vimos, as
paginas do Antigo Testamento estao
permeadas de misericordia, porque
narram as obras que o Senhor
realizou em favor do seu povo, nos
momentos mais dificeis da sua
histéria. O islamismo, por sua vez,
coloca entre os nomes dados ao
Criador o de Misericordioso e



Clemente. Esta invocacdo aparece
com frequéncia nos labios dos fiéis
mugulmanos, que se sentem
acompanhados e sustentados pela
misericordia na sua fraqueza diaria.
Também eles acreditam que
ninguém pode por limites a
misericordia divina, porque as suas
portas estdo sempre abertas.

Possa este Ano Jubilar, vivido na
misericordia, favorecer o encontro
com estas religides e com as outras
nobres tradicdes religiosas; que ele
nos torne mais abertos ao dialogo,
para melhor nos conhecermos e
compreendermos; elimine todas as
formas de fechamento e desprezo e
expulse todas as formas de violéncia
e discriminacdo.

24. O pensamento volta-se agora para
a Mae da Misericordia. A dogura do
seu olhar nos acompanhe neste Ano
Santo, para podermos todos nos
redescobrir a alegria da ternura de



Deus. Ninguém, como Maria,
conheceu a profundidade do mistério
de Deus feito homem. Na sua vida,
tudo foi plasmado pela presenca da
misericordia feita carne. A Mae do
Crucificado Ressuscitado entrou no
santuario da misericordia divina,
porque participou intimamente no
mistério do seu amor.

Escolhida para ser a Mae do Filho de
Deus, Maria foi preparada desde
sempre, pelo amor do Pai, para ser
Arca da Alianc¢a entre Deus e 0s
homens. Guardou, no seu coragao, a
misericordia divina em perfeita
sintonia com o seu Filho Jesus. O seu
cantico de louvor, no limiar da casa
de Isabel, foi dedicado a misericérdia
que se estende « de geracdo em
geracao » (Lc 1, 50). Também nos
estavamos presentes naquelas
palavras proféticas da Virgem Maria.
Isto servir-nos-a de conforto e apoio
no momento de atravessarmos a



Porta Santa para experimentar os
frutos da misericordia divina.

Ao pé da cruz, Maria, juntamente
com Joao, o discipulo do amor, é
testemunha das palavras de perdao
que saem dos labios de Jesus. O
perdao supremo oferecido a quem O
crucificou, mostra-nos até onde pode
chegar a misericordia de Deus. Maria
atesta que a misericordia do Filho de
Deus ndo conhece limites e alcanga a
todos, sem excluir ninguém.
Dirijamos-Lhe a oracdo, antiga e
sempre nova, da Salvé Rainha,
pedindo-Lhe que nunca se canse de
volver para nos os seus olhos
misericordiosos e nos faga dignos de
contemplar o rosto da misericordia,
seu Filho Jesus.

E a nossa oracao estenda-se também
a tantos Santos e Beatos que fizeram
da misericordia a sua missdo vital.
Em particular, o pensamento volta-se
para a grande apostolo da



Misericordia, Santa Faustina
Kowalska. Ela, que foi chamada a
entrar nas profundezas da
misericordia divina, interceda por
nos e nos obtenha a graca de viver e
caminhar sempre no perddo de Deus
e na confianca inabalavel do seu
amor.

25. Sera, portanto, um Ano Santo
extraordindrio para viver, na
existéncia de cada dia, a misericordia
que o Pai, desde sempre, estende
sobre nos. Neste Jubileu, deixemo-
nos surpreender por Deus. Ele nunca
Se cansa de escancarar a porta do
seu coracgao, para repetir que nos
ama e deseja partilhar connosco a
sua vida. A Igreja sente, fortemente,
a urgéncia de anunciar a
misericordia de Deus. A sua vida é
auténtica e credivel, quando faz da
misericordia seu convicto anuncio.
Sabe que a sua missdo primeira,
sobretudo numa época como a nossa
cheia de grandes esperancas e fortes



contradicgdes, é a de introduzir a
todos no grande mistério da
misericordia de Deus, contemplando
o rosto de Cristo. A Igreja é chamada,
em primeiro lugar, a ser verdadeira
testemunha da misericérdia,
professando-a e vivendo-a como o
centro da Revelacdo de Jesus Cristo.
Do coracdo da Trindade, do intimo
mais profundo do mistério de Deus,
brota e flui incessantemente a
grande torrente da misericordia. Esta
fonte nunca podera esgotar-se, por
maior que seja o numero daqueles
que dela se abeirem. Sempre que
alguém tiver necessidade podera
aceder a ela, porque a misericordia
de Deus ndo tem fim. Quanto
insondavel é a profundidade do
mistério que encerra, tanto é
inesgotavel a riqueza que dela
provém.

Neste Ano Jubilar, que a Igreja se
faca eco da Palavra de Deus que
ressoa, forte e convincente, como



uma palavra e um gesto de perdao,
apoio, ajuda, amor. Que ela nunca se
canse de oferecer misericordia e seja
sempre paciente a confortar e
perdoar. Que a Igreja se faca voz de
cada homem e mulher e repita com
confianca e sem cessar: «Lembra-te,
Senhor, da Tua misericordia e do teu
amor, pois eles existem desde
sempre» (Sl 25/24, 6).

Dado em Roma, junto de Sdo Pedro,
no dia 11 de Abril — véspera do II
Domingo de Pdscoa ou da Divina
Misericordia — do Ano do Senhor de
2015, o terceiro de pontificado.

Francisco

[1] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, 4.

[2] Discurso de abertura do Concilio
Ecuménico Vaticano II, Gaudet Mater
Ecclesia (11 de Outubro de 1962), 2-3.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html

[3] Alocugdo na ultima sessdo
publica(7 de Dezembro de 1965).

[4] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, 16; Const.
past.Gaudium et spes, 15.

[S]Tomas de Aquino, Summa
theologiae, 11-11, q. 30, a. 4.

[6] Domingo XXVI do Tempo Comum.
Esta colecta ja aparece, no séc. VIII,
entre os textos eucologios do
Sacramentario Gelasiano (1198).

[7] Cf. Homilia 21: CCL 122, 149-151.
[8] Exort. ap. Evangelii gaudium, 24.

[9] Jodo Paulo II, Carta enc. Dives in
misericordia, 2.

[10] Ibid., 15.
[11] Ibid., 13.

[12]Ditos de luz e amor, 57.


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%C2%ABPrimeirear%C2%BB,_envolver-se,_acompanhar,_frutificar_e_festejar
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%C2%ABPrimeirear%C2%BB,_envolver-se,_acompanhar,_frutificar_e_festejar
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html

[13] Enarratio in Psalmos, 76, 11.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-
convoca-o-jubileu-da-misericordia/
(07/02/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-convoca-o-jubileu-da-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-convoca-o-jubileu-da-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-papa-convoca-o-jubileu-da-misericordia/

	O Papa convoca o Jubileu da Misericórdia

