
opusdei.org

Agradar a Deus (2):
O normal, discreto e
divino. Os
sacramentos
quotidianos

Alguns conterrâneos de Jesus
duvidaram de que o poder de
Deus pudesse manifestar-se em
alguém "tão normal". O Senhor
quer encontrar-nos no
quotidiano, tecido por simples
normas de piedade que
procuramos viver.

24/02/2021



Descarregar livro completo 
«Agradar a Deus»

É sábado. Jesus está na sinagoga de
Nazaré. Talvez venham à sua mente
muitas ternas recordações da
infância e da juventude. Quantas
vezes terá escutado ali a Palavra de
Deus! Aos seus conterrâneos, que o
conhecem há muito tempo, foram
chegando várias notícias sobre os
milagres que ele fez nas cidades
vizinhas. E isso leva a algo estranho:
a familiaridade com Jesus torna-se
um obstáculo para eles. «De onde lhe
vem essa sabedoria e esse poder?
Não é ele o filho do artesão?» (Mt 13,
54-55), perguntam. Surpreende-os
que a salvação possa vir de alguém
que eles viram crescer dia após dia.
Não acreditam que o Messias possa
ter vivido entre eles de forma tão
discreta e despercebida.

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-agradar-a-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-agradar-a-deus/


Como os conterrâneos de Jesus

Os habitantes de Nazaré acreditam
conhecer bem Jesus. Eles têm a
certeza de que as coisas que se
contam sobre ele não podem ser
verdade. «Não se chama a sua mãe
Maria e os seus irmãos Tiago, José,
Simão e Judas? E as suas irmãs, não
vivem todas entre nós? Pois, de onde
lhe vem tudo isto?» (Mt 13, 56). Num
povo que não faz representações de
Deus, que nem sequer pronuncia o
seu nome, um dos seus compatriotas
afirma que ele é o
Messias...Impossível. Além do mais,
eles conhecem a sua origem,
conhecem os seus pais, conhecem a
sua casa: «Era uma família simples,
próxima de todos, integrada com
normalidade no povo»[1].Não
entendem como alguém tão
semelhantes a eles pode fazer
milagres. «A normalidade de Jesus,
um trabalhador da região, parece
não ter mistério algum. A sua



proveniência mostra-o como um
igual a todos os outros»[2]. Não
entendem como alguém tão
semelhantes a eles pode fazer
milagres. «A normalidade de Jesus,
um trabalhador da região, parece
não ter mistério algum. A sua
proveniência mostra-o como um
igual a todos os outros»[3].Por que
razão a normalidade da vida de Jesus
poderia ser uma razão para não
acreditar na sua divindade?

Embora possa parecer algo muito
estranho, reservado apenas aqueles
que conviveram com Cristo, na
verdade também nós muitas vezes
suspeitamos da normalidade. Somos
atraídos pelo singular, pelo
chamativo, pelo extraordinário;
encanta-nos o que é diferente.
Acontece muitas vezes que a nossa
capacidade de assombro fica
entorpecida, partimos do princípio
de que as coisas simplesmente
acontecem, fechamo-nos em certas



rotinas, passando por alto os
milagres que estão por trás do
normal. Sem ir mais longe, muitas
vezes acostumamo-nos até com o
maior de todos eles, a presença do
Filho de Deus na Eucaristia. Mas o
mesmo pode acontecer com o nosso
encontro pessoal com Cristo na
oração, com aquela serenata de
jaculatórias à Virgem que é a oração
do santo rosário ou com aqueles
momentos em que queremos
preencher as nossas mentes e os
nossos afetos com a doutrina cristã
através da leitura espiritual. Talvez
nos tenhamos habituado a ter o
nosso Criador tão perto. O
dispensador de todas as graças, o
amor que satisfaz qualquer desejo,
está encerrado numa infinidade de
sacrários espalhados pelo globo.
Deus quis tornar presente toda a sua
omnipotência nos espaços que lhe
oferece a normalidade. Trabalha a
partir daí. Assim, muitas vezes sem



brilho, surgem inúmeros milagres à
nossa volta.

Nos bastidores do quotidiano

Podemos ficar confusos com essa
normalidade de Deus porque a
contrapomos a uma espontaneidade
que talvez julguemos como elemento
essencial de uma relação. O normal
pode parecer demasiado previsível
porque aparentemente falta a
criatividade, o fator surpresa, a
paixão do amor verdadeiro. Talvez
sintamos que falta algo que torne a
nossa relação com Deus uma
aventura inigualável, única e
irrepetível, um testemunho
espetacular que pode até afastar
outras pessoas. Podemos pensar que
a normalidade uniformiza e dispensa
a contribuição que cada um pode
dar. É verdade que, diante do que é
sempre igual, a reação
compreensível é a habituação.



No entanto, sabemos que Deus nos
convida a encontrá-lo no mais
normal, no dia a dia. Assim é
também o amor humano, que cresce
e se aprofunda não só nos grandes
momentos especiais, mas também
nos silêncios, no cansaço e nas
incompreensões dos dias partilhados;
simplesmente por estarem juntos.
“Há algo santo, divino, escondido nas
situações mais comuns»[4] que
gostaríamos muito de descobrir.
Acontece que, embora o nosso
relacionamento com Deus ocorra em
plena normalidade, o encontro é
interior. O seu amor apaixonado
pode mover-se muito
confortavelmente nos bastidores da
normalidade, no hoje sem
espetáculo, sem fogos de artifício,
mas com brasas ardentes. A razão é
que nos sabemos, a cada momento,
olhados com um novo carinho. A
Deus não importa o quão normal seja
a minha vida: é minha e isso é o
suficiente para ele. Deus, de facto,



oferece-nos a oportunidade de fazer
da nossa vida algo excecionalmente
único e especial; ele não sabe senão
contar de um a um. Nunca faz
comparações entre os seus filhos. Ele
chamou cada um de nós desde antes
da criação do mundo (cf. Ef 1, 4): não
há ninguém igual a mim e, por isso,
sou inimitável e absolutamente
amável para Deus.

Mimos parecem monótonos

Este espaço de normalidade em que
o Senhor atua torna possível que a
nossa vida esteja, como diz S. Paulo,
«escondida com Cristo em Deus» (Cl
3, 3); cheia de dias iguais em que
aparentemente nada acontece e, no
entanto, o mais inédito está a
acontecer. «Nesta constância de
prosseguir dia a dia, vejo a santidade
da Igreja militante. Muitas vezes é a
santidade “da porta ao lado”»[5]. Vista
de fora, poderia parecer que a
monotonia se apoderou daqueles que



procuram viver essa santidade nas
coisas comuns. No entanto, para
desmascarar esta visão superficial, S.
Josemaria comparava os pequenos e
constantes hábitos de piedade dessa
alma com os mimos que uma mãe
tem com o filho pequeno: «Plano de
vida: monotonia? Os mimos da mãe,
monótonos? Não dizem sempre o
mesmo os que se amam?»[6]. Ao
mesmo tempo, Deus está focado em
nós e não deixa de pensar em nós ou
de nos amar em nenhum momento;
Não importa o quão normal seja a
nossa vida, mas o quão excepcional
seja para ele.

S. Bernardo de Claraval assim
escreveu ao Papa Eugénio III, grande
amigo seu que foi beatificado
posteriormente, para animá-lo a não
descuidar a vida de oração constante
e assim evitar ser absorvido pelas
atividades que deveria realizar no
seu novo ministério: «Deixa de lado
as ocupações pelo menos algum



tempo. Tudo menos permitir-lhes
que te arrastem e te levem aonde não
queres. Queres saber onde? À dureza
do coração»[7]. Sem normas de
piedade concretas, diárias, o coração
corre o risco de se fechar ao amor de
Deus e endurecer. Sem o seu amor,
mesmo o mais sagrado pode perder o
sentido. Sem Ele ao nosso lado,
rapidamente ficamos sem forças.

Em maio de 1936, S. Josemaria
proferiu uma palestra e sugeriu aos
que o ouviam que cada um pedisse
«a graça de cumprir o meu plano de
vida de tal forma que aproveite bem
o tempo. Porque me deito e me
levanto fora de horas?»[8]. E pode
surgir a pergunta: que tem o amor de
Deus a ver com o tempo de
descanso? Essa é a maravilha da
normalidade de Deus. A ele importa,
e muito, o nosso sono, a nossa saúde,
os nossos planos. E, acima de tudo,
não quer que nos assalte à última
hora a preocupação de fazer mais



coisas do que o dia permite, porque
quem trabalha é sempre Deus.

Para garantir a nossa liberdade

No início do seu pontificado, Bento
XVI alertou-nos para um perigo
constante que talvez também
estivesse presente naquela sinagoga
de Nazaré que mencionamos no
início: «O mundo é redimido pela
paciência de Deus e destruído pela
impaciência dos homens»[9]. A
normalidade também nos parece
muito lenta, podemos pensar que
chega tarde. Desejamos que as coisas
boas e santas se tornem realidade
quanto antes. Às vezes é difícil
entender por que razão o bem
demora tanto a chegar, por que razão
o Messias demora tanto tempo que
até «começa por estar no seio de sua
Mãe durante nove meses, como todo
o homem, com extrema
naturalidade»[10].



Na realidade, com esta forma de se
apresentar, o que Deus procura
talvez seja garantir a liberdade dos
homens, ter a certeza de que também
nós queremos estar com Ele, quer
seja rezando alguns minutos, seja
interrompendo o nosso trabalho para
dirigir algumas palavras a Maria ou
fazer qualquer outra coisa. Se Deus
se manifestasse de maneira
diferente, a nossa resposta teria que
ser indiscutível. É por isso que vemos
que Jesus parece feliz passando
despercebido nas cenas do
Evangelho. Os magos, por exemplo,
devem ter ficado surpreendidos ao
ver o Rei dos Judeus nos braços de
uma jovem, num lugar tão simples.
Deus não quer intimidar os homens.
A personalidade de seu Filho é tão
atraente que Deus escolheu
manifestar-se na normalidade para
nos dar um espaço de liberdade.
Quer filhos livres, não deslumbrados.
Sabe que nada nos estimula tanto
quanto a descoberta pessoal de um



tesouro escondido. Agradecer e
desfrutar dessa liberdade – com
todas as suas luzes e sombras –
ajuda-nos a partilhar a sua paciência
diante de tantas coisas que, à
primeira vista, podem parecer um
obstáculo para a redenção e, no
entanto, são o caminho comum pelo
qual Deus se manifesta.

Por isso mesmo, também os seus
mandamentos e as suas normas são
um dom e um convite. Pode resumir
-se esta realidade recorrendo a dois
dos maiores pensadores da tradição
cristã: «Nesta linha, Tomás de Aquino
pode dizer: «A nova lei é a mesma
graça do Espírito Santo », não uma
norma nova, mas a nova
interioridade dada pelo mesmo
Espírito de Deus. Agostinho soube
resumir no final esta experiência
espiritual da verdadeira novidade do
cristianismo na famosa fórmula: “Da
quod iubes et iube quod vis”, “dá-me o
que me pedes e pede-me o que



quiseres”»[11]. Então, entendem-se
bem alguns parágrafos ardentes do
salmista que nos podem ajudar a
agradecer a Deus esta liberdade:
«Com os meus lábios proclamo todas
as regras da tua boca. Eu me deleito
mais no caminho dos teus preceitos
do que em todas as riquezas. Quero
meditar nas tuas ordens e fixar os
olhos nas tuas veredas» (Sl 119,
13-15).

Deus está no normal

Vivemos numa época de fenómenos
de massas, com pessoas que têm
milhões de seguidores, fotografias ou
vídeos que se tornam virais em
poucos minutos. Neste contexto, que
significado tem o que dissemos sobre
a normalidade com que o Senhor
trabalha? Bem sabemos que Deus é
paciente e disse-nos que o seu agir é
como o fermento: não se distingue da
massa e, em qualquer circunstância,
chega ao último recanto. Deus é o



primeiro interessado em salvar o
mundo, muito mais do que nós. Na
verdade, é ele quem impele, quem
inflama e quem sustenta. Nós,
principalmente, associamo-nos a este
movimento de santidade: «Com a
maravilhosa normalidade do divino,
a alma contemplativa transborda de
afã apostólico»[12].

O Papa Francisco convida-nos
precisamente a deixar-nos invadir
pela vibração apaixonada da graça:
«Quanto bem nos faz, como Simeão,
ter o Senhor “nos braços”»(Lc 2, 28).
Não só na cabeça e no coração, mas
nas mãos, em tudo o que fazemos: na
oração, no trabalho, na comida, no
telefone, na escola, com os pobres,
em todos os lugares. Ter o Senhor
nas mãos é o antídoto para o
misticismo isolado e o ativismo
desenfreado, porque o encontro real
com Jesus fortalece tanto o devoto
sentimental quanto o frenético faz-
tudo. Viver o encontro com Jesus é



também o remédio para o marasmo
da normalidade, é abrir-se à agitação
quotidiana da graça»[13]. Com Cristo,
queremos libertar-nos do impasse de
pensar que Deus não está no normal.

“Maria santifica na maioria das vezes
– recordava S. Josemaria – aquilo que
muitos erroneamente consideram
intranscendente e sem valor: o
trabalho quotidiano, a atenção aos
entes queridos, as conversas e as
visitas a familiares e amigos. Bendita
normalidade, quanto pode estar
cheia de amor de Deus!»[14].

[1] Francisco, Amoris laetitia, n. 182.

[2] Bento XVI, A infância de Jesus,
Editorial Planeta, Barcelona, 2012, p.
11.

[3] Francisco, Laudato si’, n. 98.



[4] S. Josemaria, Entrevistas com o
Fundador do Opus Dei, n. 113.

[5] Francisco, Gaudete et exultate, n.
7.

[6] S. Josemaria, guião de uma
palestra, 22/08/1938. Citado em Pedro
Rodríguez, Caminho, edição histórico-
crítica, Rialp, Madrid, 2004, p. 288.

[7] S. Bernardo de Claraval, Carta ao
Papa Beato Eugénio III.

[8] S. Josemaria, guião de uma
palestra, maio de 1936. Citado em
Pedro Rodríguez, Caminho, edição
histórico-crítica, p. 288.

[9] Bento XVI, Homilia, 24/04/2005.

[10] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
18.

[11] Bento XVI, Jesus de Nazaré II,
Ediciones Encuentro, Madrid, 2011,
p. 83.



[12] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
120.

[13] Francisco, Homilia, 02/02/2018.

[14] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
148.

Diego Zalbidea

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-normal-

discreto-e-divino/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-normal-discreto-e-divino/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-normal-discreto-e-divino/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-normal-discreto-e-divino/

	Agradar a Deus (2): O normal, discreto e divino. Os sacramentos quotidianos

