
opusdei.org

O Natal 2009 de
Bento XVI

Neste artigo podem ler-se textos
das pregações de Bento XVI
nestes dias de Natal.

02/01/2010

"Os Magos, modelo do saber
iluminado pela fé" (6.01.2010)

Os Magos descobriram “um novo
rosto de Deus, uma nova realeza, a
do amor”, afirmou Bento XVI, na
introdução da oração mariana do
Angelus com os peregrinos reunidos
na Praça de São Pedro.



Na solenidade da Epifania, em que se
celebra o “mistério da Manifestação
do Senhor a todos os povos,
representados pelos Magos, vindos
do Oriente para adorar o Rei dos
Judeus”, o Papa recordou como de
acordo com o Evangelho de São
Mateus chegaram a Jerusalém
seguindo uma estrela, “avistada e
interpretada como sinal do
nascimento do Rei anunciado pelos
profetas, ou seja, o Messias”.

“No entanto, chegados a Jerusalém,
os Magos necessitaram das
indicações dos sacerdotes e dos
escribas para conhecer exactamente
o local onde se dirigir, ou seja, Belém,
a cidade de David”.

Pese embora serem “sábios, que
perscrutavam os astros e conheciam
a história dos povos” e “observavam
o cosmos considerando-o quase um
grande livro cheio de sinais e de
mensagens divinas para o homem”,



não se envergonharam de “pedir
instruções aos chefes religiosos dos
judeus”, observa o Pontífice.

“Poderiam ter dito: façamo-lo
sozinhos, não necessitamos de
ninguém, evitando, de acordo com a
nossa mentalidade actual, toda a
“contaminação” entre a ciência e a
Palavra de Deus”.

“Pelo contrário os Magos escutam as
profecias e acolhem-nas e, mal
voltam a pôr-se a caminho para
Belém, vêm novamente a estrela,
quase como uma confirmação de
uma perfeita harmonia entre a
pesquisa humana e a Verdade divina,
uma harmonia que encheu de alegria
os seus corações de sábios
verdadeiros”.

O cume do seu itinerário de pesquisa,
acrescentou Bento XVI, foi quando se
encontraram diante "do Menino com
Maria Sua mãe" e “prostrando-se, O
adoraram".



“Poderiam ter ficado desiludidos,
mais ainda, escandalizados. Pelo
contrário, como verdadeiros sábios,
abriram-se ao mistério que se
manifesta de modo surpreendente e
com os seus dons simbólicos
demonstraram que reconheciam em
Jesus o Rei e o Filho de Deus”.

Um último detalhe confirma,
acrescenta, a “unidade entre
inteligência e fé”: o facto de que
“advertidos em sonhos de que não
voltassem a Herodes, regressaram à
sua terra por outro caminho".

Segundo o Papa, “teria sido natural
voltar a Jerusalém, ao palácio de
Herodes e ao Templo, para
proclamar a sua descoberta”. Em vez
disso, os Magos, “que elegeram como
soberano o Menino, guardam-no
escondendo-o, segundo o estilo de
Maria, ou melhor do próprio Deus e,
tal como tinham aparecido,
desapareceram no silêncio,



apagados, mas também mudados
depois do encontro com a Verdade”.

“Tinham descoberto um novo rosto
de Deus, uma nova realeza: a do
amor. Que a Virgem Maria, modelo
de verdadeira sabedoria, nos ajude a
ser pesquisadores autênticos da
verdade de Deus, capazes de viver
sempre a profunda sintonia que há
entre a razão e a fé, entre a ciência e
a revelação”.

“Os Magos, mestres de humildade”

Os Magos foram os primeiros da
longuíssima fila dos que souberam
encontrar Cristo na sua própria vida
e que conseguiram chegar Àquele
que é a luz do mundo, porque
tiveram humildade e não confiaram,
apenas, na sua própria sabedoria.

Assim o afirmou Bento XVI na
Solenidade da Epifania do Senhor,
durante a celebração da Missa na
Basílica do Vaticano.



Chegaram a Belém, explicou, “não os
poderosos e os reis da terra, mas uns
Magos, personagens desconhecidos,
quiçá vistos com desconfiança, mas,
em todo o caso, indignos de
particular atenção”.

“Estes personagens procedentes do
Oriente não são os últimos, mas os
primeiros da grande procissão
daqueles que, através de todas as
épocas da história, sabem reconhecer
a mensagem da estrela, sabem
caminhar pelos caminhos indicados
pela Sagrada Escritura e sabem
encontrar, assim, Aquele que é
aparentemente débil e frágil, mas
que é capaz de dar a maior e mais
profunda alegria ao coração do
homem”, recordou o Papa.

“N’Ele, de facto, manifesta-se a
realidade magnífica de que Deus nos
conhece e está perto de nós, de que a
Sua grandeza e poder não se
expressam na lógica do mundo, mas



na lógica de um menino inerme, cuja
força é apenas a do amor que se nos
confia”.

Os dons dos Magos, acto de justiça

O Papa recordou que os Magos
levaram a Jesus como presentes
ouro, incenso e mirra. “Não são
certamente dons que respondam a
necessidades primárias”, admitiu,
sublinhando que naquele momento
“a Sagrada Família teria tido,
certamente, muito mais necessidade
de algo diferente de incenso e de
mirra e mesmo o ouro não lhe
poderia ser imediatamente útil”.

Estes dons, no entanto, “têm um
significado profundo, são um acto de
justiça”, afirmou.

De acordo com a mentalidade
oriental, “representam o
reconhecimento de uma pessoa como
Deus e Rei, quer dizer, são um acto
de submissão”.



“A consequência que daí deriva é
imediata. Os Magos não podem já
prosseguir pelo seu caminho”,
explicou, “Foram levados para
sempre ao caminho do Menino, o que
os fará desinteressar pelos grandes e
poderosos deste mundo e levá-los-á
Àquele que nos espera entre os
pobres, o caminho do amor que por
si só pode transformar o mundo”.

“Portanto, os Magos não só se
puseram a caminho mas, a partir
daquele momento começaram algo
novo, traçou-se uma nova via, desceu
ao mundo uma luz nova que não se
apagou”.

Essa luz, acrescenta o Papa, “não
pode já ser ignorada no mundo; os
homens mover-se-ão até àquele
Menino e serão iluminados pela
alegria que só Ele sabe dar”.

A importância da humildade



No entanto, destacou o Papa, embora
os poucos de Belém que
reconheceram o Messias
converteram-se em muitos ao longo
da história, “os crentes em Jesus
Cristo parecem ser sempre poucos”.

“Muitos viram a estrela, mas são
poucos os que perceberam a sua
mensagem”, constatou.

“Qual é a razão pela qual uns vêm e
encontram e outros não? O que é que
abre os olhos e o coração? O que é
que falta aos que permanecem
indiferentes, aos que indicam o
caminho mas não se movem?”,
pergunta-se o Papa.

O obstáculo que o impede, explicou o
Papa, é “a demasiada segurança em
si mesmos, a pretensão de conhecer
perfeitamente a realidade, a
presunção de ter já formulado um
juízo definitivo sobre as coisas
tornando os seus corações fechados e
insensíveis à novidade de Deus”.



“O que falta é a humildade autêntica,
que sabe submeter-se ao que é
maior, mas também o valor
autêntico, que leva a acreditar no
que é verdadeiramente grande,
embora se manifeste num Menino
inerme”.

Falta, acrescentou, “a capacidade
evangélica de ser meninos no
coração, de assombrar-se e de sair de
si para se dirigir para o caminho que
a estrela indica, o caminho de Deus”.

“O Senhor, no entanto, tem o poder
de nos tornar capazes de ver e de nos
salvar”, concluiu o Papa, pedindo
para os fiéis “um coração sábio e
inocente, que nos permita ver a
estrela da Sua misericórdia, nos
oriente no Seu caminho, para O
encontrar e sermos inundados pela
grande luz e pela verdadeira alegria
que Ele trouxe a este mundo”.



"A nossa esperança está em Deus,
que nos guia para o Seu
Reino" (3.01.2010)

"Neste Domingo – o segundo depois
do Natal e primeiro do ano novo –
alegra-me poder renovar a cada um
de vós os meus desejos de todo o bem
no Senhor!", disse o Papa antes de
rezar o Angelus com os fiéis
congregados na Praça de São Pedro.

”Não faltam problemas – disse o
Santo Padre – nem na Igreja nem no
mundo, bem como na vida
quotidiana das famílias. Mas, graças
a Deus, a nossa esperança não tem
em conta os improváveis
prognósticos, nem sequer, mesmo
que sejam importantes, as previsões
económicas". 

Bento XVI assegurou que "a nossa
esperança está em Deus, não no
sentido de uma genérica
religiosidade, ou de um fatalismo
encoberto de fé. Nós confiamos no



Deus que em Jesus Cristo revelou de
maneira completa e definitiva a Sua
vontade de estar com o homem, de
partilhar a sua história, para nos
guiar a todos para o Seu Reino de
amor e de vida. É esta a grande
esperança que anima e por vezes
corrige as nossas esperanças
humanas".

"É esta – continuou – a verdadeira
razão de esperança da humanidade;
a história tem um sentido, porque
está "habitada" pela Sabedoria de
Deus. E, no entanto, o desígnio divino
não se cumpre automaticamente,
porque é um projecto de amor e o
amor gera e exige liberdade. O Reino
de Deus vem seguramente; mais, já
está presente na história e, graças à
vinda de Cristo, venceu já a força
negativa do maligno. Mas cada
homem e cada mulher é responsável
por acolhê-Lo na própria vida, um e
outro dia. Por isso, também 2010 será
mais ou menos "feliz" na medida em



que cada um, de acordo com a sua
própria responsabilidade, saiba
colaborar com a graça de Deus".

O Papa pediu a todos os fiéis que se
dirijam à Virgem Maria "para
aprender d’Ela esta atitude
espiritual. O Filho de Deus tomou
carne d’Ela com o seu
consentimento. Cada vez que o
Senhor quer dar um passo em frente,
connosco para a "terra prometida",
apela primeiro ao nosso coração,
espera, por dizê-lo de algum modo, o
nosso "sim", tanto nas pequenas
como nas grandes decisões".

"Que Maria – terminou – nos ajude a
acolher sempre a vontade de Deus,
com humildade e valentia, para que
também as provas e os sofrimentos
da vida cooperem para apressar a
vinda do Seu Reino de justiça e de
paz".

Homilia na Solenidade de Maria
Santíssima Mãe de Deus (1.01.2010)



“Meditar no mistério do rosto de
Deus e do homem é uma via
privilegiada que conduz à paz”, disse
o Santo Padre.

“De facto, esta começa por um olhar
respeitoso, que reconhece no rosto
do outro uma pessoa, qualquer que
seja a cor da pele, a nacionalidade, a
língua, a religião”, acrescentou.

Seguidamente, perguntou: “Mas
quem, senão Deus, pode garantir, por
assim dizer, a “profundidade” do
rosto do homem?”

E explicou: “Na realidade, só se
tivermos Deus no coração, estaremos
em condições de detectar no rosto do
outro um irmão de humanidade, não
um meio, mas um fim, não um rival
ou um inimigo, mas outro eu, uma
faceta do infinito mistério do ser
humano”.

Para Bento XVI, “a nossa percepção
do mundo e, em particular dos



nossos semelhantes, depende
essencialmente da presença em nós
do Espírito de Deus”.

“É uma espécie de “ressonância”,
explicou; quem tem o coração vazio,
não percebe senão imagens planas,
privadas de relevo”.

“Pelo contrário, quanto mais
habitados estivermos por Deus, mais
sensíveis seremos também à sua
presença naquilo que nos rodeia, em
todas as criaturas e especialmente
nas outras pessoas, embora por vezes
o rosto humano, marcado pela
dureza da vida e do mal, possa
resultar difícil de apreciar e de
acolher como epifania de Deus”,
afirmou. 

“Com maior razão, portanto, para
nos reconhecermos e respeitarmos
como realmente somos, ou seja,
como irmãos, necessitamos de nos
referir ao rosto de um Pai comum,
que nos ama a todos, apesar dos



nossos limites e dos nossos erros”,
acrescentou.

Na homilia da Missa deste primeiro
dia de 2010, o Santo Padre fez uma
meditação sobre o tema do Rosto de
Deus e dos rostos dos homens, que
oferece “uma chave de leitura para o
problema da paz no mundo”.

“O rosto é, por excelência, a
expressão da pessoa, é o que a torna
reconhecível e através do qual se
manifestam sentimentos,
pensamentos, intenções do coração”,
recordou.

“Deus, pela Sua natureza, é invisível;
no entanto a Bíblia aplica-Lhe
também esta imagem – acrescentou.
Toda a história bíblica se pode ler
como um progressivo desvendar do
rosto de Deus, até chegar à sua plena
manifestação em Jesus Cristo”.

Referindo-se ao título de “Mãe de
Deus”, explicou que “o rosto de Deus



tomou um rosto humano, deixando-
se ver e reconhecer no filho da
Virgem Maria”.

Bento XVI destacou que “Ela, que
guardou no seu coração o segredo da
divina maternidade, foi a primeira a
ver o rosto de Deus feito homem no
pequeno fruto do seu ventre”.

“A mãe tem uma relação muito
especial, única e, de todos os modos,
exclusiva com o filho recém-
nascido”, disse.

“O primeiro rosto que o menino vê é
o da mãe e este olhar é decisivo para
a sua relação com a vida, consigo
próprio e com os outros, com Deus –
acrescentou; é decisiva também para
que ele possa converter-se num
“filho da paz”.

A seguir, o Papa fez uma pequena
reflexão sobre o ícone da Virgem da
Ternura, que representa o Menino



Jesus com o rosto apoiado – face com
face – no da Mãe.

“O Menino olha para a Mãe e esta
olha para nós, quase como que
reflectindo o que observa e rezando
com a ternura de Deus, pousada
n’Eles vinda do Céu e encarnada
naquele Filho de homem que leva
nos braços”, explicou.

“Mas esse mesmo ícone mostra-nos
também, em Maria, o rosto da Igreja,
que reflecte sobre nós e sobre o
mundo inteiro a luz de Cristo, a
Igreja por intermédio da qual chega
a boa notícia a toda a pessoa”,
acrescentou.

O Pontífice assinalou que “desde
pequenos, é importante serem
educados no respeito pelo outro,
também quando é diferente de nós”.

E renovou o seu apelo em “investir
na educação, pondo como objectivo,
além da necessária transmissão de



noções técnico-científicas, uma mais
ampla e profunda “responsabilidade
ecológica”, baseada no respeito pela
pessoa e pelos seus direitos e deveres
fundamentais”.

“Só assim o compromisso pelo meio
ambiente pode converter-se
verdadeiramente em educação para
a paz e para a sua construção”,
assegurou.

“Hoje é cada vez mais comum a
experiência de turmas nas escolas
compostas por crianças de várias
nacionalidades, embora também
quando isto não ocorra, os seus
rostos são uma profecia da
humanidade que estamos chamados
a formar: uma família de famílias e
de povos”, disse.

E destacou que essas crianças,
“apesar das suas diferenças, choram
e riem da mesma maneira, têm as
mesmas necessidades, comunicam



entre si de maneira espontânea,
brincam juntas...”.

“Os rostos das crianças são como que
um reflexo da visão de Deus sobre o
mundo – afirmou. Porquê então
apagar os seus sorrisos? Porquê
envenenar os seus corações?”

“Infelizmente, o ícone da Mãe de
Deus da Ternura encontra o seu
trágico oposto nas dolorosas imagens
de tantas crianças e das suas mães
nas garras da guerra e da violência:
prófugos, refugiados, emigrantes
forçados”, lamentou.

Bento XVI falou então de “rostos
minados pela fome e pela doença,
rostos desfigurados pela dor e pelo
desespero”.

E declarou: “Os rostos dos pequenos
inocentes são um apelo silencioso à
nossa responsabilidade; diante da
sua impotente condição, caem todas



as falsas justificações da guerra e da
violência”.

O Papa afirmou que “devemos
simplesmente converter-nos em
desenhadores da paz, depor as armas
de todo o tipo e comprometermo-nos
todos juntos em construir um mundo
mais digno da pessoa”.

Na sua homilia da Missa no Dia
Mundial da Paz, o Santo Padre
assegurou que “a pessoa é capaz de
respeitar as criaturas na medida em
que leva no seu próprio espírito um
sentido pleno da vida”.

“De outro modo, será levado a
desprezar-se a si mesmo e ao que o
rodeia, a não ter respeito pelo
ambiente em que vive, pelo criado”,
advertiu.

Bento XVI afirmou que “quem sabe
reconhecer no cosmos os reflexos do
rosto invisível do Criador, é levado a
ter maior amor às criaturas, maior



sensibilidade pelo seu valor
simbólico”.

“Existe de facto um nexo muito
estreito entre o respeito pela pessoa e
a salvaguarda do criado”, afirmou.

E destacou que “os deveres para com
o meio ambiente derivam dos da
pessoa, considerada em si mesma e
na relação com os outros”.

“Se a pessoa se degrada, degrada-se o
ambiente em que vive; se a cultura
tende para um niilismo, ainda que
não teórico, mas prático, a natureza
não poderá deixar de pagar as
consequências”, explicou.

O Papa destacou que se pode
verificar um recíproco influxo entre
o rosto da pessoa e o “rosto” do meio
ambiente.

“Quando a ecologia humana é
respeitada na sociedade, também a
ecologia ambiental beneficia”,



afirmou, citando a sua última
encíclica “Caritas in veritate”.

Finalmente, Bento XVI salientou que
“a vinda de Deus transfigura o criado
e provoca uma espécie de festa
cósmica” e disse que “a festa da fé se
converte em festa da pessoa e do
criado”.

E concluiu: “A Igreja renova o
mistério para as pessoas de todas as
gerações, mostra-lhes o rosto de
Deus, para que, com a sua bênção,
possam caminhar pelo caminho da
paz”.

Na Festa da Sagrada Família
(27.XII.2009)

Intervenção no Angelus aos
peregrinos congregados no Vaticano

Queridos irmãos e irmãs:

Celebra-se hoje o Domingo da
Sagrada Família. Podemos continuar



a colocar-nos no lugar dos pastores
de Belém que, logo que receberam o
anúncio do anjo, foram a toda a
pressa à gruta e encontraram "Maria,
José e o Menino, deitado na
manjedoura" (Lucas 2,16).
Detenhamo-nos também nós a
contemplar esta cena e reflictamos
no seu significado. As primeiras
testemunhas do nascimento de
Cristo, os pastores, encontraram-se
não só diante do Menino Jesus, mas
também diante de uma pequena
família: a mãe, o pai e o filho recém-
nascido. Deus quis revelar-Se
nascendo numa família humana e
por este motivo a família humana
converteu-se em imagem de Deus!
Deus é Trindade, é comunhão de
amor e a família, com toda a
diferença que existe entre o Mistério
de Deus e a sua criatura humana, é
uma manifestação que reflecte o
Mistério insondável do Deus amor. O
homem e a mulher, criados à
imagem de Deus, convertem-se no



matrimónio "numa só
carne" (Génesis 2, 24), ou seja, numa
comunhão de amor que gera nova
vida. A família humana, em certo
sentido, é imagem da Trindade pelo
amor inter esponsal e pela
fecundidade do amor.

A liturgia de hoje apresenta o famoso
episódio evangélico de Jesus, aos
doze anos, que fica no Templo, em
Jerusalém, sem que os seus pais se
apercebessem; surpreendidos e
preocupados, acabam por encontrá-
Lo, três dias depois, a discutir com os
doutores. A sua mãe, que lhe pede
explicações, Jesus responde que tem
que estar "na casa", do Seu Pai, ou
seja de Deus (Cf. Lucas 2, 49). Neste
episódio, o rapaz Jesus apresenta-se-
nos cheio de zelo por Deus e pelo
Templo. Perguntemo-nos: de quem
teria aprendido Jesus o amor pelas
"coisas" de Seu Pai? Certamente,
como filho, teve um íntimo
conhecimento de Seu Pai, de Deus,



uma profunda relação pessoal
permanente com Ele mas, na Sua
concreta cultura, certamente que
aprendeu as orações, o amor pelo
Templo e pelas instituições de Israel,
dos Seus próprios pais. Portanto,
podemos afirmar que a decisão de
Jesus de ficar no Templo era
sobretudo fruto da Sua íntima
relação com o Pai, mas também fruto
da educação recebida de Maria e de
José. Podemos antever aqui o sentido
autêntico da educação cristã: é o
fruto de uma colaboração, que
sempre há que procurar, entre os
educadores e Deus. A família cristã
está consciente de que os filhos são
dom e projecto de Deus. Portanto,
não os pode considerar como uma
possessão própria, mas antes,
servindo neles o desígnio de Deus,
está chamada a educá-los na maior
liberdade, que consiste precisamente
em dizer "sim" a Deus para fazer a
Sua vontade. Deste "sim" a Virgem
Maria é exemplo perfeito. A ela



encomendamos todas as famílias,
rezando em particular pela sua
missão educativa.

E agora dirijo-me, em língua
espanhola, a todos os que participam
na festa da Sagrada Família em
Madrid.

[Em espanhol]

Saúdo cordialmente os pastores e
fiéis congregados em Madrid para
celebrar com alegria a Sagrada
Família de Nazaré. Como não
recordar o verdadeiro significado
desta festa? Deus, tendo vindo ao
mundo no seio de uma família,
manifesta que esta instituição é
caminho seguro para O encontrar e
conhecer, bem como um apelo
permanente a trabalhar pela
unidade de todos à volta do amor.
Daí que um dos maiores serviços que
os cristãos podemos prestar aos
nossos semelhantes é oferecer-lhes o
nosso testemunho sereno e firme da



família fundada no matrimónio
entre um homem e uma mulher,
defendendo-a e promovendo-a, pois
ela é de suma importância para o
presente e o futuro da humanidade.
Com efeito, a família é a melhor
escola onde se aprendem a viver
aqueles valores que dignificam a
pessoa e engrandecem os povos.
Também nela se partilham as penas
e as alegrias, sentindo-se todos
envolvidos pelo carinho que reina na
casa pelo mero facto de serem
membros da mesma família. Peço a
Deus que nos vossos lares se respire
sempre esse amor de total entrega e
fidelidade que Jesus trouxe ao
mundo com o Seu nascimento,
alimentando-o e fortalecendo-o com
a oração quotidiana, a prática
constante das virtudes, a
compreensão recíproca e o respeito
mútuo. Animo-vos, pois, a que,
confiando na materna intercessão de
Maria Santíssima, Rainha das
Famílias e na poderosa protecção de



São José, seu esposo, vos dediqueis
sem descanso a esta formosa missão
que o Senhor colocou nas vossas
mãos. Contai além disso com a
minha proximidade e afecto e peço-
vos que leveis uma saudação muito
especial do Papa aos vossos entes
queridos mais necessitados ou que se
encontram em dificuldade. Abençoo-
vos a todos do coração.

[No final do Angelus, o Papa saudou a
os peregrinos em vários idiomas. Em
espanhol, disse:]

Saúdo cordialmente os peregrinos de
língua espanhola que participam
nesta oração mariana. Neste
Domingo da Sagrada Família,
convido todos a pôr os olhos no lar
de Nazaré, escola incomparável de
virtudes humanas e cristãs, para
aprender de Jesus, José e Maria a
vivê-las pessoalmente e dar exemplo
delas junto dos que vos rodeiam, com
humildade e convicção. De novo vos



desejo que, nestas festas de Natal, a
alegria do Senhor Jesus, nascido em
Belém, seja a vossa fortaleza. Em Seu
Nome vos abençoo com grande
afecto.

MENSAGEM DE NATAL DE BENTO
XVI “Hoje brilhará uma luz sobre
nós, porque nos nasceu o Senhor”

Queridos irmãos e irmãs de Roma e
do mundo inteiro,

e a todos vós, homens e mulheres a
quem Deus ama

"Lux fulgebit hodie super nos, quia
natus est nobis Dominus.

Hoje brilhará uma luz sobre nós,

porque nos nasceu o Senhor"

A liturgia da Missa da aurora
recordou-nos que a noite já passou, o
dia está a avançar; a luz que provém
da gruta de Belém resplandece sobre
nós.



Mas a Bíblia e a Liturgia não nos
falam da luz natural, mas de uma luz
diferente, especial, de algum modo
projectada e orientada para um
"nós", o mesmo "nós" pelo qual o
Menino de Belém "nasceu". Este
"nós" é a Igreja, a grande família
universal dos crentes em Cristo, que
aguardaram com esperança o novo
nascimento do Salvador e hoje
celebram no mistério a perene
actualidade deste acontecimento.

Ao princípio, à volta do presépio de
Belém, esse "nós" era quase invisível
aos olhos dos homens. Como nos diz
o Evangelho de São Lucas, incluía,
além de Maria e José, uns poucos
pastores, simples, que chegaram à
gruta avisados pelos Anjos. A luz do
primeiro Natal foi como uma chama
acesa na noite. Tudo à volta estava
escuro, enquanto na gruta
resplandecia a verdadeira luz "que
ilumina todo o homem" (João 1,9). E,
não obstante, tudo acontece com



simplicidade e oculto, de acordo com
o estilo com que Deus actua em toda
a história da salvação. Deus quer ir
pondo focos de luz concretos, para
depois dar claridade até ao
horizonte. A Verdade, como o Amor
que ela contém, acende-se onde a luz
é acolhida, difundindo-se depois em
círculos concêntricos, quase por
contacto, nos corações e nas mentes
daqueles que, abrindo-se livremente
ao seu esplendor, se convertem, por
sua vez, em fontes de luz.

É a história da Igreja que inicia o seu
caminho na gruta pobre de Belém e,
através dos séculos, se converte em
Povo e fonte de luz para a
humanidade. Também hoje, por
meio dos que vão ao encontro do
Menino Jesus, Deus continua a atear
fogos na noite do mundo, para
chamar os homens a que
reconheçam n’Ele o "sinal" da Sua
presença salvadora e libertadora,



estendendo o "nós" dos crentes em
Cristo a toda a humanidade.

Onde quer que haja um "nós" que
acolhe o amor de Deus, aí
resplandece a luz de Cristo, inclusive
nas situações mais difíceis. A Igreja,
como a Virgem Maria, oferece Jesus
ao mundo, o Filho que ela própria
recebeu como um dom e que veio
para libertar o homem da escravidão
do pecado. Como Maria, a Igreja não
tem medo, porque aquele Menino é a
sua força. Mas não O guarda para si,
oferece-O a quantos O procuram com
coração sincero, aos humildes da
terra e aos aflitos, às vítimas da
violência, a todos os que desejam
ardentemente o bem da paz.

Também hoje, dirigindo-se à família
humana, profundamente marcada
por uma grave crise económica, mas
em primeiro lugar de carácter moral,
e pelas dolorosas feridas de guerras e
conflitos, a Igreja repete com os



pastores, querendo partilhar e ser
fiel ao homem: "Vamos a
Belém" (Lucas 2,15), aí
encontraremos a nossa esperança.

O "nós" da Igreja vive onde nasceu
Jesus, na Terra Santa, para convidar
os seus habitantes a abandonarem
toda a lógica de violência e vingança
e se comprometerem com renovado
vigor e generosidade na mudança
para uma convivência pacífica. O
"nós" da Igreja está presente nos
outros Países do Médio Oriente.
Como não pensar na conflituosa
situação no Iraque e naquele
pequeno rebanho de cristãos que
vive naquela região? Sofre por vezes
violências e injustiças, mas está
sempre disposto a dar a sua própria
contribuição para a edificação da
convivência civil, oposta à lógica do
confronto e da rejeição de quem está
ao lado.



O "nós" da Igreja está activo no Sri
Lanka, na Península coreana e nas
Filipinas, como também noutras
terras asiáticas, como fermento de
reconciliação e de paz. No continente
africano, não cessa de elevar a sua
voz a Deus para implorar o fim de
todo o abuso na República
Democrática do Congo; convida os
cidadãos da Guiné e do Níger ao
respeito dos direitos de toda a pessoa
humana e ao diálogo; pede aos de
Madagáscar que superem as divisões
internas e se acolham mutuamente;
recorda a todos que estão chamados
à esperança, apesar dos dramas, das
provas e das dificuldades que os
continuam a afligir. Na Europa e na
América setentrional, o "nós" da
Igreja impulsiona a superar a
mentalidade egoísta e tecnicista, a
promover o bem comum e a
respeitar os mais débeis, começando
por aqueles que ainda não nasceram.
Nas Honduras, ajuda a retomar o
caminho institucional; em toda a



América Latina, o "nós" da Igreja é
factor de identidade, plenitude de
verdade e caridade que não pode ser
substituído por nenhuma ideologia,
um apelo ao respeito dos direitos
inalienáveis de cada pessoa e ao seu
desenvolvimento integral, anúncio
de justiça e fraternidade, fonte de
unidade.

Fiel ao mandato do seu Fundador, a
Igreja é solidária com os afectados
pelas calamidades naturais e pela
pobreza, também nas sociedades
opulentas. Diante do êxodo daqueles
que emigram da sua terra e por
causa da fome, da intolerância ou a
deterioração ambiental se vêm
forçados a ir para longe, a Igreja é
uma presença que apela ao
acolhimento. Numa palavra, a Igreja
anuncia por todas as partes o
Evangelho de Cristo, não obstante as
perseguições, as discriminações, os
ataques e a indiferença por vezes
hostil, que melhor lhe permitem



partilhar a sorte do seu Mestre e
Senhor.

Queridos irmãos e irmãs, que grande
dom é fazer parte de uma comunhão
que é para todos. É a comunhão da
Santíssima Trindade, de cujo coração
desceu ao mundo o Emanuel, Jesus,
Deus connosco. Como os pastores de
Belém, contemplemos embargados
com a maravilha e a gratidão deste
mistério de amor e de luz. Feliz Natal
a todos.

HOMILÍA DE BENTO XVI NA MISSA
DA MEIA-NOITE “Jesus Cristo, Tu
que nasceste em Belém”, “entrai
em mim, na minha alma” Amados
irmãos e irmãs,

«Um Menino nasceu para nós, um
filho nos foi concedido» (Is 9, 5).
Aquilo que Isaías, olhando de longe
para o futuro, diz a Israel como
consolação nas suas angústias e
obscuridade, o Anjo, de quem emana
uma nuvem de luz, anuncia-o aos



pastores como presente: «Nasceu-vos
hoje, na cidade de David, um
Salvador, que é o Messias
Senhor» (Lc 2, 11). O Senhor está
presente. Desde então, Deus é
verdadeiramente um «Deus
connosco». Já não é o Deus distante,
que, através da criação e por meio da
consciência, se pode de algum modo
intuir de longe. Ele entrou no
mundo. É o Vizinho. Disse-o Cristo
ressuscitado aos Seus, a nós: «Eu
estou sempre convosco, até ao fim
dos tempos» (Mt 28, 20). Nasceu para
vós o Salvador: aquilo que o Anjo
anunciou aos pastores, Deus no-lo
recorda agora por meio do
Evangelho e dos seus mensageiros.
Trata-se de uma notícia que não nos
pode deixar indiferentes. Se é
verdadeira, mudou tudo. Se é
verdadeira, diz-me também respeito
a mim. Então, como os pastores, devo
dizer também eu: Levantemo-nos,
quero ir a Belém e ver a Palavra que
lá aconteceu. Não é sem intenção que



o Evangelho nos narra a história dos
pastores. Estes mostram-nos o modo
justo de responder àquela mensagem
que nos é dirigida também a nós.
Que nos dizem então estas primeiras
testemunhas da encarnação de Deus?

A respeito dos pastores diz-se, em
primeiro lugar, que eram pessoas
vigilantes e que a mensagem pôde
chegar até eles precisamente porque
estavam acordados. Nós temos de
despertar, para que a mensagem
chegue até nós. Devemos tornar-nos
pessoas verdadeiramente vigilantes.
Que significa isto? A diferença entre
uma pessoa que sonha e outra que
está acordada, consiste, antes de
mais nada, no facto de que o que
sonha se encontrar num mundo
particular. Ele está, com o seu eu,
fechado nesse mundo do sonho que é
apenas dele e não o relaciona com os
outros. Acordar significa sair desse
mundo particular do eu e entrar na
realidade comum, na única verdade



que a todos une. O conflito no
mundo, a recíproca
inconciliabilidade derivam do facto
de estarmos fechados nos nossos
próprios interesses e opiniões
pessoais, no nosso próprio e
minúsculo mundo privado. O
egoísmo, tanto do grupo como do
indivíduo, mantém-nos prisioneiros
dos nossos interesses e desejos, que
contrastam com a verdade e
dividem-nos uns dos outros. Acordai:
diz-nos o Evangelho. Vinde para fora,
a fim de entrar na grande verdade
comum, na comunhão do único
Deus. Acordar significa, portanto,
desenvolver a sensibilidade para
com Deus, para com os sinais
silenciosos pelos quais Ele nos quer
guiar, para com os múltiplos indícios
da Sua presença. Há pessoas que se
dizem «religiosamente desprovidas
de ouvido musical». A capacidade de
perceber Deus parece quase uma
qualidade que é recusada a alguns. E,
realmente, a nossa maneira de



pensar e agir, a mentalidade do
mundo actual, a gama das nossas
diversas experiências parecem
talhadas para reduzir a nossa
sensibilidade a Deus, para nos tornar
«desprovidos de ouvido musical» a
respeito d’Ele. E todavia em cada
alma está presente de maneira
velada ou patente a expectativa de
Deus, a capacidade de O encontrar. A
fim de obter esta vigilância, este
despertar para o essencial, queremos
rezar, por nós mesmos e pelos
outros, por quantos parecem ser
«desprovidos deste ouvido musical»
e, contudo, neles está vivo o desejo
de que Deus se manifeste. O grande
teólogo Orígenes disse: Se eu tivesse
a graça de ver como Paulo viu,
poderia agora (durante a Liturgia)
contemplar uma falange imensa de
Anjos (cf.In Lc 23, 9). De facto, na
Liturgia sagrada, rodeiam-nos os
Anjos de Deus e os Santos. O próprio
Senhor está presente no meio de nós.
Senhor, abri os olhos dos nossos



corações, para nos tornarmos
vigilantes e videntes e, assim,
podermos estender a vossa
proximidade também aos outros!

Voltemos ao Evangelho de Natal. Aí
se narra que os pastores, depois de
terem ouvido a mensagem do Anjo,
disseram uns para os outros:
«“Vamos a Belém” (…). Partiram
então a toda a pressa» (Lc 2, 15s).
«Apressaram-se»: diz, literalmente, o
texto grego. O que lhes fora
anunciado era tão importante que
deviam ir imediatamente. Com
efeito, o que lhes fora dito
ultrapassava totalmente aquilo a que
estavam habituados. Mudava o
mundo. Nasceu o Salvador. O
esperado Filho de David veio ao
mundo na sua cidade. Que podia
haver de mais importante? Impelia-
os certamente a curiosidade, mas
sobretudo o alvoroço pela realidade
imensa que fora comunicada,
precisamente a eles, os pequenos e



homens aparentemente irrelevantes.
Apressaram-se… sem demora. Na
nossa vida ordinária, as coisas não
acontecem assim. A maioria dos
homens não considera prioritárias as
coisas de Deus. Estas não nos
premem de forma imediata. E assim
nós, na grande maioria, estamos
prontos a adiá-las. Antes de tudo faz-
se aquilo que se apresenta como
urgente aqui e agora. No elenco das
prioridades, Deus encontra-Se
frequentemente quase no último
lugar. Isto – pensa-se – poder-se-á
realizar sempre. O Evangelho diz-
nos: Deus tem a máxima prioridade.
Se alguma coisa na nossa vida
merece a nossa pressa sem demora,
isso só pode ser a causa de Deus. Diz
uma máxima da Regra de São Bento:
«Nada antepor à obra de Deus (isto é,
ao ofício divino)». Para os monges, a
Liturgia é a primeira prioridade;
tudo o mais vem depois. Mas, no seu
núcleo, esta frase vale para todo o
homem. Deus é importante, a



realidade absolutamente mais
importante da nossa vida. É
precisamente esta prioridade que
nos ensinam os pastores. Deles
queremos aprender a não deixar-nos
esmagar por todas as coisas urgentes
da vida de cada dia. Deles queremos
aprender a liberdade interior de
colocar em segundo plano outras
ocupações – por mais importantes
que sejam – a fim de nos
encaminharmos para Deus, a fim de
O deixarmos entrar na nossa vida e
no nosso tempo. O tempo empregue
para Deus e, a partir d’Ele, para o
próximo nunca é tempo perdido. É o
tempo em que vivemos de verdade,
em que vivemos o ser próprio de
pessoas humanas.

Alguns comentadores observam
como os primeiros que vieram ao pé
de Jesus na manjedoura e puderam
encontrar o Redentor do mundo
foram os pastores, as almas simples.
Os sábios vindos do Oriente, os



representantes daqueles que
possuem nível e nome chegaram
muito mais tarde. E os comentadores
acrescentam: O motivo é totalmente
óbvio. De facto, os pastores
habitavam perto. Não tinham de
fazer mais nada senão
«atravessar» (cf. Lc 2, 15), como se
atravessa um breve espaço para ir
ter com os vizinhos. Ao contrário, os
sábios habitavam longe. Tinham de
percorrer um caminho longo e difícil
para chegar a Belém. E precisavam
de guia e de orientação. Pois bem,
hoje também existem almas simples
e humildes que habitam muito perto
do Senhor. São, por assim dizer, os
seus vizinhos e podem facilmente ir
ter com Ele. Mas a maior parte de
nós, homens modernos, vive longe de
Jesus Cristo, d’Aquele que Se fez
homem, de Deus que veio para o
nosso meio. Vivemos em filosofias,
em negócios e ocupações que nos
ocupam totalmente e a partir dos
quais o caminho para a manjedoura



é muito longo. De variados modos e
repetidamente, Deus tem de nos
impelir e dar uma mão para
podermos sair da encruzilhada dos
nossos pensamentos e ocupações e
encontrar o caminho para Ele. Mas
há um caminho para todos. Para
todos, o Senhor estabelece sinais
adequados a cada um. Chama-nos a
todos, para que nos seja possível
também dizer: Levantemo-nos,
«atravessemos», vamos a Belém, até
junto d’Aquele Deus que veio ao
nosso encontro. Sim, Deus
encaminhou-Se para nós. Sozinhos,
não poderíamos chegar até Ele. O
caminho supera as nossas forças.
Mas Deus desceu. Vem ao nosso
encontro. Percorreu a parte mais
longa do caminho. Agora pede-nos:
Vinde e vede quanto vos amo. Vinde
e vede que Eu estou aqui. 
Transeamus usque Bethleem: diz a
Bíblia latina. Atravessemos para o
outro lado! Ultrapassemo-nos a nós
mesmos! Façamo-nos viajantes rumo



a Deus dos mais variados modos:
sentindo-nos interiormente a
caminho para Ele; mas também em
caminhos muito concretos, como na
Liturgia da Igreja, no serviço do
próximo onde Cristo me espera.

Ouçamos uma vez mais directamente
o Evangelho. Os pastores contam uns
aos outros o motivo por que se põem
a caminho: «Vamos ver o que dizem
ter sucedido». Literalmente o texto
grego diz: «Vejamos esta Palavra, que
lá aconteceu». Sim, aqui está a
novidade desta noite: a Palavra pode
ser vista, porque Se fez carne. Aquele
Deus de quem não se deve fazer
qualquer imagem, porque toda a
imagem poderia apenas reduzi-Lo,
antes desvirtuá-Lo, aquele Deus
tornou-Se, Ele mesmo, visível
n’Aquele que é a sua verdadeira
imagem, como diz Paulo (cf. 2 Cor 4,
4; Col 1, 15). Na figura de Jesus Cristo,
em todo o seu viver e agir, no seu
morrer e ressuscitar, podemos ver a



Palavra de Deus e,
consequentemente, o próprio
mistério do Deus vivo. Deus é assim.
O Anjo dissera aos pastores: «Isto vos
servirá de sinal: achareis um Menino
envolto em panos e deitado numa
manjedoura» (Lc 2, 12; cf. 16). O sinal
de Deus, o sinal que é dado aos
pastores e a nós não é um milagre
impressionante. O sinal de Deus é a
sua humildade. O sinal de Deus é que
Ele Se faz pequeno; faz-Se menino;
deixa-Se tocar e pede o nosso amor.
Quanto desejaríamos nós, homens,
um sinal diverso, imponente,
irrefutável, do poder de Deus e da
sua grandeza! Mas o seu sinal
convida-nos à fé e ao amor e, assim,
dá-nos esperança: assim é Deus. Ele
possui o poder e é a Bondade.
Convida a tornarmo-nos semelhantes
a Ele. Sim, tornamo-nos semelhantes
a Deus, se nos deixarmos plasmar
por este sinal; se aprendermos, nós
mesmos, a humildade e deste modo a
verdadeira grandeza; se



renunciarmos à violência e usarmos
apenas as armas da verdade e do
amor. Orígenes, na linha de uma
palavra de João Baptista, viu
expressa a essência do paganismo no
símbolo das pedras: paganismo é
falta de sensibilidade, significa um
coração de pedra, que é incapaz de
amar e de perceber o amor de Deus.
Orígenes diz a respeito dos pagãos:
«Desprovidos de sentimento e de
razão, transformam-se em pedras e
madeira» (In Lc 22, 9). Mas Cristo
quer dar-nos um coração de carne.
Quando O vemos a Ele, ao Deus que
Se tornou um menino, abre-se-nos o
coração. Na Liturgia da Noite Santa,
Deus vem até nós como homem, para
nos tornarmos verdadeiramente
humanos. Escutemos uma vez mais
Orígenes: «Com efeito, de que te
aproveitaria Cristo ter vindo uma vez
na carne, se Ele não chegasse até à
tua alma? Oremos para que venha
diariamente a nós e possamos dizer:
vivo, contudo já não sou eu que vivo,



mas é Cristo que vive em mim (Gal 2,
20)» (In Lc 22, 3).

Sim, por isto queremos rezar nesta
Noite Santa. Senhor Jesus Cristo, Vós
que nascestes em Belém, vinde a nós!
Entrai em mim, na minha alma.
Transformai-me. Renovai-me. Fazei
que eu e todos nós, de pedra e
madeira que somos, nos tornemos
pessoas vivas, nas quais se torna
presente o vosso amor e o mundo é
transformado. 

“O NATAL É A FESTA DO AMOR
INERME DE DEUS”, (23.12.09)

“Nesse Menino, Deus fez-Se tão
próximo de cada um de nós, tão
próximo, que O podemos tratar por
tu e manter com Ele uma relação
confiada de profundo afecto, como
fazemos com um recém-nascido”.

“Deus vem sem armas, sem a força,
porque não pretende conquistar, por
assim dizer, a partir de fora, mas



quer antes ser acolhido pelo homem
em liberdade; Deus faz-Se Menino
inerme para vencer a soberba, a
violência, a ânsia de possuir do
homem”.

Desta forma quis “vencer com o
amor e conduzir-nos à nossa
verdadeira identidade”, acrescentou
o Papa.

O Primeiro Presépio

O Natal, observou, não é a festa cristã
mais antiga, mas sim a Páscoa, já que
“a ressurreição de Cristo fundamenta
a fé cristã, está na base do anúncio
do Evangelho e faz nascer a Igreja”.

“Quem primeiro afirmou com
clareza que Jesus nasceu a 25 de
Dezembro foi Hipólito de Roma, no
seu comentário do Livro do profeta
Daniel, escrito por volta do ano 204.
Algum exegeta observa, além disso,
que nesse dia se celebrava a
Dedicação do Templo de Jerusalém,



instituído por Judas Macabeu no ano
164 antes de Cristo”.

A coincidência de datas, afirma o
Papa, “viria então a significar que
com Jesus, aparecido como luz de
Deus na noite, se realiza
verdadeiramente a consagração do
templo, o Advento de Deus sobre esta
terra”.

“Na cristandade a festa do Natal
assumiu uma forma definida no
século IV, quando substituiu a festa
romana do "Sol invictus", o sol
invencível; pôs-se, assim, em
evidência que o nascimento de Cristo
é a vitória da verdadeira luz sobre as
trevas do mal e do pecado”.

No entanto, a forma de celebrar o
Natal que conhecemos “desenvolveu-
se na Idade Média, graças a São
Francisco de Assis”.

São Francisco, “acima das restantes
solenidades, celebrava com inefável



apuro o Natal do Menino Jesus, e
apelidava a festa das festas o dia em
que Deus, feito um Menino
pequenino, tinha mamado de um
seio humano”, explicou o Papa,
citando a biografia do santo escrita
por Tomás de Celano.

Este biógrafo é quem narra a
conhecida aparição milagrosa do
Menino Jesus no presépio de Greccio,
com que São Francisco pretendia
reviver o mistério do Natal.

“O que animava o Pobre de Assis era
o desejo de experimentar de forma
concreta, viva e actual a humilde
grandeza do acontecimento do
nascimento do Menino Jesus e de
comunicar a todos a sua alegria”,
explica Bento XVI.

A noite de Greccio “devolveu à
cristandade a intensidade e a beleza
da festa do Natal e educou o Povo de
Deus a apreender a sua mensagem
mais autêntica, o seu particular calor



e a amar e adorar a humanidade de
Cristo”.

“Este quadro descreve com muita
precisão como a fé viva e o amor de
Francisco pela humanidade de Cristo
se transmitiram à festa cristã do
Natal: a descoberta de que Deus se
revela nos ternos membros do
Menino Jesus”, concluiu.

BENTO XVI: OS SANTOS,
PROPOSTAS DE FUTURO (22.12.09)
Audiência aos membros da
Congregação para as causas dos
Santos

1. Queridos irmãos e irmãs, desejo
expressar-vos a todos a alegria de me
encontrar convosco!

Saúdo com viva cordialidade os
senhores Cardeais, os Arcebispos e os
Bispos presentes. Dirijo um
pensamento particular ao Perfeito do
Dicastério, o Arcebispo Angelo
Amato e agradeço-lhe as gentis e



afectuosas palavras que, em nome de
todos, quis dirigir-me. Com ele saúdo
também o Secretário da
Congregação, o Subsecretário, os
sacerdotes, os religiosos, os
consultores históricos e teológicos, os
postuladores, os oficiais leigos e
peritos médicos, com os seus
familiares e a todos os
colaboradores.

2. A circunstância especial que vos
reúne à volta do Sucessor de Pedro é
a celebração do 40º aniversário da
instituição da Congregação para as
Causas dos Santos, que conferiu uma
forma mais orgânica à acção de
discernimento que a Igreja, desde as
suas origens, levou a cabo para
reconhecer a santidade de tantos
filhos seus. A criação do vosso
dicastério foi preparada pelas
intervenções dos meus
predecessores, especialmente Sixto V,
Urbano VIII e Bento XV e foi
realizada em 1969 pelo Servo de



Deus Paulo VI, graças a quem se foi
configurando um conjunto de
experiências, de contributos
científicos, de normas processuais,
numa síntese inteligente e
equilibrada, confluindo na erecção
de um novo dicastério.

É-me bem conhecida a actividade
que, nestes quarenta anos, levou a
cabo a Congregação, com
competência, ao serviço da
edificação do Povo de Deus,
oferecendo uma significativa
contribuição para a obra da
evangelização. De facto, quando a
Igreja venera um santo, anuncia a
eficácia do Evangelho e descobre
com alegria que a presença de Cristo
no mundo, acreditada e adorada na
fé, é capaz de transfigurar a vida do
homem e produzir frutos de salvação
para toda a humanidade. Além disso,
cada beatificação e canonização é,
para os cristãos, um forte impulso a
viver com intensidade e entusiasmo



o seguimento de Cristo, caminhando
para a plenitude da existência cristã
e a perfeição da caridade (cfr. Lumen
gentium, 40). À luz de tais frutos,
compreende-se a importância do
papel levado a cabo pelo Dicastério
de acompanhar cada etapa de um
acontecimento de tão singular
profundidade e beleza,
documentando com fidelidade a
manifestação desse sensus fidelium
que é um factor importante para o
reconhecimento da santidade.

3. Os santos, sinal dessa radical
novidade que o Filho de Deus, com a
Sua encarnação, morte e
ressurreição, enxertou na natureza
humana, e insignes testemunhos da
fé, não são representantes do
passado, mas constituem o presente e
o futuro da Igreja e da sociedade.
Realizaram em plenitude essa caritas
in veritate que é o expoente supremo
da vida cristã e são como as faces de
um prisma, sobre as quais, com



matizes distintos, se reflecte a única
luz que é Cristo.

A vida destas extraordinárias figuras
de crentes, pertencentes a todas as
Regiões da terra, apresenta duas
constantes significativas, que
quereria sublinhar.

Em primeiro lugar, a sua relação com
o Senhor, também quando percorre
caminhos tradicionais, nunca é
cansativa e repetitiva, mas expressa-
se sempre com modalidades
autênticas, vivas e originais e brota
de um diálogo com o Senhor, intenso
e envolvente, que valoriza e
enriquece também as formas
exteriores.

Além disso, na vida destes irmãos
nossos, ressalta a contínua busca da
perfeição evangélica, a recusa da
mediocridade e a tensão para a
pertença total a Cristo. “Sereis santos
porque Eu, o Senhor vosso Deus, sou
santo”: é a exortação, recolhida no



livro do Levítico (19, 2), que Deus
dirige a Moisés. Esta faz-nos
perceber que a santidade é tender
constantemente para o mais alto da
vida cristã, conquista comprometida,
procura contínua da comunhão com
Deus, que torna o crente empenhado
em “corresponder” com a máxima
generosidade possível ao desígnio de
amor que o Pai tem sobre ele e sobre
toda a humanidade.

4. As principais etapas do
reconhecimento da santidade por
parte da Igreja, ou seja, a
beatificação e a canonização, estão
unidas entre si por um vínculo de
grande coerência. A estas
acrescentam-se, como fase
preparatória indispensável, a
declaração da heroicidade das
virtudes ou do martírio de um Servo
de Deus e a verificação de algum
dom extraordinário, o milagre, que o
Senhor concede por intercessão de
um fiel Servo seu.



Quanta sabedoria pedagógica se
manifesta neste itinerário! Num
primeiro momento, o Povo de Deus é
convidado a olhar para esses irmãos
que, após um primeiro
discernimento cuidadoso, são
propostos como modelos de vida
cristã; portanto, é exortado a dirigir-
lhes um culto de veneração e de
invocação circunscrito ao âmbito das
Igrejas locais ou das Ordens
religiosas; finalmente, á chamado a
exultar com toda a comunidade dos
crentes pela certeza de que, graças à
solene proclamação pontifícia, um
filho ou filha seus alcançou a glória
de Deus, onde participa na perene
intercessão de Cristo em favor dos
irmãos (cfr. Hb 7, 25).

Neste caminho a Igreja acolhe com
alegria e assombro os milagres que
Deus, na Sua infinita bondade,
gratuitamente lhe concede, para
confirmar a pregação evangélica (cfr.
Mc 16, 20). Acolhe, também, o



testemunho dos mártires como a
forma mais límpida e intensa de
configuração com Cristo.

Esta manifestação progressiva da
santidade nos crentes corresponde
ao estilo eleito por Deus ao revelar-Se
aos homens e, ao mesmo tempo, é
parte do caminho em que o Povo de
Deus cresce na fé e no conhecimento
da Verdade.

A aproximação gradual à “plenitude
da luz” surge de modo singular na
passagem da beatificação para a
canonização. Neste percurso, de
facto, têm lugar acontecimentos de
grande vitalidade religiosa e cultural,
nos quais a invocação litúrgica, a
devoção popular, a imitação das
virtudes, o estudo histórico e
teológico, a atenção aos “sinais do
alto” se entrecruzam e se
enriquecem reciprocamente. Nesta
circunstância realiza-se uma
modalidade particular da promessa



de Jesus aos discípulos de todos os
tempos: “O Espírito da Verdade Ele
vos encaminhará para a verdade
plena” (cfr. Jo 16, 13). O testemunho
dos santos, de facto, põe a claro e dá
a conhecer aspectos sempre novos da
Mensagem evangélica.

Como foi bem sublinhado pelas
palavras do Excelentíssimo Perfeito,
no itinerário para o reconhecimento
da santidade surge uma riqueza
espiritual e pastoral que compromete
toda a comunidade cristã. A
santidade, quer dizer, a
transfiguração das pessoas e das
realidades humanas à imagem de
Cristo ressuscitado, representa o fim
último do plano de salvação divina,
como recorda o apóstolo Paulo: “Esta
é a vontade de Deus: a vossa
santificação” (1 Ts 4, 3).

5. Queridos irmãos e irmãs, a
solenidade do Natal, para a qual nos
estamos a preparar, faz resplandecer



com luz plena a dignidade de cada
homem, chamado a ser filho de Deus.
Na experiência dos santos, esta
dignidade realiza-se nas
circunstâncias históricas concretas,
dos temperamentos pessoais, das
escolhas livres e responsáveis, dos
carismas sobrenaturais.

Confortados por tão grande número
de testemunhas, apressemos também
nós o passo para o Senhor que vem,
elevando a esplêndida invocação
com que culmina o hino do Te Deum:
“Aeterna fac cum sanctis tuis in gloria
numerari”; na Tua vinda gloriosa,
acolhe-nos, oh Verbo Encarnado, na
assembleia dos Teus santos.

Com estes desejos, de bom grado
expresso a cada um de vós os meus
fervorosos augúrios pelas iminentes
festas de Natal e dou-vos com afecto
a Bênção Apostólica.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-natal-2009-
de-bento-xvi/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-natal-2009-de-bento-xvi/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-natal-2009-de-bento-xvi/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-natal-2009-de-bento-xvi/

	O Natal 2009 de Bento XVI

