opusdei.org

O “mundo” que
amamos

Sao Josemaria ensinava que é
possivel um amor apaixonado
ao mundo, ja que se pode
tornar o lugar de encontro com
Deus. Este texto, do “Dicionario
de Sao Josemaria Escriva de
Balaguer” explica o significado
de “mundo” nos seus
ensinamentos.

29/01/2025

1. Amor ao mundo criado
2. Mundo, pecado e redencao



3. Mundo, graca, santificacdo e
consciéncia de pecado

Na homilia Amar o mundo
apaixonadamente — pronunciada em
8 de outubro de 1967 em Pamplona,
no Campus da Universidade de
Navarra — Sdo Josemaria, remetendo-
se a mensagem que vinha difundindo
desde 2 de outubro de 1928, afirmou
com forga: «Tenho ensinado
constantemente com palavras da
Sagrada Escritura: o mundo ndo é
mau porque saiu das maos de Deus,
porque é uma criatura Sua, porque
Javé olhou para ele e viu que era
bom (cf. Gn 1, 7 e ss.). NOs, 0s
homens, é que o tornamos mau e
feio, com os nossos pecados e as
nossas infidelidades. Nao duvideis,
meus filhos: qualquer forma de
evasdo das honestas realidades
diarias é, para vos, homens e


https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-mundo-apaixonadamente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-mundo-apaixonadamente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-mundo-apaixonadamente/

mulheres do mundo, coisa oposta a
[1]

vontade de Deus»"".

Esta passagem esta enraizada nas
Escrituras, remontando ao relato do
Génesis onde se diz que, depois de
ter criado o mundo, «Deus
contemplou toda a sua obra, e viu
que tudo era muito bom» (Gn 1, 31).
De forma esquematica o
ensinamento que ele contém pode
ser estruturado da seguinte forma: 1)
o mundo é bom; 2) é bom, porque foi
criado; 3) ndo pode sair nada mau
das mdos de Deus; 4) tudo o que é
mau e deformado procede dos
pecados e das infidelidades dos
homens; 5) esta deformacao e esta
maldade ndo podem justificar a
evasdo para fora deste mundo; 6)
além disso, nem tudo é mau, pois ha
muitas realidades e atividades
quotidianas boas e honestas.

1. Amor ao mundo criado



A relagdo do homem com o mundo
permaneceu teologicamente obscura
nas culturas alheias a Revelagao
judaico-cristd. O mundo, submetido a
lei da ananké, a um destino cego,
estava abandonado a si mesmo por
deuses incapazes de vencer a forca
do destino. A religido, ao prestar
culto a uma divindade longinqua e
anonima, ficava relegada ao
ritualismo, gracas ao qual a
sociedade podia viver numa ordem
que lhe trazia uma paz relativa. Nao
restava ao homem sendo chorar a
sua sorte tragica e ‘divertir-se’ no
sentido de Pascal, ou seja, fugir da
dureza de sua condicdo através da
caca, guerra ou de obras de arte com
as quais exorcizava o seu mal-estar
por meio de cangdes.

Por sua vez, o povo da Biblia,
louvava um Deus que se dirigia
pessoalmente a ele através dos
profetas, e finalmente, com a
Encarnacdo do Verbo, tornando-se



Ele mesmo presente e levando a
revelacdo divina a plenitude. Deus
mostrava-se nao apenas benévolo e
atento ao homem, mas chegava até a
dar o seu Filho unigénito por amor: o
«Verbo fez-se homem» (Jo 1, 14) e
assumiu plenamente a nossa
condicdo, indo até a morte. Tal é a
realidade inaudita e revolucionaria
narrada pelo Evangelho. O mundo,
que os pagaos acreditavam estar
dominado por forcas impessoais ou
abandonado por deuses que
habitavam no empireo, foi visitado
pelo seu Criador! Nada do que é
humano, exceto o pecado, é estranho
a Deus feito homem em Cristo. O
mundo tornou-se o lugar de encontro
entre o homem e Deus.

O contexto material da homilia de
1967 contribui para sublinhar esse
sentido teoldgico da relacdo do
homem com o mundo a luz da
criacdo divina. Quando a
pronunciou, Sdo Josemaria estava a



celebrar a Missa num templo
singular, tendo um campus
universitario como nave e a
biblioteca da universidade como
retabulo. Nessa Missa, como em
todas celebrava-se “o ato mais
sagrado e mais transcendente” que
os homens podem realizar nesta
vida: a unido com Deus mediante a
comunhdo com o Corpo e Sangue de
Cristo. E isso aconteceu ao ar livre,
no mundo, no meio de edificios e
lugares em que o homem trabalha.

Tendo dito - na mesma homilia - que
«comungar o Corpo e o Sangue de
Nosso Senhor é, de certo modo,
desligar-nos dos lacos de terra e de
tempo, para estar ja com Deus no
Céu, onde o proprio Cristo enxugara
as lagrimas de nossos olhos e onde
ndo havera morte, nem pranto, nem
gritos de fadiga, porque o mundo
velho ja terd passado (cf. Ap 21, 4)»".
Sdo Josemaria prossegue afirmando:
«esta verdade tdo consoladora e



profunda, esta significacdo
escatologica da Eucaristia, como
costumam denomina-la os tedlogos,
poderia, no entanto, ser mal-
entendida; e de facto tem-no sido,
sempre que se tem pretendido
apresentar a existéncia cristd como
algo de exclusivamente espiritual -
espiritualista, quero dizer, — proprio
da gente pura, extraordindria, que
ndo se mistura com as coisas
despreziveis deste mundo, ou que,
quando muito, as tolera como
realidade necessariamente
justaposta ao espirito, enquanto aqui
vivemos»®.

Estas linhas transmitem uma
mensagem de raiz teoldgica, precisa
e densa. Evocam um duplo obstaculo
que € preciso evitar: 1) pensar que a
vida espiritual so pode realizar-se
fora do mundo, rejeitado como mau
ou, pelo menos, como daninho ou
pouco proprio para o
desenvolvimento da espiritualidade;



2) decidir-se a viver no mundo,
renunciando a toda a vida espiritual,
contentando-se com o imediato.
Tanto num caso como no outro,
afirma-se uma separacao radical sem
unido possivel entre o mundo, o
homem e Deus. Essas duas atitudes
opostas sdo superadas ao considerar
o mundo como criado e, em
consequéncia, bom e amado pelo seu
Criador.

Evita-se assim um duplo mal-
entendido: a) considerar o homem
como um ser lancado num mundo
fechado sobre si mesmo e,
consequentemente, sem sentido; b)
compreender o mundo
exclusivamente com base na queda
do pecado, sem considerar que ele foi
criado por Deus, que € infinitamente
bom e dotou a criagdo de uma
bondade que se pode ser danificada,
mas ndo destruida. E,
consequentemente, o cristdo deseja
«dar forma a tudo segundo o espirito



de Jesus; colocar Cristo na entranha
de todas as coisas. “Si exaltatus fuero
a terra, omnia traham ad

meipsum” (Jo 12, 32): quando Eu for
levantado sobre a terra, tudo atrairei
a mim. Cristo, com a sua Encarnacdo,
com a sua vida de trabalho em
Nazaré, com a sua pregacao e 0s seus
milagres por terras da Judeia e da
Galileia, com a sua morte na Cruz,
com a sua Ressurreicdo, é o centro da
Criacdo, Primogénito e Senhor de
toda a criatura»'.

2. Mundo, pecado e redencao

O pecado é, sem duvida, uma
realidade e as palavras de Sdo Jodo
permanecem irrevogaveis: «Nao
ameis o mundo nem o que ha no
mundo. Se alguém ama o mundo, o
amor do Pai ndo esta nele. Pois tudo
0 que ha no mundo - a
concupiscéncia da carne, a
concupiscéncia dos olhos e o estilo de
vida orgulhoso — ndo vem do Pai, mas



sim do mundo. Ora, 0 mundo passa e
também as suas concupiscéncias,
mas quem faz a vontade de Deus
permanece para sempre» (1Jo 2,
15-17). Esse mundo é — comenta
Santo Agostinho — 0o mundo de quem
ndo conhece Cristo nem o cristdo;
mais radicalmente, o mundo que
«ndo nos conhece porque nao
conheceu Deus. Nosso Senhor Jesus
Cristo andou por ele. Ele foi Deus
encarnado sob as aparéncias da
fraqueza humana. Porque néo foi
conhecido? Porque censurou todos
0s vicios humanos»™'.

F um erro grave tentar compreender
o mundo a partir do pecado; mas
também é um erro grave tentar
compreendé-lo sem ter em conta a
realidade do pecado e as suas
implica¢Ges; ou sem olhar para Cristo
e para a sua obra redentora. Em
suma, a partir de uma perspetiva
cristd, o mundo deve ser
compreendido tendo em conta ao



mesmo tempo a criagdo, o pecado e a
graca, uma vez que essas trés
realidades constituem a estrutura da
historia que se desenrola, sob a
providéncia amorosa de Deus, desde
0 comeco da criacgao.

Vamos reproduzir a esse respeito um
texto de Sdo Josemaria, semelhante
em alguns aspetos a passagem da
homilia de 1967 citada ao principio:
«Cristo, Nosso Senhor continua
empenhado nesta sementeira de
salvacdo dos homens e de toda a
Criacdo, deste nosso mundo, que €é
bom, porque saiu bom das mdaos de
Deus. Foi a ofensa de Adao, o pecado
do orgulho humano, que quebrou a
harmonia divina da criacdo. Mas
Deus Pai, quando chegou a plenitude
dos tempos, enviou o seu Filho
Unigénito, que por obra do Espirito
Santo encarnou em Maria sempre
Virgem, para restabelecer a paz; para
que, redimindo o homem do pecado,
«adoptionem filiorum



reciperemus» (Gl 4, 5) f6ssemos
constituidos filhos de Deus, capazes
de participar na intimidade divina, e
assim fosse concedido a este homem
novo, a esta nova estirpe dos filhos
de Deus (cf. Rm 6, 4-5), a libertacdo
de todo o universo da desordem,
restaurando todas as coisas em Cristo
cf. Ef 1, 9-10), que as reconciliou com
Deus (cf. Cl 1, 20). A isto fomos
chamados, nos, os cristaos; esta é a
nossa tarefa apostolica e a ansia que
nos deve queimar a alma: conseguir
que seja realidade o reino de Cristo.
(...) Pecamos hoje ao nosso Rei que
nos faca colaborar humilde e
fervorosamente no divino proposito
de unir o que esta quebrado, de
salvar o que esta perdido, de ordenar
0 que o homem desordenou, de levar
ao seu fim aquilo que se
desencaminha, de reconstruir a
concoérdia de tudo o que foi criado»".

Na Sagrada Escritura, a palavra
“mundo” e outras analogas sao



usadas em diversos sentidos. As
vezes indicam o universo, a
totalidade do que existe; mais
especificamente, a totalidade do que
foi criado por Deus, ja que Deus
transcende o mundo. Outras vezes,
designam o ambiente em que o
homem vive, ou diretamente a
sociedade humana. Outras vezes
ainda, a partir do inicio da literatura
apocaliptica, falam do mundo a
partir da perspetiva da dialética
entre pecado e redencdo. E assim
falam “deste mundo” ou do “mundo
presente” para referir-se a sociedade
e a histéria humanas enquanto
marcadas pelo pecado e destinadas,
portanto, a desaparecer quando vier
0 Messias e se instaurar o “mundo
futuro”. Com Cristo, as coisas e o
modo de falar mudam, porque com
Ele, Verbo de Deus feito homem, o
mundo futuro e definitivo ja
comecou. Distingue-se, portanto, ndo
entre duas etapas uma a seguir a
outra, mas — os escritos de Sao Paulo



ou de Sdo Jodo sdo muito claros neste
sentido — entre duas realidades
coexistentes ou entre os dois niveis
ou dimensdes da realidade, ja que o
mundo do pecado, embora derrotado
na Cruz, ndo desapareceu e continua
fustigando o cristdo, e o mundo
futuro, embora presente, ainda nao
se manifesta com toda a sua
plenitude. A situacdo do cristdo —e
do homem em geral - é, portanto,
uma situacdo de tensdo e de luta,
uma vez que, participando de
alguma forma do mundo futuro ou
definitivo, deve enfrentar os ataques
e as dificuldades que provém da
sobrevivéncia do mal e do pecado.
Dai a peticdo que Cristo dirige a Deus
Pai referindo-se a seus discipulos:
«N&o peco que os tires do mundo,
mas sim que os preserves do mal» (Jo
17, 15).

A tradicdo teologica refletiu
amplamente sobre essa doutrina
neotestamentaria. Por vezes, fé-lo a



partir de uma perspetiva
eclesioldgica e de teologia da histdria,
considerando a disting¢do e as
relacOes entre a Igreja e o mundo. As
formulag6es a que se chegou foram
numerosas e variadas, mas podemos
limitar-nos a dois exemplos de
particular importancia: na época
antiga, Santo Agostinho em De
civitate Dei, e, na época
contemporanea, do Magistério, a
Constituicdo Pastoral Gaudium et
Spes, do Concilio Vaticano II.

No terreno da teologia espiritual
também se manteve o modo de falar
biblico, embora no que diz respeito
ao uso do termo “mundo”, ele seja
utilizado em sentido negativo,
deixando em segundo plano a tensado
escatologica e recorrendo a palavra
“mundo” para designar direta e
formalmente a sociedade humana na
medida em que nela esta presente o
pecado; mais ainda, na medida em
que, num ou noutro grau, essa



sociedade esta, nas suas instituicoes e
nos seus modos de pensar,
impregnada pelo pecado e a ele
incitando. O mundo, assim
entendido, serd considerado como
um dos “trés inimigos da alma”, ou
seja, como uma das fontes principais
—com a carne e o demoénio - de
tentacdes e de incitacdo ao pecado.

Sdo Josemaria retoma
expressamente esta terminologia em
certos momentos, como neste ponto
de Caminho: «O mundo, o demonio e
a carne sdo uns aventureiros que,
aproveitando-se da fraqueza do
selvagem que trazes dentro de ti,
querem que, em troca do ficticio
brilho de um prazer — que nada vale
—lhes entregues o ouro fino e as
pérolas e os brilhantes e os rubis
embebidos no Sangue vivo e
redentor do teu Deus, que sdo o
preco e o tesouro da tua
eternidade»'”. E pressupde este uso
noutros lugares em que recorre a



palavra “mundo” para referir-se a
ambientes onde imperam atitudes e
comportamentos imorais ou, pelo
menos, superficiais e frivolos™.

Na&o é esse, no entanto, o uso da
palavra “mundo” que predomina nos
textos de Sao Josemaria. Importa
sublinhar, sobretudo, que o contexto
espiritual no qual se situam as suas
referéncias ao tema, quer em
escritos, quer na sua pregacdo nao é
constituido por sentimentos de
retraimento ou de pusilanimidade, e,
pelo contrario, de responsabilidade e
de apostolado; ou seja, pelo desejo de
santidade, pela decisdo de se
esforcar, com base na vitdria sobre o
pecado obtida por Cristo, em
santificar-se, e ndo de qualquer
forma, mas precisamente
santificando o mundo. Em resumo:
trata-se de permanecer no mundo,
na vida habitual dos homens,
enfrentando a tentagdo ou o perigo
da frivolidade («sede homens e



mulheres do mundo, mas ndo sejais
homens ou mulheres mundanos»™),
e dando testemunho com a propria
vida de que, também no meio do
mundo — no meio da rua, como Sao
Josemaria gostava de dizer — se pode,
ainda que ndo faltem defeitos e
quedas, procurar e alcangar, com a
graca de Deus, a santidade. «‘Influi
tanto o ambiente!’, disseste-me. E
tive de responder: — Sem duvida. Por
isso é mister que seja tal a vossa
formacdo, que saibais levar
convosco, com naturalidade, o vosso
proprio ambiente, para dar o ‘vosso
tom’ a sociedade em que viveis. - E
entdo, se aprendeste esse espirito,
estou certo de que me dirds com o
pasmo dos primeiros discipulos, ao
contemplarem as primicias dos
milagres que se operavam por suas
maos em nome de Cristo: ‘Influimos
tanto no ambiente!’»"",

3. Mundo, graca, santificacdo e
consciéncia de sentido



A criacdo é boa. As infidelidades e os
pecados dos homens deformam-na,
mas nunca poderdo converter em
absolutamente perverso aquilo que,
tendo sido criado por Deus, é bom
por natureza. A Encarnacgdo do Verbo
—a graca de Cristo que é uma nova
criacdo — pode devolver toda a
bondade ao que estava danificado,
até mesmo profundamente, pelo mal.
A graca € intrinsecamente boa;
podemos perdé-la, mas ndo se
corrompe e pode vencer a corrupc¢ao.

Sao Josemaria referiu-se a Eucaristia
como a «a¢do mais sagrada e
transcendente que o homem pode
realizar nesta vida»™". E insistiu
sempre na transcendéncia infinita de
Deus: «Considera o que ha de mais
formoso e grande na terra..., 0 que
apraz ao entendimento e as outras
poténcias..., 0 que é recreio da carne
e dos sentidos... E o mundo, e os
outros mundos que brilham na noite:
o Universo inteiro. E isso, junto com



todas as loucuras do coracao
satisfeitas..., nada vale, é nada e
menos que nada, ao lado deste Deus
meu! - teu! — tesouro infinito, pérola
preciosissima, humilhado, feito
escravo, aniquilado sob a forma de
servo no curral onde quis nascer, na
oficina de José, na Paixdo e na morte
ignominiosa..., e na loucura de Amor
da Sagrada Eucaristia»""?. Palavras
que, indo do plano espiritual ao
metafisico, podem levar-nos a evocar
um conhecido dito de Sao Tomas de
Aquino: «o bem da graca é, para uma
SO pessoa, melhor que o da natureza
para todo o universo»",

Com a gracga, que nos é comunicada
com 0s sacramentos, e de modo
particular com a Eucaristia, é
introduzida no homem uma
“novidade divina”, com ela «foi-nos
dado um novo principio de energia,
uma raiz poderosa, enxertada no
Senhor»™. O fundamento da
existéncia cristd esta na Encarnacao



do Verbo, no facto de Deus se tornar
presente no mundo assumindo uma
natureza humana. Jesus Cristo, narra
Sao Jodo, disse aos judeus: «vOs sois
ca de baixo, eu sou 14 de cima» (Jo 8,
23). Ele afirma nao ser deste mundo,
e afirma-o estando neste mundo.
Esta no mundo sem ser do mundo,
ndo s6 porque n’Ele ndo ha nada que
tenha a ver com o pecado, mas
porque é Deus: ao encarnar, Deus
ndo passa por uma metamorfose,
mas continua a ser Deus, perfeito
Deus, sendo ao mesmo tempo
perfeito homem, perfectus Deus,
perfectus homo, segundo a expressao
do simbolo Quicumgque citada com
frequéncia por Sao Josemaria''.

Isto quer dizer que Deus ndo se
confunde com o mundo, porém, ao
mesmo tempo, que podemos
encontrar a Deus no mundo. Que
Deus, que se fez presente no mundo,
ndo se afastou do mundo. Cristo
venceu o pecado e a morte, e,


https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/

ressuscitado e sentado a direita do
Pai, vem ao nosso encontro atuando
na Igreja e na alma. Envia-nos o
Espirito Santo e comunica-nos a
graca, chamando-nos a comunicacao
com Ele a todo o momento, hoje,
agora, enquanto estamos no mundo e
somos do mundo, que ja ndo é uma
tela escura e opaca que impede de
chegar a Deus, mas contexto e
matéria de nosso encontro com Ele.
A teologia catdlica ensina que a
natureza conserva, embora
obscurecida, a sua bondade nativa e
que o dom da graca, totalmente
gratuito, mas realmente comunicado,
nos leva a vida de Deus. E faz isso
tanto perante aqueles que afirmam
que a natureza esta totalmente
corrompida pelo pecado de modo
que a graca ndo a pode curar, como
daqueles que sustentam que a
natureza € a tal ponto perfeita, pura
e completa, que ndo precisa de
receber de Deus o seu
aperfeicoamento; tanto perante



aqueles que postulam o absoluto
predominio da pecabilidade e da
queda, como aqueles que vivem na
superficialidade e na dispersao ou os
que conhecem a angustia do homem
de Deus, ou 0s que vivem o drama da
separacdo da sua causa criadora, da
soliddo causada pela espessura de
um mundo no qual se esta preso.

Em plena continuidade com a
tradicdo catolica, e aprofundando
nela gracas as luzes recebidas de
Deus a partir de 2 de outubro de
1928, o fundador do Opus Dei prega
que, sem menoscabo da referéncia a
Deus, é possivel um amor
apaixonado ao mundo, ja que, em
Cristo e com Cristo, o mundo deixou
de ser causa de separacao e pode
tornar-se ambito e matéria do
encontro com Deus.

«Nas situagdes mais comuns ha um
qué de santo, de divino, que toca a
cada um de vés descobrir»"®. Esse



qué de divino €é o proprio Deus, que
espera em cada momento — em cada
instante, em cada atividade — uma
resposta que a graca torna possivel
descobrir e realizar.

Qual é o lugar da existéncia crista? —
pergunta-se o fundador do Opus Dei
na mesma homilia. E em seguida
responde: «Meus filhos, onde
estiverem os homens, vossos irmaos;
onde estiverem as vossas aspiracoes,
o vosso trabalho, os vossos amores, é
al que esta o lugar do vosso encontro
quotidiano com Cristo. E no meio das
coisas mais materiais da Terra, que
devemos santificar-nos, servindo
Deus e todos os homens»"”. E um
pouco mais a frente: «Ndo ha outro
caminho, meus filhos: ou sabemos
encontrar Nosso Senhor na nossa
vida corrente, ou nunca O
encontraremos. Por isso, posso dizer-
VOS que a nossa época precisa de
restituir a matéria e as situagoes que
parecem mais vulgares o seu sentido



nobre e original, coloca-las ao servigo
do Reino de Deus, espiritualiza-las,
fazendo delas o meio e a ocasido de
Nnosso encontro permanente com
Jesus Cristo»™®,

Sao Josemaria manifesta de muitos
modos essa superacdo das propostas
que, postulando uma absoluta
heterogeneidade entre Deus e o
mundo, decretam como impossivel a
unido da criatura com o seu Criador
e Redentor. Por exemplo, na sua
afirmacdo de que Marta e Maria,
acdo e contemplacdo, podem
harmonizar-se em virtude do vinculo
que une o homem com Deus em
Cristo, o Filho de Deus feito homem
para que nads, os homens,
chegassemos a ser filhos de Deus. A
realidade da filiacdo divina do
cristao concilia Marta ativa com
Maria contemplativa, a terra com o
céu. E faz isso em virtude de uma
espiritualidade encarnada no
quotidiano. Nem estar-fechado-no-



mundo, confinado na subjetividade
nem estar-fora-do-mundo, separado
do que acontece, mas estar no
mundo, estando ao mesmo tempo em
Deus, atuar no mundo e saber-se
amado por Deus e referido a Ele.
«Devemos ter presente — escreve Sao
Josemaria — a importancia
santificadora do trabalho e sentir a
necessidade de compreender a todos
para servir a todos, sabendo que
somos filhos do Pai Nosso que esta
nos céus», até unir «de uma forma
que acaba por ser conatural, a vida
contemplativa com a ativa»™.

Divinizado pela graca, abrindo por
completo a sua liberdade ao amor
que vem de Deus, o homem santifica
o mundo, de modo que no seu
coracgdo se unam o céu e a terra, e a
vida inteira acabe por estar sob o
sinal de uma unidade que deriva de
Deus. Dai que Sdo Josemaria
proclame: «N&o pode haver uma vida
dupla; se queremos ser cristdos, nao



podemos ser esquizofrénicos. Ha
uma Uunica vida, feita de carne e
espirito, e essa € que tem que ser — na
alma e no corpo - santa e cheia de
Deus, deste Deus invisivel que
encontramos nas coisas mais visiveis
e materiais»™”.

Parte do pensamento moderno
considerou o mundo, ou como
voltado sobre si mesmo e isolado
como um espaco fechado, ou pelo
contrario, como uma abertura
infinita na linha de um tempo sem
fim. Tanto num caso como no outro,
0 homem submetido ao “destino”, ou
livre para “projetar” uma existéncia
que se fecha sobre si mesma,
encontra-se so, abandonado as suas
forcas. Existir no mundo reduz-se
entdo a atuar, a trabalhar e a
satisfazer as necessidades que a
existéncia implica. A vida tem como
limite o mundo que nos rodeia com
tudo o que contém: desde as
realidades mais comuns, utensilios,



alimentos, etc., até aos grandes
espacos e aos grandes abismos, tudo
fica incluido numa falta de sentido.
Vive-se para viver, come-se para
continuar vivendo, sem finalidade,
sem interioridade, sem um porqueé.
Tudo remete ao mero facto de existir
ou a um desejo de existir que, em
ultima analise, se identifica com a
necessidade.

F grande o contraste entre a visao
segundo a qual o homem foi
“lancado” a um mundo sem sentido,
e a concecdo cristd do mundo como
realidade criada por um Deus ao
mesmo tempo omnipotente e
amoroso, Criador e Pai. Para o cristao
o mundo ndo € o horizonte
intransponivel de uma existéncia
humana fechada a transcendéncia,
mas caminho que, em virtude da
graca de Cristo, pode levar a unido
com Deus.



A luz da fé crista, da verdade
exaltante e consoladora da filiagdo
divina, o homem compreende-se
como criatura chamada a santificar-
se no mundo, santificando o mundo.
O martelo remete, por um lado, ao
prego, por outro, ao cabo, e o cabo a
mao, que por sua vez remete a
inteligéncia e a vontade. E a Deus,
desde que, ao procurar a perfeicao
da propria tarefa, a pessoa procure a
gloria divina, o amor e o servico.
«Asseguro-vos, meus filhos, que
quando um cristdo desempenha com
amor a mais intranscendente das
acoOes didrias, ela transborda da
transcendéncia de Deus. Por isso vos
tenho repetido, com um insistente
martelar, que a vocacao crista
consiste em fazer poesia heroica da
prosa de cada dia. Na linha do
horizonte, meus filhos, parecem
unir-se o céu e a terra. Mas nao, onde
se juntam deveras € nos vossos
corac¢Oes, quando viveis santamente
a vida de cada dia...»™".



[1] Sdo Josemaria, Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 114.

[2] Ibid., n. 113.
[3] Ibid.

[4] Sdo Josemaria, Cristo que passa, n.
105.

[5] Santo Agostinho, Comentario a 12
Carta de Séo Joao, IV, 4.

[6] Sdo Josemaria, Cristo que passa, n.
183.

[7] Sdo Josemaria, Caminho, n. 708.

[8] cf. por exemplo, Sdo Josemaria,
Caminho, n. 185, 482, 633.

[9] S&do Josemaria, Caminho, n. 939.

[10] Ibid., n. 376.



[11] S&o Josemaria, Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 113.

[12] S&o Josemaria, Caminho, n. 432.

[13] Sdo Tomas de Aquino, S.Th., 1-2,
q.113,a. 9, ad 2.

[14] S&o Josemaria, Cristo que passa,
n. 155.

[15] cf. por exemplo, Ibid., n. 13.

[16] S&o Josemaria, Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 114.

[17] Ibid., n. 113.
[18] Ibid., n. 114.

[19] S&o Josemaria, Carta 1,
24/03/1930, n. 10; cf. Amigos de Deus,
n. 67, 149, 238, 296, 308-309, 316.

[20] S&o Josemaria, Entrevistas a Sdo
Josemaria, n. 114.

[21] Ibid., n. 116.



Hervé Pasqua

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-mundo-que-
amamos/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/o-mundo-que-amamos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-mundo-que-amamos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-mundo-que-amamos/

	O “mundo” que amamos

