
opusdei.org

O “mundo” que
amamos

São Josemaria ensinava que é
possível um amor apaixonado
ao mundo, já que se pode
tornar o lugar de encontro com
Deus. Este texto, do “Dicionário
de São Josemaria Escrivá de
Balaguer” explica o significado
de “mundo” nos seus
ensinamentos.

29/01/2025

Amor ao mundo criado
Mundo, pecado e redenção

1. 
2. 



Mundo, graça, santificação e
consciência de pecado

Na homilia Amar o mundo
apaixonadamente – pronunciada em
8 de outubro de 1967 em Pamplona,
no Campus da Universidade de
Navarra – São Josemaria, remetendo-
se à mensagem que vinha difundindo
desde 2 de outubro de 1928, afirmou
com força: «Tenho ensinado
constantemente com palavras da
Sagrada Escritura: o mundo não é
mau porque saiu das mãos de Deus,
porque é uma criatura Sua, porque
Javé olhou para ele e viu que era
bom (cf. Gn 1, 7 e ss.). Nós, os
homens, é que o tornamos mau e
feio, com os nossos pecados e as
nossas infidelidades. Não duvideis,
meus filhos: qualquer forma de
evasão das honestas realidades
diárias é, para vós, homens e

3. 

https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-mundo-apaixonadamente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-mundo-apaixonadamente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-mundo-apaixonadamente/


mulheres do mundo, coisa oposta à
vontade de Deus»[1].

Esta passagem está enraizada nas
Escrituras, remontando ao relato do
Génesis onde se diz que, depois de
ter criado o mundo, «Deus
contemplou toda a sua obra, e viu
que tudo era muito bom» (Gn 1, 31).
De forma esquemática o
ensinamento que ele contém pode
ser estruturado da seguinte forma: 1)
o mundo é bom; 2) é bom, porque foi
criado; 3) não pode sair nada mau
das mãos de Deus; 4) tudo o que é
mau e deformado procede dos
pecados e das infidelidades dos
homens; 5) esta deformação e esta
maldade não podem justificar a
evasão para fora deste mundo; 6)
além disso, nem tudo é mau, pois há
muitas realidades e atividades
quotidianas boas e honestas.

1. Amor ao mundo criado



A relação do homem com o mundo
permaneceu teologicamente obscura
nas culturas alheias à Revelação
judaico-cristã. O mundo, submetido à
lei da ananké, a um destino cego,
estava abandonado a si mesmo por
deuses incapazes de vencer a força
do destino. A religião, ao prestar
culto a uma divindade longínqua e
anónima, ficava relegada ao
ritualismo, graças ao qual a
sociedade podia viver numa ordem
que lhe trazia uma paz relativa. Não
restava ao homem senão chorar a
sua sorte trágica e ‘divertir-se’ no
sentido de Pascal, ou seja, fugir da
dureza de sua condição através da
caça, guerra ou de obras de arte com
as quais exorcizava o seu mal-estar
por meio de canções.

Por sua vez, o povo da Bíblia,
louvava um Deus que se dirigia
pessoalmente a ele através dos
profetas, e finalmente, com a
Encarnação do Verbo, tornando-se



Ele mesmo presente e levando a
revelação divina à plenitude. Deus
mostrava-se não apenas benévolo e
atento ao homem, mas chegava até a
dar o seu Filho unigénito por amor: o
«Verbo fez-se homem» (Jo 1, 14) e
assumiu plenamente a nossa
condição, indo até à morte. Tal é a
realidade inaudita e revolucionária
narrada pelo Evangelho. O mundo,
que os pagãos acreditavam estar
dominado por forças impessoais ou
abandonado por deuses que
habitavam no empíreo, foi visitado
pelo seu Criador! Nada do que é
humano, exceto o pecado, é estranho
a Deus feito homem em Cristo. O
mundo tornou-se o lugar de encontro
entre o homem e Deus.

O contexto material da homilia de
1967 contribui para sublinhar esse
sentido teológico da relação do
homem com o mundo à luz da
criação divina. Quando a
pronunciou, São Josemaria estava a



celebrar a Missa num templo
singular, tendo um campus
universitário como nave e a
biblioteca da universidade como
retábulo. Nessa Missa, como em
todas celebrava-se “o ato mais
sagrado e mais transcendente” que
os homens podem realizar nesta
vida: a união com Deus mediante a
comunhão com o Corpo e Sangue de
Cristo. E isso aconteceu ao ar livre,
no mundo, no meio de edifícios e
lugares em que o homem trabalha.

Tendo dito – na mesma homilia – que
«comungar o Corpo e o Sangue de
Nosso Senhor é, de certo modo,
desligar-nos dos laços de terra e de
tempo, para estar já com Deus no
Céu, onde o próprio Cristo enxugará
as lágrimas de nossos olhos e onde
não haverá morte, nem pranto, nem
gritos de fadiga, porque o mundo
velho já terá passado (cf. Ap 21, 4)»[2].
São Josemaria prossegue afirmando:
«esta verdade tão consoladora e



profunda, esta significação
escatológica da Eucaristia, como
costumam denominá-la os teólogos,
poderia, no entanto, ser mal-
entendida; e de facto tem-no sido,
sempre que se tem pretendido
apresentar a existência cristã como
algo de exclusivamente espiritual –
espiritualista, quero dizer, – próprio
da gente pura, extraordinária, que
não se mistura com as coisas
desprezíveis deste mundo, ou que,
quando muito, as tolera como
realidade necessariamente
justaposta ao espírito, enquanto aqui
vivemos»[3].

Estas linhas transmitem uma
mensagem de raiz teológica, precisa
e densa. Evocam um duplo obstáculo
que é preciso evitar: 1) pensar que a
vida espiritual só pode realizar-se
fora do mundo, rejeitado como mau
ou, pelo menos, como daninho ou
pouco próprio para o
desenvolvimento da espiritualidade;



2) decidir-se a viver no mundo,
renunciando a toda a vida espiritual,
contentando-se com o imediato.
Tanto num caso como no outro,
afirma-se uma separação radical sem
união possível entre o mundo, o
homem e Deus. Essas duas atitudes
opostas são superadas ao considerar
o mundo como criado e, em
consequência, bom e amado pelo seu
Criador.

Evita-se assim um duplo mal-
entendido: a) considerar o homem
como um ser lançado num mundo
fechado sobre si mesmo e,
consequentemente, sem sentido; b)
compreender o mundo
exclusivamente com base na queda
do pecado, sem considerar que ele foi
criado por Deus, que é infinitamente
bom e dotou a criação de uma
bondade que se pode ser danificada,
mas não destruída. E,
consequentemente, o cristão deseja
«dar forma a tudo segundo o espírito



de Jesus; colocar Cristo na entranha
de todas as coisas. “Si exaltatus fuero
a terra, omnia traham ad
meipsum” (Jo 12, 32): quando Eu for
levantado sobre a terra, tudo atrairei
a mim. Cristo, com a sua Encarnação,
com a sua vida de trabalho em
Nazaré, com a sua pregação e os seus
milagres por terras da Judeia e da
Galileia, com a sua morte na Cruz,
com a sua Ressurreição, é o centro da
Criação, Primogénito e Senhor de
toda a criatura»[4].

2. Mundo, pecado e redenção

O pecado é, sem dúvida, uma
realidade e as palavras de São João
permanecem irrevogáveis: «Não
ameis o mundo nem o que há no
mundo. Se alguém ama o mundo, o
amor do Pai não está nele. Pois tudo
o que há no mundo – a
concupiscência da carne, a
concupiscência dos olhos e o estilo de
vida orgulhoso – não vem do Pai, mas



sim do mundo. Ora, o mundo passa e
também as suas concupiscências,
mas quem faz a vontade de Deus
permanece para sempre» (1Jo 2,
15-17). Esse mundo é – comenta
Santo Agostinho – o mundo de quem
não conhece Cristo nem o cristão;
mais radicalmente, o mundo que
«não nos conhece porque não
conheceu Deus. Nosso Senhor Jesus
Cristo andou por ele. Ele foi Deus
encarnado sob as aparências da
fraqueza humana. Porque não foi
conhecido? Porque censurou todos
os vícios humanos»[5].

É um erro grave tentar compreender
o mundo a partir do pecado; mas
também é um erro grave tentar
compreendê-lo sem ter em conta a
realidade do pecado e as suas
implicações; ou sem olhar para Cristo
e para a sua obra redentora. Em
suma, a partir de uma perspetiva
cristã, o mundo deve ser
compreendido tendo em conta ao



mesmo tempo a criação, o pecado e a
graça, uma vez que essas três
realidades constituem a estrutura da
história que se desenrola, sob a
providência amorosa de Deus, desde
o começo da criação.

Vamos reproduzir a esse respeito um
texto de São Josemaria, semelhante
em alguns aspetos à passagem da
homilia de 1967 citada ao princípio:
«Cristo, Nosso Senhor continua
empenhado nesta sementeira de
salvação dos homens e de toda a
Criação, deste nosso mundo, que é
bom, porque saiu bom das mãos de
Deus. Foi a ofensa de Adão, o pecado
do orgulho humano, que quebrou a
harmonia divina da criação. Mas
Deus Pai, quando chegou a plenitude
dos tempos, enviou o seu Filho
Unigénito, que por obra do Espírito
Santo encarnou em Maria sempre
Virgem, para restabelecer a paz; para
que, redimindo o homem do pecado,
«adoptionem filiorum



reciperemus» (Gl 4, 5) fôssemos
constituídos filhos de Deus, capazes
de participar na intimidade divina, e
assim fosse concedido a este homem
novo, a esta nova estirpe dos filhos
de Deus (cf. Rm 6, 4-5), a libertação
de todo o universo da desordem,
restaurando todas as coisas em Cristo
cf. Ef 1, 9-10), que as reconciliou com
Deus (cf. Cl 1, 20). A isto fomos
chamados, nós, os cristãos; esta é a
nossa tarefa apostólica e a ânsia que
nos deve queimar a alma: conseguir
que seja realidade o reino de Cristo.
(…) Peçamos hoje ao nosso Rei que
nos faça colaborar humilde e
fervorosamente no divino propósito
de unir o que está quebrado, de
salvar o que está perdido, de ordenar
o que o homem desordenou, de levar
ao seu fim aquilo que se
desencaminha, de reconstruir a
concórdia de tudo o que foi criado»[6].

Na Sagrada Escritura, a palavra
“mundo” e outras análogas são



usadas em diversos sentidos. Às
vezes indicam o universo, a
totalidade do que existe; mais
especificamente, a totalidade do que
foi criado por Deus, já que Deus
transcende o mundo. Outras vezes,
designam o ambiente em que o
homem vive, ou diretamente a
sociedade humana. Outras vezes
ainda, a partir do início da literatura
apocalíptica, falam do mundo a
partir da perspetiva da dialética
entre pecado e redenção. E assim
falam “deste mundo” ou do “mundo
presente” para referir-se à sociedade
e à história humanas enquanto
marcadas pelo pecado e destinadas,
portanto, a desaparecer quando vier
o Messias e se instaurar o “mundo
futuro”. Com Cristo, as coisas e o
modo de falar mudam, porque com
Ele, Verbo de Deus feito homem, o
mundo futuro e definitivo já
começou. Distingue-se, portanto, não
entre duas etapas uma a seguir à
outra, mas – os escritos de São Paulo



ou de São João são muito claros neste
sentido – entre duas realidades
coexistentes ou entre os dois níveis
ou dimensões da realidade, já que o
mundo do pecado, embora derrotado
na Cruz, não desapareceu e continua
fustigando o cristão, e o mundo
futuro, embora presente, ainda não
se manifesta com toda a sua
plenitude. A situação do cristão – e
do homem em geral – é, portanto,
uma situação de tensão e de luta,
uma vez que, participando de
alguma forma do mundo futuro ou
definitivo, deve enfrentar os ataques
e as dificuldades que provêm da
sobrevivência do mal e do pecado.
Daí a petição que Cristo dirige a Deus
Pai referindo-se a seus discípulos:
«Não peço que os tires do mundo,
mas sim que os preserves do mal» (Jo
17, 15).

A tradição teológica refletiu
amplamente sobre essa doutrina
neotestamentária. Por vezes, fê-lo a



partir de uma perspetiva
eclesiológica e de teologia da história,
considerando a distinção e as
relações entre a Igreja e o mundo. As
formulações a que se chegou foram
numerosas e variadas, mas podemos
limitar-nos a dois exemplos de
particular importância: na época
antiga, Santo Agostinho em De
civitate Dei, e, na época
contemporânea, do Magistério, a
Constituição Pastoral Gaudium et
Spes, do Concilio Vaticano II.

No terreno da teologia espiritual
também se manteve o modo de falar
bíblico, embora no que diz respeito
ao uso do termo “mundo”, ele seja
utilizado em sentido negativo,
deixando em segundo plano a tensão
escatológica e recorrendo à palavra
“mundo” para designar direta e
formalmente a sociedade humana na
medida em que nela está presente o
pecado; mais ainda, na medida em
que, num ou noutro grau, essa



sociedade está, nas suas instituições e
nos seus modos de pensar,
impregnada pelo pecado e a ele
incitando. O mundo, assim
entendido, será considerado como
um dos “três inimigos da alma”, ou
seja, como uma das fontes principais
– com a carne e o demónio – de
tentações e de incitação ao pecado.

São Josemaria retoma
expressamente esta terminologia em
certos momentos, como neste ponto
de Caminho: «O mundo, o demónio e
a carne são uns aventureiros que,
aproveitando-se da fraqueza do
selvagem que trazes dentro de ti,
querem que, em troca do fictício
brilho de um prazer – que nada vale
– lhes entregues o ouro fino e as
pérolas e os brilhantes e os rubis
embebidos no Sangue vivo e
redentor do teu Deus, que são o
preço e o tesouro da tua
eternidade»[7]. E pressupõe este uso
noutros lugares em que recorre à



palavra “mundo” para referir-se a
ambientes onde imperam atitudes e
comportamentos imorais ou, pelo
menos, superficiais e frívolos[8].

Não é esse, no entanto, o uso da
palavra “mundo” que predomina nos
textos de São Josemaria. Importa
sublinhar, sobretudo, que o contexto
espiritual no qual se situam as suas
referências ao tema, quer em
escritos, quer na sua pregação não é
constituído por sentimentos de
retraimento ou de pusilanimidade, e,
pelo contrário, de responsabilidade e
de apostolado; ou seja, pelo desejo de
santidade, pela decisão de se
esforçar, com base na vitória sobre o
pecado obtida por Cristo, em
santificar-se, e não de qualquer
forma, mas precisamente
santificando o mundo. Em resumo:
trata-se de permanecer no mundo,
na vida habitual dos homens,
enfrentando a tentação ou o perigo
da frivolidade («sede homens e



mulheres do mundo, mas não sejais
homens ou mulheres mundanos»[9]),
e dando testemunho com a própria
vida de que, também no meio do
mundo – no meio da rua, como São
Josemaria gostava de dizer – se pode,
ainda que não faltem defeitos e
quedas, procurar e alcançar, com a
graça de Deus, a santidade. «‘Influi
tanto o ambiente!’, disseste-me. E
tive de responder: – Sem dúvida. Por
isso é mister que seja tal a vossa
formação, que saibais levar
convosco, com naturalidade, o vosso
próprio ambiente, para dar o ‘vosso
tom’ à sociedade em que viveis. – E
então, se aprendeste esse espírito,
estou certo de que me dirás com o
pasmo dos primeiros discípulos, ao
contemplarem as primícias dos
milagres que se operavam por suas
mãos em nome de Cristo: ‘Influímos
tanto no ambiente!’»[10].

3. Mundo, graça, santificação e
consciência de sentido



A criação é boa. As infidelidades e os
pecados dos homens deformam-na,
mas nunca poderão converter em
absolutamente perverso aquilo que,
tendo sido criado por Deus, é bom
por natureza. A Encarnação do Verbo
– a graça de Cristo que é uma nova
criação – pode devolver toda a
bondade ao que estava danificado,
até mesmo profundamente, pelo mal.
A graça é intrinsecamente boa;
podemos perdê-la, mas não se
corrompe e pode vencer a corrupção.

São Josemaria referiu-se à Eucaristia
como a «ação mais sagrada e
transcendente que o homem pode
realizar nesta vida»[11]. E insistiu
sempre na transcendência infinita de
Deus: «Considera o que há de mais
formoso e grande na terra..., o que
apraz ao entendimento e às outras
potências..., o que é recreio da carne
e dos sentidos... E o mundo, e os
outros mundos que brilham na noite:
o Universo inteiro. E isso, junto com



todas as loucuras do coração
satisfeitas..., nada vale, é nada e
menos que nada, ao lado deste Deus
meu! – teu! – tesouro infinito, pérola
preciosíssima, humilhado, feito
escravo, aniquilado sob a forma de
servo no curral onde quis nascer, na
oficina de José, na Paixão e na morte
ignominiosa..., e na loucura de Amor
da Sagrada Eucaristia»[12]. Palavras
que, indo do plano espiritual ao
metafisico, podem levar-nos a evocar
um conhecido dito de São Tomás de
Aquino: «o bem da graça é, para uma
só pessoa, melhor que o da natureza
para todo o universo»[13].

Com a graça, que nos é comunicada
com os sacramentos, e de modo
particular com a Eucaristia, é
introduzida no homem uma
“novidade divina”, com ela «foi-nos
dado um novo princípio de energia,
uma raiz poderosa, enxertada no
Senhor»[14]. O fundamento da
existência cristã está na Encarnação



do Verbo, no facto de Deus se tornar
presente no mundo assumindo uma
natureza humana. Jesus Cristo, narra
São João, disse aos judeus: «vós sois
cá de baixo, eu sou lá de cima» (Jo 8,
23). Ele afirma não ser deste mundo,
e afirma-o estando neste mundo.
Está no mundo sem ser do mundo,
não só porque n’Ele não há nada que
tenha a ver com o pecado, mas
porque é Deus: ao encarnar, Deus
não passa por uma metamorfose,
mas continua a ser Deus, perfeito
Deus, sendo ao mesmo tempo
perfeito homem, perfectus Deus,
perfectus homo, segundo a expressão
do símbolo Quicumque citada com
frequência por São Josemaria[15].

Isto quer dizer que Deus não se
confunde com o mundo, porém, ao
mesmo tempo, que podemos
encontrar a Deus no mundo. Que
Deus, que se fez presente no mundo,
não se afastou do mundo. Cristo
venceu o pecado e a morte, e,

https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/


ressuscitado e sentado à direita do
Pai, vem ao nosso encontro atuando
na Igreja e na alma. Envia-nos o
Espírito Santo e comunica-nos a
graça, chamando-nos à comunicação
com Ele a todo o momento, hoje,
agora, enquanto estamos no mundo e
somos do mundo, que já não é uma
tela escura e opaca que impede de
chegar a Deus, mas contexto e
matéria de nosso encontro com Ele.
A teologia católica ensina que a
natureza conserva, embora
obscurecida, a sua bondade nativa e
que o dom da graça, totalmente
gratuito, mas realmente comunicado,
nos leva à vida de Deus. E faz isso
tanto perante aqueles que afirmam
que a natureza está totalmente
corrompida pelo pecado de modo
que a graça não a pode curar, como
daqueles que sustentam que a
natureza é a tal ponto perfeita, pura
e completa, que não precisa de
receber de Deus o seu
aperfeiçoamento; tanto perante



aqueles que postulam o absoluto
predomínio da pecabilidade e da
queda, como aqueles que vivem na
superficialidade e na dispersão ou os
que conhecem a angústia do homem
de Deus, ou os que vivem o drama da
separação da sua causa criadora, da
solidão causada pela espessura de
um mundo no qual se está preso.

Em plena continuidade com a
tradição católica, e aprofundando
nela graças às luzes recebidas de
Deus a partir de 2 de outubro de
1928, o fundador do Opus Dei prega
que, sem menoscabo da referência a
Deus, é possível um amor
apaixonado ao mundo, já que, em
Cristo e com Cristo, o mundo deixou
de ser causa de separação e pode
tornar-se âmbito e matéria do
encontro com Deus.

«Nas situações mais comuns há um
quê de santo, de divino, que toca a
cada um de vós descobrir»[16]. Esse 



quê de divino é o próprio Deus, que
espera em cada momento – em cada
instante, em cada atividade – uma
resposta que a graça torna possível
descobrir e realizar.

Qual é o lugar da existência cristã? –
pergunta-se o fundador do Opus Dei
na mesma homilia. E em seguida
responde: «Meus filhos, onde
estiverem os homens, vossos irmãos;
onde estiverem as vossas aspirações,
o vosso trabalho, os vossos amores, é
aí que está o lugar do vosso encontro
quotidiano com Cristo. É no meio das
coisas mais materiais da Terra, que
devemos santificar-nos, servindo
Deus e todos os homens»[17]. E um
pouco mais à frente: «Não há outro
caminho, meus filhos: ou sabemos
encontrar Nosso Senhor na nossa
vida corrente, ou nunca O
encontraremos. Por isso, posso dizer-
vos que a nossa época precisa de
restituir à matéria e às situações que
parecem mais vulgares o seu sentido



nobre e original, colocá-las ao serviço
do Reino de Deus, espiritualizá-las,
fazendo delas o meio e a ocasião de
nosso encontro permanente com
Jesus Cristo»[18].

São Josemaria manifesta de muitos
modos essa superação das propostas
que, postulando uma absoluta
heterogeneidade entre Deus e o
mundo, decretam como impossível a
união da criatura com o seu Criador
e Redentor. Por exemplo, na sua
afirmação de que Marta e Maria,
ação e contemplação, podem
harmonizar-se em virtude do vínculo
que une o homem com Deus em
Cristo, o Filho de Deus feito homem
para que nós, os homens,
chegássemos a ser filhos de Deus. A
realidade da filiação divina do
cristão concilia Marta ativa com
Maria contemplativa, a terra com o
céu. E faz isso em virtude de uma
espiritualidade encarnada no
quotidiano. Nem estar-fechado-no-



mundo, confinado na subjetividade
nem estar-fora-do-mundo, separado
do que acontece, mas estar no
mundo, estando ao mesmo tempo em
Deus, atuar no mundo e saber-se
amado por Deus e referido a Ele.
«Devemos ter presente – escreve São
Josemaria – a importância
santificadora do trabalho e sentir a
necessidade de compreender a todos
para servir a todos, sabendo que
somos filhos do Pai Nosso que está
nos céus», até unir «de uma forma
que acaba por ser conatural, a vida
contemplativa com a ativa»[19].

Divinizado pela graça, abrindo por
completo a sua liberdade ao amor
que vem de Deus, o homem santifica
o mundo, de modo que no seu
coração se unam o céu e a terra, e a
vida inteira acabe por estar sob o
sinal de uma unidade que deriva de
Deus. Daí que São Josemaria
proclame: «Não pode haver uma vida
dupla; se queremos ser cristãos, não



podemos ser esquizofrénicos. Há
uma única vida, feita de carne e
espírito, e essa é que tem que ser – na
alma e no corpo – santa e cheia de
Deus, deste Deus invisível que
encontramos nas coisas mais visíveis
e materiais»[20].

Parte do pensamento moderno
considerou o mundo, ou como
voltado sobre si mesmo e isolado
como um espaço fechado, ou pelo
contrário, como uma abertura
infinita na linha de um tempo sem
fim. Tanto num caso como no outro,
o homem submetido ao “destino”, ou
livre para “projetar” uma existência
que se fecha sobre si mesma,
encontra-se só, abandonado às suas
forças. Existir no mundo reduz-se
então a atuar, a trabalhar e a
satisfazer as necessidades que a
existência implica. A vida tem como
limite o mundo que nos rodeia com
tudo o que contém: desde as
realidades mais comuns, utensílios,



alimentos, etc., até aos grandes
espaços e aos grandes abismos, tudo
fica incluído numa falta de sentido.
Vive-se para viver, come-se para
continuar vivendo, sem finalidade,
sem interioridade, sem um porquê.
Tudo remete ao mero facto de existir
ou a um desejo de existir que, em
última análise, se identifica com a
necessidade.

É grande o contraste entre a visão
segundo a qual o homem foi
“lançado” a um mundo sem sentido,
e a conceção cristã do mundo como
realidade criada por um Deus ao
mesmo tempo omnipotente e
amoroso, Criador e Pai. Para o cristão
o mundo não é o horizonte
intransponível de uma existência
humana fechada à transcendência,
mas caminho que, em virtude da
graça de Cristo, pode levar à união
com Deus.



À luz da fé cristã, da verdade
exaltante e consoladora da filiação
divina, o homem compreende-se
como criatura chamada a santificar-
se no mundo, santificando o mundo.
O martelo remete, por um lado, ao
prego, por outro, ao cabo, e o cabo à
mão, que por sua vez remete à
inteligência e à vontade. E a Deus,
desde que, ao procurar a perfeição
da própria tarefa, a pessoa procure a
glória divina, o amor e o serviço.
«Asseguro-vos, meus filhos, que
quando um cristão desempenha com
amor a mais intranscendente das
ações diárias, ela transborda da
transcendência de Deus. Por isso vos
tenho repetido, com um insistente
martelar, que a vocação cristã
consiste em fazer poesia heroica da
prosa de cada dia. Na linha do
horizonte, meus filhos, parecem
unir-se o céu e a terra. Mas não, onde
se juntam deveras é nos vossos
corações, quando viveis santamente
a vida de cada dia...»[21].



[1] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 114.

[2] Ibid., n. 113.

[3] Ibid.

[4] São Josemaria, Cristo que passa, n.
105.

[5] Santo Agostinho, Comentário à 1ª
Carta de São João, IV, 4.

[6] São Josemaria, Cristo que passa, n.
183.

[7] São Josemaria, Caminho, n. 708.

[8] cf. por exemplo, São Josemaria, 
Caminho, n. 185, 482, 633.

[9] São Josemaria, Caminho, n. 939.

[10] Ibid., n. 376.



[11] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 113.

[12] São Josemaria, Caminho, n. 432.

[13] São Tomás de Aquino, S.Th., 1-2,
q. 113, a. 9, ad 2.

[14] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 155.

[15] cf. por exemplo, Ibid., n. 13.

[16] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 114.

[17] Ibid., n. 113.

[18] Ibid., n. 114.

[19] São Josemaria, Carta 1,
24/03/1930, n. 10; cf. Amigos de Deus,
n. 67, 149, 238, 296, 308-309, 316.

[20] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 114.

[21] Ibid., n. 116.



Hervé Pasqua

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-mundo-que-
amamos/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-mundo-que-amamos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-mundo-que-amamos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-mundo-que-amamos/

	O “mundo” que amamos

