
opusdei.org

O mistério do
matrimónio

No ano mariano para a família
que se está a viver no Opus Dei,
iniciamos uma série de
editoriais sobre o amor
humano. O primeiro texto
centra-se no matrimónio.

13/06/2015

A realidade humana do
matrimónio

O matrimónio é uma realidade 
natural, que corresponde ao modo de
ser pessoa, homem ou mulher. Nesse



sentido, a Igreja ensina que "O
próprio Deus é o autor do
matrimónio (GS 48, 1). A vocação
para o matrimónio está inscrita na
própria natureza do homem e da
mulher, tais como saíram das mãos
do Criador"[1].

No fundamental, não é uma criação
cultural, já que apenas o matrimónio
reflete plenamente a dignidade da
união entre o homem e a mulher. As
suas caraterísticas não foram
estabelecidas por nenhuma religião,
sociedade, legislação ou autoridade
humana; nem foram selecionadas
para conformar diferentes modelos
matrimoniais e familiares segundo
as preferências do momento.

No plano de Deus, o matrimónio 
fundamenta-se na natureza humana
e dela são reflexo as suas
propriedades.

A relação especificamente
matrimonial



O matrimónio também não nasce de
uma espécie de acordo entre duas
pessoas que querem estar juntas
mais ou menos estavelmente. Nasce
de um pacto conjugal: do ato livre
pelo qual uma mulher e um homem
se entregam e se recebem
mutuamente para constituírem um
casal, fundamento e origem de uma
família.

A totalidade da doação mútua é a
chave daquilo em que consiste o
matrimónio, porque dela derivam as
suas qualidades essenciais e os seus
próprios fins.

Por isso, é entrega irrevogável. Os
cônjuges deixam de ser donos
exclusivos de si mesmos nos aspetos
conjugais, e passam a pertencer cada
um ao outro quanto a si mesmos. Um
deve-se ao outro: não só estão
casados, mas são esposos. A sua
identidade pessoal ficou modificada
pela relação com o outro, que os



vincula "até que a morte os separe".
Esta unidade dos dois, é a mais
íntima que existe na terra. Já não
está em seu poder deixar de ser
marido ou mulher porque eles
tornaram-se "uma só carne"[2]. “A
indissolubilidade, antes de ser uma
condição, é um dom que deve ser
desejado, pedido e vivido, para além
de qualquer mutável situação
humana"[3].

Uma vez nascido, o vínculo entre os
cônjuges já não depende da sua
vontade, mas da sua natureza - em
última análise de Deus Criador -, que 
os uniu. A sua liberdade já não se
refere à possibilidade de ser ou não
ser casados, mas a de procurar ou
não viver de acordo com a verdade
daquilo que são.

A "totalidade" natural da entrega
propriamente matrimonial

Na verdade, só uma entrega que seja
dom total de si e aceitação também



total, correspondem às exigências da
dignidade da pessoa.

Esta totalidade só pode ser exclusiva:
é impossível se se dá uma mudança
simultânea ou alternativa no casal,
enquanto viverem os dois cônjuges.

Também implica a entrega e a
aceitação de cada um quanto ao seu
futuro: a pessoa cresce no tempo, não
se esgota num episódio. Só é possível
entregar-se totalmente para sempre.
Esta entrega total é uma afirmação
da liberdade de ambos os cônjuges.

Totalidade significa, também, que
cada um dos cônjuges entrega a sua
pessoa e recebe a do outro, não de
modo seletivo, mas em todas as suas
dimensões com significado conjugal.

Concretamente, o matrimónio é a
união do homem e da mulher
baseada na diferença e
complementaridade sexual, que - não
por acaso - é o caminho natural da



transmissão da vida (aspeto
necessário para que se dê a 
totalidade). O matrimónio é
potencialmente fecundo por
natureza: este é o fundamento
natural da família.

Entrega mútua, exclusiva, perpétua e
fecunda, são as caraterísticas
próprias do amor entre homem e
mulher na sua plenitude humana de
significado.

A reflexão cristã chamou-as desde
tempos antigos propriedades
essenciais (unidade e
indissolubilidade) e fins (o bem dos
cônjuges e o dos filhos) não para
impor arbitrariamente um modelo de
matrimónio, mas para tentar
expressar em profundidade a
verdade "do princípio"[4].

A santidade do matrimónio

A íntima comunidade de vida e de
amor fundada sobre a aliança de um



homem e uma mulher reflete a
dignidade da pessoa humana e a sua
vocação radical para o amor, e, como
consequência, para a felicidade. O
matrimónio, já na sua dimensão
natural, tem um certo caráter 
sagrado. Por esta razão, a Igreja fala
do mistério do matrimónio[5].

O próprio Deus na Sagrada Escritura,
usa a imagem do matrimónio para Se
dar a conhecer e expressar o Seu
amor pelos homens[6]. A unidade
dos dois, criados à imagem de Deus,
tem de certo modo a semelhança
divina, e ajuda-nos a vislumbrar o
mistério do amor de Deus que escapa
ao nosso conhecimento imediato[7].

Mas, o ser humano ficou
profundamente afetado pelas feridas
do pecado. E também o matrimónio
ficou enfraquecido e perturbado [8].
Isto explica os erros, teóricos e
práticos, que se dão sobre a sua
verdade.



No entanto, a verdade da criação
subsiste enraizada na natureza
humana [9], de modo a que as
pessoas de boa vontade se sintam
inclinadas a não se conformar com
uma versão degradada da união
entre homem e mulher. O verdadeiro
significado do amor - mesmo com as
dificuldades que experimenta -
permite a Deus, entre outros modos,
dar-Se a conhecer e realizar
gradualmente o seu plano de
salvação, que culmina em Cristo.

O Matrimónio, redimido por Jesus
Cristo

Jesus ensina na sua pregação, de um
modo novo e definitivo, a verdade
originária do matrimónio [10]. A
"dureza do coração", consequência
da queda, incapacitava para 
compreender totalmente as
exigências da entrega conjugal, e 
considerá-las realizáveis.



Mas, chegada a plenitude dos tempos,
o Filho de Deus "revela a verdade
originária do matrimónio, a verdade
do «princípio» e, libertando o homem
da dureza do seu coração, torna-o
capaz de a realizar inteiramente" [11],
porque "seguindo Cristo,
renunciando a si mesmos, tomando
sobre si as suas cruzes, os cônjuges
poderão «compreender» o
significado original do matrimónio e
vivê-lo com a ajuda de Cristo"[12].

O Matrimónio, sacramento da
Nova Lei

Ao constituir o matrimónio entre
batizados em sacramento [13], Jesus
leva a uma plenitude nova,
sobrenatural, o seu significado na
criação e sob a Antiga Lei, plenitude
para a qual já estava ordenado
interiormente [14].

O matrimónio sacramental converte-
se em via por meio da qual os
cônjuges recebem a ação



santificadora de Cristo, não só
individualmente como batizados,
mas pela participação da unidade dos
dois na Nova Aliança, através da qual
Cristo se uniu a Igreja [15]. Assim, o
Concílio Vaticano II chama-o
"imagem e participação da aliança de
amor entre Cristo e a Igreja" [16].

Isto significa, entre outras coisas, que
a união dos cônjuges com Cristo não
é extrínseca (ou seja, como se o
matrimónio fosse mais uma
circunstância da vida), mas 
intrínseca: dá-se através da eficácia
sacramental, santificadora, da
própria realidade matrimonial [17].
Deus vem ao encontro dos esposos, e
permanece com eles como garante
do seu amor conjugal e da eficácia da
sua união, para tornar presente entre
os homens o Seu Amor.

Portanto, o sacramento não é
principalmente a celebração, mas o
matrimónio, isto é, a "unidade dos



dois", que é "sinal permanente" (pela
sua unidade indissolúvel) da união
de Cristo com a sua Igreja. Daí que a
graça do sacramento acompanhe os
cônjuges ao longo da sua existência
[18].

Assim, "o conteúdo da participação
na vida de Cristo é também
específico: o amor conjugal comporta
uma totalidade na qual todos os
componentes vêm da pessoa (...).
Numa palavra, trata-se de
caraterísticas normais do amor
conjugal natural, mas com um
significado novo que não só as
purifica e consolida, mas eleva-as ao
ponto de as tornar a expressão dos
valores propriamente cristãos [19].

Muito cedo, a consideração deste
pleno significado do matrimónio, à
luz da fé e com as graças que o
Senhor lhe concedia para
compreender o valor da vida comum
nos planos de Deus, levou S.



Josemaria a entendê-lo como
verdadeira e própria vocação cristã:
"Os casados estão chamados a
santificar o seu matrimónio e a
santificar-se nessa união:
cometeriam, por isso, um grave erro,
se edificassem a sua vida espiritual à
margem do lar"[20].

[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
1603.

[2] Mt 19, 6.

[3] Bento XVI, Discurso no encontro
com os namorados, Ancona, 11-
IX-2011.

[4] Cfr. Mt 19, 4.8.

[5] Cfr. Ef 5, 22-23.

[6] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1602.



[7] Cfr. Bento XVI, Deus Caritas Est, n.
11.

[8] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1608.

[9] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1608.

[10] Cfr. Mt 19, 3-4.

[11] S. João Paulo II, Familiaris
Consortio, n. 13.

[12] Catecismo da Igreja Católica,
1615.

[13] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1617.

[14] Cfr. João Paulo II, Familiaris
Consortio, n. 13.

[15] Cfr. Ef 5, 25-27.

[16] Gaudium et Spes, n. 48.



[17] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
nn. 1638 ss.

[18] Cfr. S. João Paulo II, Familiaris
consortio, n. 56.

[19] S. João Paulo II, Familiaris
Consortio, n. 13.

[20] S. Josemaria, Cristo que Passa, n.
23.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-misterio-do-
matrimonio/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-misterio-do-matrimonio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-misterio-do-matrimonio/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-misterio-do-matrimonio/

	O mistério do matrimónio

