
opusdei.org

O matrimónio e o
passar do tempo

A relação entre duas pessoas
muda com o tempo. Há que
saber adaptar-se às
transformações e às
circunstâncias que modificam o
modo de amar. A fé ajuda neste
processo.

22/09/2017

É notório que a relação matrimonial
viaja por diferentes etapas: desde os
tempos do namoro, até ao amor de
benevolência, passando pelo amor
“maduro”; no entanto, a passagem do



tempo, as circunstâncias pessoais de
cada cônjuge, as dificuldades ou
outros aspetos correntes da vida, não
desfiguram a essência do vínculo
matrimonial que tem origem no
mútuo consentimento dos cônjuges
manifestado legitimamente: “Do
Matrimónio válido origina-se entre
os cônjuges um vínculo de sua
natureza perpétuo e exclusivo: no
matrimónio cristão, além disso, são
os cônjuges robustecidos e como que
consagrados por um sacramento
peculiar para os deveres e dignidade
do seu estado” [1].

O consentimento inicial dos esposos
é, portanto, essencial no matrimónio,
é o elemento constitutivo; de tal
modo que sem ele, não existe. É
nesse “sim, quero”, manifestado
reciprocamente e em liberdade, onde
os esposos se transformam numa
realidade nova, uma unidade na
diferença pessoal. Ambos, por assim
dizer, assunem uma aliança estável –



o matrimónio − que é para toda a
vida, que será o lugar onde cada um
procure no bem e na felicidade do
outro, a sua própria plenitude: só no
matrimónio chegam a ser realmente
uma só carne, uma só alma.

Desta união única, exclusiva,
perpétua, surge a ajuda mútua que
se concretiza no dia-a-dia dos
cônjuges através de mil e um
pormenores de ajuda, cuidado,
interesse… Detalhes que abarcam
desde o mais íntimo e espiritual até
ao material: um “amo-te”, um
sorriso, um obséquio em
determinadas ocasiões, um “passar
por alto pequenos atritos sem
importância, que o egoísmo poderia
transformar em montanhas; a fazer
com grande amor os pequenos
serviços de que se compõe a
convivência diária”[2]. Quer dizer,
um desdobrar-se da pessoa para
realizar a dádiva total e gratuita a
que os esposos estão chamados.



A ajuda mútua, própria do amor de
enamorados, que sempre procura
mais, porque ama mais, dirige-se
também a contemplar o que é ainda
potencialidade. A esse respeito diz
Viktor Frankl: “O amor é o único
caminho para chegar ao mais
profundo da personalidade de um
homem. Ninguém é conhecedor da
essência de outro ser humano se não
o ama. Pelo ato espiritual do amor é-
se capaz de contemplar os rasgos e
traços essenciais da pessoa amada:
até contemplar também o que ainda
é potencialidade, o que ainda está
por se revelar e mostrar. Mas há
mais: mediante o amor, a pessoa que
ama, possibilita ao amado a
atualização das suas potencialidades
ocultas. O que ama, vê mais além e
impele o outro a realizar as suas
inadvertidas capacidades
pessoais”[3].

Os pormenores que alimentam a
vida matrimonial e que não se



devem descuidar com a passagem do
tempo, acrescentam e purificam o
amor. São o reflexo visível – e
evidente, enquanto pessoas
necessitadas das manifestações
próprias do amor humano – da
quantidade e qualidade do amor: do
amor que pode descobrir as 
potencialidades ocultas. Não
esqueçamos que o amor é um
“atrevido”, é audaz, ousado e valente
até à insensatez, para atingir o seu
fim: tornar melhor a pessoa que
ama.

As manifestações amorosas hão de
ser acompanhadas de otimismo –
outro nome da esperança cristã –
entendido como a “capacidade de
transformar os erros em 
oportunidades de aprendizagem e
crescimento”[4]. Pois o crescimento,
é a finalidade da aprendizagem, e
isto em todos os aspetos da vida de
uma pessoa.



Otimismo que há de ir acompanhado
de boas maneiras; de agradecimento,
que é uma forma de reconhecer no
outro o bem que a sua presença e
amor nos proporcionam; da
capacidade de perdoar e de pedir
perdão; de nos sabermos frágeis e
dependentes e, portanto,
necessitados do favor e da ajuda do
outro. São dons da fidelidade
matrimonial e defesa ante as
vicissitudes inevitáveis da vida.

O Papa Francisco, numa das suas
catequeses sobre o matrimónio e a
família propunha em três palavras
uma proteção, não isenta de luta,
contra o próprio egoísmo, um
caminho para apoiar o matrimónio.
Essas palavras são: “ «com licença»,
«obrigado», «desculpa». Estas
palavras realmente abrem o
caminho para viver bem na família,
para viver em paz. Trata-se de
palavras simples, mas não tão fáceis
de pôr em prática! Elas encerram em



si uma grande força: o vigor de
proteger o lar, até no meio de
inúmeras dificuldades e provações;
ao contrário, a sua falta abre fendas
gradualmente, que até o podem fazer
ruir”[5].

E o Papa continua: “a primeira
palavra é «com licença». Quando nos
preocupamos em pedir gentilmente
até aquilo que talvez julguemos que
podemos pretender, construímos um
verdadeiro baluarte para o espírito
da convivência matrimonial e
familiar. Entrar na vida do outro,
mesmo quando faz parte da nossa
existência, exige a delicadeza de uma
atitude não invasiva, que renova a
confiança e o respeito. Em síntese, a
confidência não autoriza a presumir
tudo. E quanto mais íntimo e
profundo for o amor, tanto mais
exigirá o respeito pela liberdade e a
capacidade de esperar que o outro
abra a porta do seu coração”[6].



Em relação à segunda palavra, 
obrigado, diz o Papa: “Certas vezes,
pensamos espontaneamente que
estamos a tornar-nos uma civilização
malcriada, de palavrões, como se eles
fossem um sinal de emancipação.
Ouvimo-los com frequência,
inclusive publicamente. A gentileza e
a capacidade de agradecer são vistas
como um sinal de debilidade, e às
vezes até chegam a suscitar
desconfiança.

Esta tendência deve ser evitada no
próprio coração da família. Devemos
tornar-nos intransigentes sobre a
educação para a gratidão e o
reconhecimento: a dignidade da
pessoa e a justiça social passam
ambas por aqui. Se a vida familiar
ignorar este estilo, também a vida
social o perderá”[7].

Finalmente, em referência ao
«desculpa»: certamente, é uma
palavra difícil, e no entanto é deveras



necessária. Quando ela falta,
pequenas fendas se alargam −
mesmo sem querer − até se tornarem
fossos profundos.

“Se não soubermos pedir desculpa,
quer dizer que também não seremos
capazes de perdoar. No lar onde as
pessoas não pedem desculpa, começa
a faltar o ar e a água estagna-se.
Muitas feridas dos afetos, muitas
dilacerações nas famílias começam
com a perda deste vocábulo precioso:
Desculpa”[8].

Em jeito de conclusão, diz o Papa: “A
família vive desta delicadeza do bem-
querer”.

No dia-a-dia do convívio conjugal e
familiar pode ser fácil perder as
formas, por muitos motivos: cansaço,
pressas, dificuldades, um trabalho
profissional muito exigente em
dedicação e resultados, preocupações
pelos filhos, etc.; no entanto, não
podemos esquecer que o outro, a



outra a quem nos dirigimos é a
pessoa que um dia livremente
escolhemos, para percorrer juntos, o
caminho da vida, e a quem nos
entregámos por amor.

Evocar o passado, esperar o futuro

Ao longo da existência em comum,
há altos e baixos, inevitáveis mas
superáveis. É, então, importante,
evocar o passado, o momento
daquele primeiro encontro único e
da eleição da pessoa, que nos parecia
ao princípio excecional e única, com
quem compartilho os meus dias.
Trata-se de um exercício
imprescindível da memória afetiva,
que atualiza o carinho: porque
convém, porque faz bem ao amor
entendido como ato da inteligência,
da vontade e dos afetos; e então
recordamos (voltamos a colocar, com
sumo cuidado, no coração) todas
aquelas caraterísticas únicas –
também os defeitos e as limitações –



que nos levaram a comprometer-nos,
a amar “para sempre”.

Também observamos e vivemos o
presente com a disposição de sermos
nós mesmos, e fazermos o outro cada
dia melhor, com o entusiasmo
renovado de reafirmar o amor, para
fortalecer a união.

E o futuro, que nos desafia com a
sua incerteza, ao mesmo tempo que
nos anima com a esperança de que
tudo no nosso caminhar terreno tem
como fim a felicidade plena no Céu,
com a certeza de que – como dizia
São Josemaria – o caminho de ir para
o Céu chama-se... (o nome da mulher,
ou para ela, o do marido).

Em relação a esta frase do fundador
do Opus Dei, refere Marta
Brancatisano: “uma frase simples
como esta, dirigida a jovens esposos
e pais, tem, apesar do tom
aparentemente romântico, uma
profundidade e um sentido



inovadores que convidam a reflexões
que dificilmente se esgotam. Com
essa afirmação, Josemaria Escrivá
ultrapassa a ideia que considera os
deveres conjugais como algo
marginal no que concerne aos
deveres para com Deus. Essas
palavras são o começo de uma
sobreposição sistemática da relação
com Deus e com o cônjuge, no
sentido de não se poder admitir a
hipótese de uma vida cristã plena a
latere da vida conjugal; em certo
sentido, Deus não é senão o cônjuge:
não espera fora de casa ou fora do
leito matrimonial.

Esta perspetiva lança uma luz nova
sobre o matrimónio, sobre o amor
humano e sobre a transmissão da
vida. Não pressupõe normas novas,
mas antes um novo espírito para
viver e compreender o valor da vida
matrimonial. Desperta a
responsabilidade pessoal dos
esposos, chamados a saírem do



anonimato e serem atores de um
história fundamental e insubstituível
no plano da Providência, como
primeira célula de amor e de vida
que revela o rosto do Criador”[9].

Tal é a transcendência do amor
humano vivido em plenitude, sem
nos reservarmos nada, porque
sabemos que “no ocaso da nossa vida
seremos julgados pelo amor”, como
dizia São João da Cruz.

A vida conjugal está chamada a
adquirir matizes insuspeitados, que
levam a dar prioridade ao
matrimónio acima de quaisquer
outras circunstâncias ou realidades,
enquanto vocação específica –
humana e sobrenatural – para cada
um dos chamados a esse estado. Para
descobrir tais matizes é necessário
não só o amor, mas também o bom
humor: perante os erros que nos
afastam de uma pretendida e, ao
mesmo tempo, inalcançável



perfeição; perante as situações
adversas ou os pequenos despistes;
ou quando as coisas não saem como
as tínhamos planeado… saber rir-se
de si mesmo, aceitar a crítica
construtiva, com agradecimento e
simpatia, ajudam a não cair no 
orgulho ferido, que tanto mal faz a
qualquer relação, seja de amizade,
filial ou conjugal.

Bom humor também, como fonte de
alegria, para nos sabermos alegrar
no outro e com o outro: “quando se
reconhece o amor como o principal
âmbito de doação intersubjetiva –
dar o melhor de si – o amor adquire
imediatamente a força e a beleza do
que é sagrado. E esse amor é lúdico, é
fonte de satisfação. Só na doação do
amor, o ser humano é capaz de
pronunciar um tu cheio de sentido.
Um tu que designa o núcleo mais
sagrado e íntimo da pessoa
amada”[10].



Uma alegria que é possível em todos
os momentos e circunstâncias da
vida, mesmo naqueles tão dolorosos
que nos impedem sorrir e
contemplar o belo, ou apreciar a
bondade como uma realidade
omnipresente. Na dor manifesta-se a
verdade do amor. Como gostava de
dizer São Josemaria: “não esqueças
que a Dor é a pedra de toque do
Amor”[11].

Todos os atributos da ajuda mútua, o
valor dos pequenos e grandes
detalhes, a delicadeza do bem-querer,
que refere o Papa Francisco, o
otimismo e o sentido de humor, tudo
sem exceção, contribui para tornar
patente a maravilha e o assombro
perante o outro. Aí está a grandeza e
a beleza do amor conjugal, que
resulta diretamente no bem dos
filhos.

Muitas vezes se disse que “se o
matrimónio está bem, os filhos estão



bem”. Pode defender-se que aquilo
que os filhos mais querem é ver o
amor – porque o sentem, o notam –
que os seus pais têm entre si:
saberem-se seguros, parte de um
projeto familiar estável, onde cada
um tem o seu lugar e é querido
incondicionalmente pelo facto de ser 
filho. O amor está na base de todo o
processo educativo seja ele familiar
ou académico. Por isso, é
compreensível que o primeiro ato
educativo para cada filho seja o amor
entre os seus pais.

“Ninguém dá o que não tem”,
significa que se não tenho amor, não
posso dar amor; mas tão-pouco o
posso exigir, e uma educação sem
amor despersonaliza, pois não
alcança o núcleo central, constitutivo
da pessoa. O amor entre os pais é 
original – é anterior, é fonte, vai
sempre à frente – e originário do
filho, procriador ou, dito com
ousadia: cocriador. Por isso, o amor 



dos pais, também é originário para o
filho, porque põe nele – a partir de
dentro, constitutivamente – a
capacidade de amar, que é a raiz da
sua originalidade, dessa nova
personalidade que veio à existência e
se mostrará, criativamente, na sua
biografia.

Fomos criados para nos darmos e, de
uma maneira especialíssima, os pais
estão chamados a mostrar amor aos
filhos. Amor que se expressa, entre
outros aspetos: na abertura à vida,
que torna possível gerar e educar os
filhos, fim próprio do matrimónio;
nos cuidados para que cresçam sãos
e seguros; em guiá-los e acompanhá-
los na procura da felicidade,
respeitando a sua liberdade que é
uma das maiores manifestações do
carinho.

Se falha o amor entre os esposos,
quebra-se a ordem natural da
entrega recíproca, que tem como 



beneficiários não só os cônjuges mas
também os filhos. Toda a pessoa
merece sentir-se amada com o amor
que só os pais – homem e mulher –
são capazes de dar e transmitir.

No dia de amanhã, os filhos serão
chamados por Deus para formar uma
família, ou para o celibato apostólico,
ou para a vida religiosa; e serão, na
maior parte dos casos, o que tenham
visto nos seus pais. Educamos hoje
não tanto médicos, engenheiros ou
advogados de amanhã, mas
principalmente homens e mulheres,
que um dia acolherão a vocação com
que Deus os procure; e serão capazes
de respeito, de amor, de
generosidade e de entrega, na
medida em que o tenham visto nos
seus pais e vivido nas suas famílias.

Olhar o passado com agradecimento,
o presente com determinação e o
futuro com esperança, ajuda a viver
a entrega com plenitude, aceitar a



passagem do tempo no matrimónio
com alegria, porque é o sinal de que
o amor se desenvolveu de um modo
harmónico: tornou possível a
transformação, o crescimento e a
entrega dos esposos; e tentou-se
transmitir aos filhos, que não
necessitam de prendas mas de
carinho.

Carolina Oquendo

[1] Catecismo da Igreja Católica, 1638.

[2] S. Josemaria, Cristo que Passa, n.
23.

[3] FRANKL, Viktor: El hombre en
busca de sentido, Barcelona 2004.

[4] MAJERES, Kevin: “Mindfulness as
Practice for Purity”



https://purityispossible.com/
index.php/mindfulness-as-practice-
for-purity).

[5] Papa Francisco, Audiência, 13-
V-2015.

[6] Papa Francisco, Audiência, 13-
V-2015.

[7] Papa Francisco, Audiência, 13-
V-2015.

[8] Papa Francisco, Audiência, 13-
V-2015.

[9] BRANCATISANO, Marta: O paraíso
dos enamorados

www.pt.josemariaescriva.info/artigo/
o-paraiso-dos-...

[10] PIRFANO LAGUNA, Iñigo: 
Ebrietas: El poder de la belleza. Ed.
Encuentro. Madrid, 2012.

[11] S. Josemaria, Caminho, n. 439.

https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/o-paraiso-dos-enamorados
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/o-paraiso-dos-enamorados


Foto de capa: Angela Rutherford
(Creative Commons)

Foto do interior: Ismael Martínez
Sánchez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-matrimonio-
e-o-passar-do-tempo/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-matrimonio-e-o-passar-do-tempo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-matrimonio-e-o-passar-do-tempo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-matrimonio-e-o-passar-do-tempo/

	O matrimónio e o passar do tempo

