
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(9): O manto e a
sombra de Jesus. A
Igreja, lugar da
nossa santidade

Quando Cristo nos alcança na
sua Igreja e nos deixa tocar no
seu manto, a força que sai dele
é a sua própria santidade.
Assim vai-nos transformando
para que gozemos da «largura,
do comprimento, da altura e da
profundidade» do seu coração.
Nono artigo da série “Combate,
proximidade, missão”.



15/12/2024

Num dia qualquer em Cafarnaum,
uma mulher ficou curada
milagrosamente ao tocar a orla do
manto de Jesus (cf. Mc 5, 25-34).
Sabemos muito pouco dela, mas
ainda temos menos informações
sobre as multidões que se
aproximavam do Senhor com essa
mesma esperança: chegar ao seu
manto para ficarem curadas das suas
enfermidades (cf. Mt 14, 36). E, no
entanto, cada um e cada uma eram
importantes e únicos para Jesus:
como a nós, esperava-os todo o amor
de Deus[1].

Nosso Senhor continua a caminhar
no meio de nós, deixando-se
alcançar, tocar, interpelar. Não atua
nas nossas vidas com uma cautelosa
«distância de segurança», mas com
uma confiada urgência. Os Atos dos



Apóstolos mostram-nos como é
possível esse contacto desde que,
pela sua ressurreição e a sua
ascensão, Jesus passou a fazer-se
presente de um modo menos
percetível à primeira vista, mas
realmente muito mais próximo. O
seu manto tornou-se acessível na
sombra de Pedro: «Traziam os
doentes para as ruas e colocavam-
nos em enxergas e catres, a fim de
que, à passagem de Pedro, ao menos
a sua sombra cobrisse alguns
deles» (At 5, 14-15). É assim: o manto
do Senhor subsiste agora na sombra
do Apóstolo, convertida em força do
Altíssimo que cobre, santifica e cura.
O manto de Nosso Senhor e a sombra
do Apóstolo: essa é «a realidade
divino-humana da Igreja»[2], o
caminho pelo qual Deus continua a
alcançar-nos e a tocar, o lugar da
nossa experiência do amor divino, o
lugar da nossa santidade.

Tocar o manto do Senhor



Tal como às testemunhas imediatas
daqueles milagres, pode
surpreender-nos a simplicidade dos
canais pelos quais o Coração de
Cristo quer conectar com o nosso.
Talvez esperássemos algo mais
extraordinário, algo que nos entrasse
mais fortemente pelos sentidos. E,
todavia, é assim: Deus quer
comunicar-nos a sua graça
simplesmente tocando no seu manto
e deixando-nos alcançar pela sua
sombra.

Para poder tocar no Senhor é
necessário estarmos dispostos a
percorrer mediações com pouco
brilho, e inclusive às vezes com mais
sombra do que luz; e, no entanto, tal
como sucede com os cristais dos
vitrais de uma catedral, é através
dessas mediações que a luz nos
atinge, adquirindo até por vezes
tonalidades maravilhosas. A sombra
de Pedro pode parecer simplesmente



isso, a sombra de Pedro; e, não
obstante, aí está Ele, vivo e a atuar.

O manto de Jesus, a sombra de Pedro,
são a própria Igreja, que irradia
força e luz. Ela é «como que o
sacramento, ou sinal, e o
instrumento da íntima união com
Deus e da unidade de todo o género
humano»[3]. Daí que o caminho da
nossa santidade passe pelo desejo de
nos mantermos muito unidos a Jesus
Cristo na sua Igreja, porque a nossa
fortaleza está n’Ele, na sua pessoa
«sacramentada». São Leão Magno
dizia que «aquilo que era visível no
nosso Salvador passou para os seus
mistérios»[4]. De modo semelhante,
São Josemaria via os sacramentos
«como marcas das suas pegadas,
para pisarmos e podermos chegar ao
Céu»[5]. O desafio consiste, assim, em
descobrir o poder e a fecundidade
que se oculta por debaixo da
aparente simplicidade dessas
palavras e gestos, desses rostos e



elementos – dessa sombra –, através
dos quais o Senhor deseja vir ao
nosso encontro hoje.

Uma das coisas que a vida do Senhor
nos mostra, é que a sua forma de
entrar na nossa existência é a do
encontro pessoal. Jesus toca no
leproso, olha para quem chama, 
impõe as mãos aos pequeninos e faz-
se convidado para a casa de Zaqueu.
E estes não são simples episódios do
passado, porque Jesus não mudou o
seu desejo originário: quer continuar
a encontrar-se pessoalmente com
cada um. E só assim, através destes
bonitos encontros, nos converte, nos
atrai para Si.

Sacramentos de humildade

«O que ouvimos, o que vimos com os
nossos olhos, o que contemplámos e
as nossas mãos tocaram (…), isso vos
anunciamos» (1Jo 1, 3). Estas
palavras autobiográficas do apóstolo
São João expõem de modo



impressionante aquilo que estava
dentro do coração dos primeiros
cristãos. Os nossos primeiros irmãos
na fé não pretenderam transmitir-
nos apenas uma reflexão ou uns
relatos comoventes sobre Jesus
Cristo, nem um guia para estabelecer
por nossa conta uma relação com
Deus. Comunicaram-nos o mesmo
que eles puderam ver, ouvir e tocar;
porque sabiam que aquele, e não
outro, era o caminho do Senhor para
nos transformarmos noutro Cristo.

Trata-se assim de nos encontrarmos
realmente com Jesus, mas «nos
sacramentos de humildade», como
dizia Santo Agostinho[6]. Tal como o
Senhor concedeu a vista ao cego de
nascimento cobrindo os seus olhos
com algo tão precário como a lama,
do mesmo modo os deixamos curar
no seio da sua Igreja. Por isto
amamos a confissão, a Eucaristia, o
sacerdócio comum e ministerial, e
cada dom sacramental: porque



amamos a santa e humilde
humanidade de Cristo. Quando
recebemos estes dons com fé e
esperança, vamo-nos identificando
cada vez mais com os sentimentos e
afetos de Jesus (Flp 2, 5). Os gestos, os
sinais e as palavras que recebemos,
vão realizando em nós o prodígio da
santidade.

Todavia, tal como sucedeu a Naamã,
o sírio, que comparava o pequeno
caudal do Jordão aos grandes rios da
sua pátria (cf. 2Rs 5, 10-12), também
pode surgir em nós o desejo de umas
águas mais caudalosas ou especiais
do que as dos sacramentos, para
alimentar a nossa santidade. Às
vezes, pode parecer-nos que os
sacramentos não nos mudam, que se
trata de um caminho demasiado
lento ou rotineiro. E surge, talvez, o
sonho de algo mais além deles, de
uma experiência espiritual de maior
impacto. Pode ser então a hora de
redescobrir, juntamente com a



simplicidade destes canais, também
esse continuo convite que ficou
gravado na memória do discípulo
amado depois de tantas horas junto
ao Senhor: a de permanecer n’Ele[7].

Permanecer unidos ao seu manto,
mantermo-nos no perímetro da
sombra da sua Igreja e dos seus
sacramentos, significa redescobrir o
valor de os frequentar. Essa
perseverança atuará em nós, não
tanto por uma acumulação de efeitos
que possamos captar facilmente, mas
por uma progressiva transformação
do nosso coração. Assim, ir-nos-emos
enchendo de confiança de que
chegará o vinho novo. Que chega, se
nos mantivermos sempre unidos à
única videira e recebermos do
Mestre as únicas palavras de vida
eterna. Permanecer no Senhor
através dos seus sacramentos é,
como tal, uma forma muito bonita de
nos abandonarmos nas suas mãos.
Sabemos que permanecendo n’Ele



permitimos-lhe realizar a sua obra
em nós, à sua maneira e ao seu
ritmo. E assim, «na nossa vida
interior não há outro espetáculo
senão esse: é Cristo que passa quasi
in occulto»[8].

Se nos sacramentos podemos voltar a
tocar no manto da sua humanidade,
deixar-nos alcançar pela sombra do
Apóstolo significa também estar
atentos à voz que a Igreja nos dirige.
Dela recebemos as palavras de que
necessitamos para crescer em
santidade. Acolhendo-as e deixando-
as atuar com confiança e amor,
vamo-nos convertendo naquilo que
escutamos.

Podemos deter-nos um momento nas
palavras que escutamos, por
exemplo, no sacramento da
reconciliação. Quem se confessa com
frequência poderia ter às vezes a
impressão de estar a repetir o
mesmo, e de que os conselhos



recebidos também não variam
demasiado. Isto poderia desanimá-lo
e fazer-lhe perder a esperança na
fecundidade deste sacramento.
Talvez seja o momento de
redescobrir as palavras que nos são
oferecidas em cada absolvição: que
Deus nos concede «o perdão e a
paz»[9]. O Senhor, através da sua
Igreja, está a confirmar-nos na nossa
condição de seres perdoados. E
convida-nos a viver em paz, porque o
nosso coração já vive na paz do seu.

Mas também ouvimos muitas
expressões de graça durante a Santa
Missa, começando pela Palavra de
Deus, que deve fazer o seu caminho
em nós. «Escutamo-la com os ouvidos
e ela passa para o coração; não
permanece nos ouvidos, mas deve
chegar ao coração; e do coração às
mãos, às boas obras. Eis o percurso
da Palavra de Deus: dos ouvidos ao
coração e às mãos»[10]. Também nos
fazem especialmente bem as



palavras que recebemos durante a
consagração, quando o próprio Cristo
nos diz que se entrega por nós e que
quer habitar corporalmente nas
nossas vidas. E o que diz, faz: deixa-
se tocar e comer, na comunhão
eucarística.

Uma força que transforma

Do manto de Nosso Senhor e da
sombra de Pedro emerge uma força
capaz de curar o corpo; mas,
sobretudo, de converter o coração.
Quando Cristo nos alcança na sua
Igreja e nos deixa tocar no seu
manto, a força que sai dele é a sua
própria santidade. Assim vai-nos
transformando para que Ele viva em
nós, e gozemos da «largura, do
comprimento, da altura e da
profundidade» do seu coração (Ef 3,
18).

Este dilatar o coração leva-nos a
fazer nossa aquela experiência de
São Paulo: fazer-se «tudo para todos,



para salvar alguns a qualquer
custo» (1Cor 9, 22). Quando a Igreja
se torna realmente o nosso lugar,
damo-nos conta de que desejamos
com factos que todos possam
experimentar o amor de Deus nas
suas vidas. «Deus chamou-nos (…)
para darmos a conhecer Jesus Cristo
a tantas inteligências que nada
sabem d’Ele, e – querendo-nos na sua
Obra – deu-nos também um modo
apostólico de trabalhar, que nos leva
à compreensão, ao perdão, à delicada
caridade para com todas as
almas»[11].

Um bonito sinal de que a força
transformadora do coração do
Senhor encontra acolhimento em
nós, é que começam a desaparecer
certas distâncias ou barreiras
interiores relativamente aos outros,
que antes nos pareciam muito
difíceis de superar. Os motivos
humanos que estão na origem dessas
atitudes, deixam de ser a última



palavra e a força do amor de Deus
impõe-se em nós. O Senhor amplia-
nos o coração de modo que se possa
abrir em caridade fraterna para com
os homens e em todas as direções.
Sentimo-nos em comunhão com
todos, de modo que nada do que diz
respeito aos outros nos é indiferente.

Jesus quis formar os seus primeiros
seguidores nesse espírito. Ao
escolher o grupo dos doze, não
procurou criar um círculo de pessoas
homogéneas, muito pelo contrário. É
por isso que, humanamente falando,
não faltaram entre eles motivos para
a divisão. Foi quase uma provocação
convidar para conviver dia após dia
pessoas de proveniências,
sensibilidades políticas e estratos
sociais tão diferentes. E, no entanto, é
justamente assim que nasce uma e
outra vez a Igreja: quando, por amor
ao Senhor e ao Evangelho, os motivos
de divisão humanos deixam de ter a
última palavra. O amor de Deus



triunfa na nossa conduta quando
deixamos que a Igreja faça
prevalecer em nós o desejo da
comunhão por cima da fácil
tendência para a divisão.

A santidade que a Igreja suscita na
nossa alma manifesta-se por isso
também num forte desejo de
reconciliação, de perdão e de
unidade profunda entre todos os
filhos de Deus. A comunhão dos
santos deixa assim de ficar reduzida
a um ideal, a algo que sabemos ser
verdadeiro, mas que se nos
apresenta como inalcançável.
Experimentamos aquilo que escrevia
São Josemaria: «cada um sentirá, à
hora da luta interior, e à hora do
trabalho profissional, a alegria e a
força de não estar só»[12]. Essa união
com todos na Igreja converte-se
assim numa chamada entusiasmante
a que queremos responder com
atitudes novas, nascidas do coração
de Cristo: «Que vos compreendais,



que vos desculpeis, que vos querais,
que vos saibais sempre nas mãos de
Deus, acompanhados pela sua
bondade (…). Nunca vos sintais sós,
sempre acompanhados, e estareis
sempre firmes: os pés na terra, e o
coração para o alto, para saber fazer
o bem»[13].

Dar esperança

Juntamente com esta nova
capacidade de amar, a força que sai
do Senhor e da sua Igreja, move-nos
a olhar a realidade através de uma
nova lente: a esperança. O Papa
Francisco quis precisamente que
celebremos o próximo Jubileu da
Redenção com esta ideia
fundamental[14]. Jesus continua a
caminhar através da história e no
meio da humanidade. O seu manto é
mais extenso do que os nossos olhos
podem ver. Embarga-nos a certeza
de que o Senhor continua a atuar,
tocando e deixando-se alcançar pelos



homens no meio da azáfama de um
mundo que em tantas coisas parece
desorientado. Sem deixar de ver o
drama da história, com todo o seu
lado de dor e de tragédia, a santidade
que a Igreja semeia em nós ajuda-nos
a não ceder ao desalento ou à
nostalgia perante um mundo
aparentemente pós-cristão, como se a
ampliação ou a redução de certos
espaços de influência fossem tudo o
que há que esperar como triunfos ou
lamentar como derrotas.

«Depois de ter conhecido Jesus, nós
só podemos perscrutar a história
com confiança e esperança (…).
Portanto, não nos fechemos em nós
mesmos, não tenhamos saudades de
um passado que se presume
dourado, mas olhemos sempre para a
frente, para um futuro que não é só
obra das nossas mãos, mas que antes
de tudo é uma preocupação
constante da providência de
Deus»[15]. A santidade que nasce do



seio da Igreja recorda-nos que o
Senhor está a fazer continuamente
«novas todas as coisas» (Ap 21, 5). Aí
onde alguns poderiam ver
unicamente decadência, detetamos,
apesar de tudo, o gérmen de uma
transformação. Na boda em que o
vinho acaba, descobrimos a condição
necessária para que chegue o novo,
aquele que só Cristo pode trazer.

«O desafio mais importante que tem
a Igreja – e a sociedade no seu
conjunto – é dar esperança a cada
pessoa, especialmente aos jovens, às
famílias, e aos que sofrem mais
necessidades materiais ou
espirituais»[16]. E a esperança que a
Igreja deseja inspirar nos nossos
corações é a certeza de que o Senhor
não deixa de vir em auxílio dos
homens; e o que é verdadeiramente
definitivo na história é a realidade da
nossa redenção, que continua
presente e cresce, apesar do joio (Mt
13, 24-52).



* * *

São Josemaria escrevia aos fiéis do
Opus Dei que deviam habituar-se a
olhar «primeiro e sempre para a
Igreja santa»[17]. São palavras que, na
realidade, valem para todos os
cristãos. Na Igreja, o olhar crente vê
o próprio Cristo a viver entre nós. O
mesmo que caminhava entre as
multidões e que agora se aproxima
de nós, nos toca e nos santifica. O
olhar de fé vê nela o manto
inconfundível de Cristo, que está
muito próximo de nós, para nos dar
vida e comunicar o seu amor
infinito. Com este olhar chega
também um sentimento de profunda
confiança e afeto, de modo que tudo
o que é seu, encontrará sempre no
nosso interior «uma atitude de
abandono filial esperançado»[18].
Assim receberemos, como nos dizia
São Josemaria, «qualquer notícia que
nos venha da Esposa de Jesus
Cristo»[19]. Porque não duvidamos



que dela só podem vir coisas boas, e
que cada uma delas se orienta
sempre para a mais importante de
todas: a nossa santidade.

[1] «Pergunto-me muitas vezes ao
dia: o que acontecerá quando toda a
beleza, toda a bondade, toda a
maravilha infinita de Deus se
derramar neste pobre vaso de barro
que sou eu, que somos todos
nós?» (São Josemaria, notas tomadas
de uma reunião familiar, 22/10/1960).

[2] Fernando Ocáriz, Mensagem,
21/10/2023.

[3] Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, n. 1.

[4] São Leão Magno, Sermão 74, 2;
citado no Catecismo da Igreja
Católica, n. 1115.



[5] cf. São Josemaria, Tertúlia em
Buenos Aires, Argentina, 15/06/1974.

[6] Santo Agostinho, Confissões 8, 2, 4.

[7] No Evangelho de São João este
verbo aparece repetidamente nos
lábios de Jesus; cf. Jo 6, 56; 8, 31; 15,
4-10. Na sua primeira carta, o
apóstolo fará eco dessa insistência:
cf. 1Jo 2, 6.24.27; 3, 6.24.

[8] São Josemaria,Amigos de Deus, n.
152.

[9] cf. Ritual da penitência.

[10] Francisco, Audiência, 31-01-2018.

[11] São Josemaria,Carta 4, n. 1.

[12] São Josemaria,Caminho, n. 545.

[13] São Josemaria,Em diálogo com o
Senhor, n. 79.



[14] cf. Francisco, Spes non confundit,
Bula de convocação do Jubileu
ordinário do ano 2025.

[15] Francisco, Audiência, 11/10/2017.

[16] Fernando Ocáriz, «El Opus Dei
también desea estar “en salida”».
Entrevista de 03/07/2017, recolhida
em opusdei.org.

[17] São Josemaria, Carta 18, n. 27.

[18] Fernando Ocáriz, Mensagem,
13/09/2023.

[19] São Josemaria, Carta 8, n. 54.

Nicolás Massmann

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-manto-e-a-
sombra-de-jesus-a-igreja-lugar-da-

nossa-santidade/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-manto-e-a-sombra-de-jesus-a-igreja-lugar-da-nossa-santidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-manto-e-a-sombra-de-jesus-a-igreja-lugar-da-nossa-santidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-manto-e-a-sombra-de-jesus-a-igreja-lugar-da-nossa-santidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-manto-e-a-sombra-de-jesus-a-igreja-lugar-da-nossa-santidade/

	Combate, proximidade, missão (9): O manto e a sombra de Jesus. A Igreja, lugar da nossa santidade

