
opusdei.org

Lugares de Roma
(III): O Fórum
Romano

Entre as ruínas do Fórum
Romano, é fácil que venha à
cabeça o recurso que tantas
vezes utilizava São Josemaria
para descrever o Opus Dei em
poucas palavras: “a maneira
mais fácil de entender o Opus
Dei é pensar na vida dos
primeiros cristãos”.

04/02/2025



 Link para os restantes artigos da
série: “Lugares de Roma”

Na época imperial, depois de um
longo período de paz e prosperidade,
Roma havia atingido o
impressionante número de um
milhão de habitantes. Apenas uma
exígua minoria residia em tranquilas
e espaçosas villas; o resto da
população tinha de se contentar em
viver em casas com outros vizinhos,
ou insulae (ilhas). Eram edifícios de
vários andares, construídos com
materiais de pouca qualidade e
muito próximos uns dos outros, de
tal maneira que o plano da Urbe
consistia numa densa e emaranhada
rede de ruas e ruelas.

A Roma daqueles tempos usufruía de
avanços muito notáveis para a época,
tais como esgotos, termas e

https://opusdei.org/pt-pt/article/vestigios-da-historia-da-igreja-seguindo-os-passos-de-sao-josemaria/


aquedutos. Mas para ter uma ideia
das condições gerais de vida é bom
saber que os apartamentos eram
muito reduzidos – frequentemente
cada família dispunha de um só
compartimento –, e não tinham água
corrente, aquecimento, nem vidros
nas janelas, e que com muita
frequência os incêndios dizimavam
bairros inteiros devido, entre outras
coisas, à estreiteza das ruas.

Os romanos atenuavam estas
incomodidades das casas
permanecendo ali o menor tempo
possível. Levantavam-se muito cedo
para aproveitarem ao máximo a luz
solar: quando ainda estava a
amanhecer, já tinham saído para a
rua e dirigiam-se ao lugar onde
desempenhavam a sua profissão ou
ofício. Muitos deles encaminhavam-
se para os foros, centro nevrálgico da
vida urbana.

O esplendor do Império



Que contraste entre as modestas
construções dos bairros populares e
a magnificência dos edifícios
públicos…! Estes últimos refletiam o
imenso poderio do Império e eram
como um compêndio da história de
Roma.

Ao princípio – no século VI a.C. –, o
Fórum Romano funcionava como
mercado, mas passado pouco tempo,
erigiram-se aí lugares de culto. Um
dos primeiros foi o templo de Vesta,
onde ardia perenemente o fogo
sagrado em honra da divindade do
lugar. Ao lado estava a Regia, o
palácio real que, segundo a lenda, foi
construído por Numa, segundo rei de
Roma. Quando caiu a monarquia,
este edifício usou-se como arquivo
para guardar os Calendários e Anais,
onde se registava a história da Urbe.

Com a República aumentou a
atividade política, e o Fórum foi-se
enchendo de construções destinadas



ao governo e à administração. Ainda
hoje se conserva em bom estado o da
Cúria, onde o Senado deliberava. Em
contrapartida, resta muito pouco do 
Comitium, a praça circular onde se
reuniam as assembleias para eleger
os magistrados. Também são
escassos os restos da tribuna dos 
rostra ou paredões – de onde se
discursava para o povo. Os episódios
mais cruciais da história de Roma
durante a República tiveram lugar
nesta zona do Fórum: os discursos
dos Gracos para melhorar a situação
da plebe; a polémica entre Mário e
Silas; as diatribes de Cícero contra
Catilina; a decisão do Senado
exigindo a Júlio César que
abandonasse o comando militar,
ordem a que este desobedeceu
cruzando o Rubicão e conquistando a
Urbe; e ainda a concessão do título de
Augusto a Octávio em 29 a.C., que se
considera o início da época imperial.



A nova mudança de regime trouxe
consigo ampliações e melhoramentos
dos foros, cada vez mais
espetaculares. Junto do antigo Forum
Romanum, foram surgindo os
chamados Foros Imperiais,
construídos por César Augusto,
Trajano, Nerva e Vespasiano. Tudo
era grandioso nesses espaços
públicos: as ruas amplas tinham
pavimento de mármore travertino,
sucedia o mesmo com as praças, que
costumavam estar presididas por
enormes estátuas; nos edifícios, o
brilho dos bronzes alternava com os
tons cinzentos, brancos e ocres dos
mármores. Cada pormenor era
pensado cuidadosamente para durar
e impressionar, tanto nas
construções religiosas como nas
civis.

Entre estas últimas, distinguiam-se
pela sua elegância as basílicas, onde
se celebravam os julgamentos e se
realizavam transações comerciais. O



seu interior era muito amplo, com o
espaço distribuído em naves
separadas por colunas. No exterior
havia pórticos laterais sob os quais se
distribuíam, em fila, numerosas
bancas que vendiam todo o tipo de
produtos. Os restos da basílica de
Maxêncio e a de Constantino dão
uma ideia das enormes dimensões
que chegavam a atingir estes
edifícios.

Os monumentos comemorativos e as
estátuas que ornamentavam os foros
não tinham, em contrapartida,
nenhuma finalidade prática, pelo
menos imediata. Os mais vistosos
eram as colunas, como a de Trajano,
e os arcos de triunfo, como os de Tito,
Septímio Severo, Constantino… Em
relevos lavrados, representavam-se
graficamente as campanhas militares
vitoriosas, para deixar memória para
os séculos vindouros dos momentos
de glória protagonizados por cada
imperador que desfilava também



com as suas tropas pela Via Sacra,
entre aplausos e aclamações do povo.

Naturalmente, existia o risco de que,
com tanto louvor e aclamação, o
poder subisse à cabeça do imperador
e, lamentavelmente, pretendesse que
os seus súbditos esquecessem a sua
condição de homem mortal. Assim
sucedeu nalguns casos, quando a
máxima autoridade atribuiu a si
próprio a condição de deus, ou
prestou honras divinas aos seus
predecessores e inclusivamente a
alguns dos seus parentes. Augusto,
por exemplo, dedicou um templo ao
Divus César; Antonino Pio construiu
outro em honra da sua esposa
Faustina; e Maxêncio edificou um
terceiro para recordar o seu filho
Rómulo.

Considerar o imperador como ser
divino estava no auge quando o
cristianismo chegou à Urbe. Para os
romanos, era perfeitamente



compatível com o seu politeísmo,
como o demonstra o facto de que os
próprios imperadores deificados
construírem templos cada vez
maiores e dispendiosos em honra de
Marte, Vénus, Apolo, Cibeles… O que
não se admitia, em contrapartida, era
que uma religião pretendesse ser a
única verdadeira e difundisse, como
consequência lógica, a ideia de que
as outras eram falsas. As autoridades
toleravam uma qualquer novidade
com tanto que se integrasse no
relativismo que imperava. Mas esse
não era o caso da fé cristã…

O sal da terra

«Irmãos, como será bela a Jerusalém
celeste, se assim resplandece a Roma
terrena»[1]. Estas palavras de São
Fulgêncio, transmitidas por um dos
seus discípulos, refletem a grande
admiração que suscitava a Urbe
entre aqueles que, vindos das
províncias imperiais, a visitavam



pela primeira vez. Nessa época, nos
começos do século VI, Roma já tinha
sido evangelizada: os antigos templos
pagãos haviam sido encerrados há
mais de um século, e no próprio
Fórum Romano tinham-se construído
algumas igrejas cristãs. O poeta
Prudêncio, no hino que dedica a São
Lourenço, exulta pela vitória da fé no
coração do Império: os quirites,
cidadãos romanos de antiga estirpe,
enchem os átrios das igrejas; os
senadores, que outrora tinham como
grande honra desfilar como flâmines
nas cortejos pela Via Sacra, beijam
agora a ombreira dos santuários dos
mártires; as famílias nobres veem
com agrado que os seus filhos e filhas
dediquem a sua vida ao serviço da
Igreja; o fogo que ardia no templo de
Vesta encontra-se extinto, e inclusive
a decana das virgens vestais que o
guardava, Cláudia, se converteu ao
cristianismo; em resumo, a Cruz
domina sobre os antigos sinais do
paganismo[2].



Como foi possível esta mudança?
Além da ação de Deus, um dos
fatores que a explicam é que os
primeiros cristãos jamais se
consideraram alheios à sua cidade e
ao seu ofício pelo facto de terem
abraçado a fé. Não eram poucos os
que desempenhavam o seu trabalho
nos Foros, muitas vezes em
atividades diretamente ao serviço do
Império: já nos tempos de Pedro e de
Paulo alguns eram patrícios e faziam
parte dos trezentos senadores que se
reuniam na Cúria; outros eram
jurisconsultos, advogados ou juízes; o
Apóstolo Paulo, na Epístola aos
Filipenses, que escreveu durante o
seu cativeiro em Roma, envia
saudações da parte dos santos que
viviam na casa de César (cf. Flp 4,
22); e na Epístola aos Romanos cita os
nomes de Aristóbulo e de Narciso,
que tinham sido colaboradores do
imperador Cláudio (cf. Rm 16, 11).



Pode afirmar-se com uma certeza
quase absoluta que alguns membros
da família imperial tinham abraçado
a fé já nos finais do século I. Tito
Flávio Clemente e Flávia Domitila,
por exemplo eram um casal
aparentado com o imperador
Domiciano. Tinham sete filhos, e os
dois mais velhos haviam sido
escolhidos como candidatos ao trono
e educados para esse fim pelo famoso
retórico Quintiliano. Contudo, no ano
95, Flávio Clemente foi executado
repentinamente sob a acusação de
ateísmo, que costumava dirigir-se
contra os cristãos. Domitila, que foi
desterrada para a ilha Pandatária,
também é conhecida por serem
propriedade sua os terrenos das
catacumbas que tinham o seu nome.
No entanto, os filhos nunca
chegaram ao trono, pois no ano 96 o
próprio Domiciano foi assassinado e
a dinastia Flávia chegou ao fim.



A perseguição e o martírio
representavam um perigo real para
os primeiros fiéis cristãos. Mas,
inclusive nas épocas de
tranquilidade, a vida corrente não
estava isenta de obstáculos. Na
sociedade romana, os costumes
quotidianos estavam imbuídos de
atos de adoração às divindades: ao
pedir um empréstimo exigia-se um
juramento em nome dos deuses,
antes de ocupar um cargo público
tinha de se oferecer um sacrifício, ao
passar diante de um templo ou da
estátua de uma divindade era
costume descobrir-se, e a lista de
modos de atuar era longa; a omissão
destes modos de proceder era
considerada uma demonstração de
incivilidade e uma traição aos
costumes pátrios. Esta foi uma das
acusações mais insidiosas que Celso
dirigiu aos cristãos: «Negam-se eles a
observar as cerimónias públicas e a
prestar homenagem a quem as
preside? Então que renunciem



também a trajar a veste viril, a casar-
se, a ser pais, a exercer as funções da
vida; então que partam todos juntos
para longe daqui; sem deixar deles a
mais pequena semente»[3].

A opinião pública de então
compartilhava em grande medida
esta violenta intolerância em relação
aos seguidores de Cristo: pelo menos,
julgavam-se os cristãos como gente 
peculiar, que, se eles se esforçavam
por ajudar o próximo, ser fiéis no
casamento, pagar os impostos ou
evitar escrupulosamente qualquer
fraude nos negócios, o faziam por
fanatismo a uma estranha religião, e
querendo assim mostrar-se
superiores aos outros. Às
interpretações mesquinhas,
juntavam-se as calúnias e as injúrias,
como a que sofreu um jovem
chamado Alexameno no Pedagogium,
a escola dos pajens que entravam
para o serviço do imperador. As
aulas desta escola estavam no



Palatino, junto aos Foros, e ali os
arqueólogos encontraram um grafito
que representava um homem a rezar
diante de um crucificado com cabeça
de burro. Ao lado, lê-se esta
inscrição: Alexameno adora o seu
deus. Por baixo, com letra diferente
da anterior, está gravado: Alexameno
fiel. Foi a resposta audaz do jovem
Alexameno à troça dos seus
companheiros.

Por outro lado, em muitos ambientes
do Império a moralidade achava-se
num estado lamentável: as festas
integravam representações teatrais
indignas, no circo aplaudiam-se
matanças humanas e o mundo da
arte exaltava frequentemente a
voluptuosidade; admitia-se o
divórcio e o índice de natalidade era
muito baixo, entre outras coisas
porque se recorria ao aborto e ao
infanticídio. Certamente nem todos
os romanos eram assim, e é verdade
que a moral decaiu sobre tudo no



final do Império. Mas era uma
constante a existência de costumes
pagãos, muito difundidos, que
chocavam com a dignidade humana
que o cristianismo tinha vindo
restabelecer.

Ante tudo isto – ambiente degradado,
perseguição, calúnia, insultos e
ameaça real de martírio –, os
primeiros cristãos poderiam ter
reagido desaparecendo das
realidades temporais e refugiando-se
num gueto, como Celso lhes sugeria:
não lhes passou pela cabeça fazê-lo.
Tinham encontrado a fé, a vocação
cristã, a chamada à santidade, no
meio do seu trabalho: no foro, em
oficinas de artesãos, no exército, no
carro onde transportavam
mercadorias… Não se sentiam menos
romanos do que os seus concidadãos:
amavam a maravilhosa Urbe, e
consideravam o Império não só bom,
mas providencial, pois havia
proporcionado uma unidade política



e cultural em que se difundiria mais
facilmente a fé. As únicas coisas que
rejeitavam eram as divindades falsas
e os costumes brutais, que desejavam
purificar porque eram plenamente
conscientes de ser «o sal da
terra» (Mt 5, 13).

Pessoas normais

Entre as ruínas do Fórum Romano, é
fácil que venha à cabeça o recurso
que tantas vezes utilizava São
Josemaria para descrever o Opus Dei
em poucas palavras: «a maneira mais
fácil de entender o Opus Dei é pensar
na vida dos primeiros cristãos»[4].
Muitas vezes terá repetido, durante
os primeiros meses em Roma, frases
parecidas às de anos mais tarde:
«Eles viviam profundamente a sua
vocação cristã; procuravam muito a
sério a perfeição a que eram
chamados, pelo facto, ao mesmo
tempo, simples e sublime, do
Batismo. Não se distinguem

https://escriva.org/pt-pt/conversaciones/por-que-nasceu-o-opus-dei/


exteriormente dos outros cidadãos.
Os membros do Opus Dei são como
toda a gente: realizam um trabalho
corrente; vivem no meio do mundo
conforme aquilo que são- cidadãos
cristãos que querem responder
inteiramente às exigências da sua
fé»[5].

O Concílio Vaticano II proclamou
vigorosamente que todos os fiéis são
chamados à santidade e que compete
aos leigos a responsabilidade de
levar Cristo às realidades temporais.
Nos anos quarenta do século XX,
muitos identificavam a perfeição
cristã com a vida religiosa, e custava-
lhes ter uma ideia clara de como se
podia aspirar à perfeição cristã no
meio do mundo, exercendo todas as
profissões e ofícios honrados.

São Josemaria nunca se cansou de
repetir que os fiéis do Opus Dei são
pessoas comuns, como os primeiros
cristãos. E muitas vezes comentava



que contam com os mesmos meios
que eles para vencerem na luta
interior e alcançar a santidade:
«Pensa no que diz o Espírito Santo, e
enche-te de pasmo e agradecimento:
“Elegit nos ante mundi
constitutionem” escolheu-nos antes
de criar o mundo, “ut essemus sancti
in conspectu eius!”, para que sejamos
santos na sua presença! Ser santo
não é fácil, mas também não é difícil.
Ser santo é ser bom cristão: parecer-
se com Cristo. Aquele que mais se
parece com Cristo, é o mais cristão,
mais de Cristo, mais santo. – E que
meios temos? Os mesmos dos
primeiros fiéis, que viram Jesus ou O
entreviram através dos relatos dos
Apóstolos ou dos Evangelistas»[6].

Com esses meios os cristãos dos
primeiros séculos tornaram-se santos
no meio de uma sociedade pagã, pelo
menos em parte corrompida e que os
perseguia com sanha. E com esses
meios, fizeram apostolado ali onde se



encontravam, até transformar a
partir de dentro uma civilização
hostil à fé. «Para seguir os passos de
Cristo, o apóstolo de hoje não vem
reformar nada, e menos ainda
desentender-se da realidade histórica
que o rodeia... Basta-lhe atuar como
os primeiros cristãos, vivificando o
ambiente»[7].

[1] São Fulgêncio de Ruspe, em Vida
de São Fulgêncio de Ruspe, III, 27.

[2] cf. Prudêncio, Peristephanon, II,
513-529.

[3] citado por Orígenes, Contra Celso,
VIII, 55.

[4] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria Escrivá, n. 24.

[5] Ibid.



[6] São Josemaria, Forja, n. 10.

[7] São Josemaria, Sulco, n. 320.

Foto: Stefan Bauer, http://
www.ferras.at

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-forum-
romano/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-forum-romano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-forum-romano/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-forum-romano/

	Lugares de Roma (III): O Fórum Romano

