
opusdei.org

O fogo dos primeiros
cristãos

Como reagiram os primeiros
cristãos diante do mundo que
os rodeava? Às vezes, aparece a
tentação de atribuir a expansão
do Evangelho a prodígios e
milagres. No entanto, a fé foi o
prodígio que arrastou homens
de todas as classes, condição e
cultura. A fé e o amor por
Cristo.

08/12/2006

Faltam ainda umas horas para
amanhecer. Um homem passeia pela



margem de uma praia,
contemplando o mar. É famoso em
muitos círculos intelectuais. Não
tarda em descobrir outra pessoa
nesse lugar agora deserto: é um
ancião. O intelectual questiona-se
sobre o que fará ele aqui a estas
horas, mas não diz nada. Só o olha,
surpreendido. O ancião percebe o
seu desconcerto e dirige-se a ele.
Explica-lhe que espera uns
familiares, que estão a navegar. A
conversa prossegue. O intelectual
fala sobre vários temas: cultura,
política, religião; gosta de falar. O
ancião sabe escutar e é aqui que,
quando intervém, o faz com sentido
cristão. Talvez, noutra ocasião o
intelectual tivesse ironizado ou dado
por findo o diálogo. No entanto, a
simplicidade do ancião desarma-o. O
intelectual pode não partilhar as suas
ideias, mas reconhece que têm muito
em comum. Olha com simpatia a fé
inocente do ancião. Passam as horas.



Despedem-se. Nunca mais se
voltarão a ver.

O intelectual não esquecerá este
encontro. Meses depois,
compreenderá que só as palavras do
ancião parecem dar razão à sua
ânsia de verdade. Um encontro
fortuito aproximou-o da fé, abrindo-
lhe um horizonte mais amplo do que
lhe apresentavam todas as suas
ideias anteriores. Passado pouco
tempo, Justino, o filósofo, receberá o
baptismo e converter-se-á num dos
maiores apologistas cristãos [1].

Talvez algo similar tenha sucedido
com amigos nossos ou connosco
próprios. A história de São Justino é
actual porque as respostas às
perguntas que o homem não pode
deixar de fazer – o sentido da vida, a
possibilidade da felicidade, o modo
de a conseguir, a existência do
sofrimento – só se encontram em
Cristo. No entanto, não é evidente



que na Cruz esteja a felicidade e a
plenitude da vida. Talvez por isso,
em certas ocasiões desviamos a nossa
atenção do problema. Procuramos
fugir da dor a qualquer preço; mas a
dor é inevitável. Dirigimos a vida
para o êxito, a segurança do
dinheiro, o prazer; mas são
fundamentos que se verifica que são
falsos, que acabam por saturar e
falhar. No final fica apenas a solidão
que sentiu o filho pródigo, o
desamparo do homem que tentou
construir a sua vida sem Deus [2].

Ao ler as Confissões de Santo
Agostinho ou as vidas dos primeiros
convertidos, descobrimos que as suas
inquietações essenciais são as
mesmas que as do homem de hoje.
As mesmas ansiedades, as mesmas
soluções, os mesmos sucedâneos, a
mesma única resposta real: Cristo.
Há quem tente negar esta realidade,
apresentando os homens do século I
como incapazes de diferenciar a



realidade e ficção. Apresenta-se a
crença em Deus como impossível à
luz do progresso actual, incompatível
com o sentido moderno da liberdade.
Tal modo de considerar os primeiros
cristãos – e os seus contemporâneos!
– é não lhes fazer justiça; também na
antiga Roma abundavam modernos
que aproveitavam o progresso para o
seu maior prazer e defendiam, em
nome da liberdade, os seus próprios
egoísmos. Os primeiros cristãos
souberam enfrentar as mesmas
dificuldades que nós,
correspondendo à graça.
Inclusivamente pode até ser que as
suas dificuldades fossem
objectivamente maiores, pois
viveram num mundo alheio às ideias
do cristianismo. Um mundo em que,
a par de um nível técnico e cultural
nunca antes conhecido, palavras
como “justiça” ou “igualdade”
estavam reservadas a uns poucos;
onde os crimes contra a vida eram
moeda comum; onde a diversão



incluía contemplar a morte de
outros. Fala-se, por vezes do mundo
moderno como pós-cristão, com um
tom negativo. Tal consideração
esquece que inclusivamente os que
pretendem negar a mensagem de
Cristo, não podem – nem querem –
prescindir dos seus valores
humanos. O terreno comum é
patente aos homens de boa vontade,
que nunca faltam. De algum modo, a
realidade, depois de Cristo, é cristã.

A PIEDADE DOS PRIMEIROS
CRISTÃOS

Como reagiram os primeiros cristãos
diante do mundo que os rodeava?
Por vezes, surge a tentação de
atribuir a expansão do Evangelho a
prodígios e milagres. Pode aparecer o
erro de pensar que, retirados estes,
só resta resignar-se aos erros que nos
circundam. Esquecemos então que
Cristo é o mesmo ontem, hoje e
sempre, que não se “encurtou a sua



mão”. E esquecemos também que a
maioria das primeiras comunidades
cristãs não viu nenhum sinal
extraordinário. A fé foi o prodígio
que arrastou homens de todas as
classes, condições e cultura. A fé e o
amor por Cristo.

Os primeiros cristãos estavam
conscientes de possuir uma nova
vida. O facto simples e sublime, do
Baptismo [3] tinha-lhes dado uma
nova realidade: nada podia ser igual.
Eram depositários e participavam do
amor de Jesus por todos os homens.
Deus habitava neles e por isso os
primeiros cristãos procuravam
sempre a vontade divina; actuar
manifestando a mesma docilidade do
Filho aos planos do Pai. Assim,
através da sua vida diária, da sua
coerência heróica – amiúde heróica
só pela sua constância – Cristo
vivificou o ambiente que os rodeava.
Puderam ser instrumentos de Deus
porque quiseram actuar sempre



como o próprio Jesus. São Justino
reconhecerá no ancião da praia o
homem que o conduziu à fé, apesar
de que a sua conversão tenha sido
posterior. Priscila e Áquila
descobriram as potencialidades de
Apolo. Hoje vemos que as
consequências de tais encontros são
incalculáveis. Não podemos pensar
em apologistas sem Justino; na
expansão do cristianismo sem Apolo.
E tudo dependeu de um instante: que
teria acontecido se o ancião não
tivesse tomado a iniciativa e
perguntado a Justino se se
conheciam? Se Áquila ou Priscila
tivessem admirado a oratória de
Apolo e tivessem seguido o seu
caminho? Não o sabemos. O que
sabemos é que corresponderam à
moção do Espírito que os levou a
descobrir essa ocasião e Deus encheu
de frutos a sua docilidade. Neles se
cumpriu o que São Josemaria
pretendia dos seus filhos e de todos
os cristãos: Cada um de vós há-de



procurar ser apóstolo de
apóstolos [4].

Se eles podiam responder às moções
do Espírito na sua alma era, em
primeiro lugar, porque cultivavam
uma profunda vida de piedade.
Sabiam reservar vários momentos do
seu dia para tratar mais o Senhor.
Não os deixavam ao acaso.
Consideravam que desses momentos
de trato mais íntimo dependia
encontrar também o Senhor durante
o resto do dia.

Numerosos textos dos primeiros
séculos permitem que nos
apercebamos do modo como os
cristãos de então viviam a sua fé. Ao
levantar-se, davam graças a Deus de
joelhos. Em três momentos do dia
rezavam o Pai-nosso, sem o reduzir a
uma repetição de palavras: os
comentários dos Padres e dos
primeiros escritores eclesiásticos
mostram como o relacionavam com a



actividade ordinária. Entre outras
considerações, esta oração colocava-
os diante da sua filiação divina, que
não ficava assim uma realidade
abstracta. Ao pedir pelos seus
inimigos, questionavam-se sobre o
modo de lhes manifestarem o amor
de Deus. No momento de pedir o pão
encontravam uma relação com a
Eucaristia, agradecendo tal dom; na
mesma petição descobriam a
necessidade de estar desprendidos
dos bens terrenos, não querendo
mais do que o necessário nem se
preocupando demasiado com as suas
carências. O Pai-nosso convertia-se
na síntese de todo o Evangelho e na
norma de vida cristã. Os próprios
momentos escolhidos para este tipo
de oração recordavam-lhes os
mistérios da fé e a necessidade de se
identificarem com Jesus ao longo do
dia, hora a hora: «Certamente, à hora
de terça, desceu o Espírito Santo
sobre os apóstolos (...). O Senhor foi
crucificado à hora de sexta, à hora



nona lavou com o seu sangue os
nossos pecados» [5]. A catequese, a
formação que recebiam, nunca
separava o mistério cristão da vida.

Muitos fiéis cristãos praticavam o
jejum às quartas e sextas-feiras, os 
dies stationis. O trabalho continuava;
mas durante todo o dia tinham um
firme desejo de vigilância,
concretizada na petição pelos outros
homens. Como sentinelas, os que
seguiam este costume viam-se a si
mesmos velando na presença do seu
Senhor. E esta prática de piedade
tinha consequências no ambiente
que os rodeava: «da comida que
fores tomar calcularás a quantidade
de gastos que corresponderia aquele
dia e entregá-lo-ás a uma viúva, a um
órfão ou a um necessitado» [6]. É
comovedor este vínculo que, ao
longo de séculos de cristianismo, une
a verdadeira piedade com a
caridade.



A Eucaristia ocupava um lugar
privilegiado. A assiduidade à palavra
de Deus, as orações e a fracção do
pão [7] não se reduzia aos Domingos.
Alguns textos dos primeiros
escritores cristãos permitem-nos ver
homens que frequentavam a Sagrada
Comunhão durante a semana, às
vezes à custa de incomodidades para
não quebrar os jejuns voluntários.
Qualquer pequeno sacrifício era
nada desde que fortalecesse a união
com Jesus. Homens e mulheres
sabiam que, quanto mais unidos
estivessem a Cristo, mais facilmente
poderiam descobrir o que Deus
esperava deles, as ocasiões que Ele
tinha preparadas para fazer chegar a
felicidade plena a tantos homens.

Não se consideravam estas práticas
de piedade como imposições
obrigatórias da fé. Eram o modo
lógico de corresponder ao dom
recebido. Deus tinha-Se dado, como
deveriam, então, os homens tratá-Lo,



procurá-Lo? Por isso não se
conformavam com mínimos e
serviam-se de tudo o que honra a
Deus para O tratar [8]. Destas normas
de piedade – assim as poderíamos
chamar – recebiam as forças para
evidenciar Cristo nas suas obras;
para viver de modo contemplativo,
compreendendo que Ele queria
servir-Se de cada uma das suas
acções para anunciar o Reino de
Deus. Não esqueciam de que muitas
coisas grandes dependiam de que se
comportassem como Deus queria [9].

COM A FORÇA DA CARIDADE

Por isso, a vida de piedade era
inseparável de um profundo
apostolado. Em alguns casos, os
amigos dos primeiros cristãos
perceberiam mudanças no seu modo
de vida: a dignidade da condição
cristã é incompatível com muitas
acções consideradas então, como
agora, normais. Os cristãos



aproveitavam este contraste para
explicar a razão da sua esperança e
da sua nova atitude. Destacavam
como a sua postura estava mais de
acordo com a dignidade do homem e
que a sua fé não os fazia negar o bom
do mundo: «não me banho durante
as orgias para não perder o dia e a
noite, mas sim a hora conveniente
que me conserve o calor e a saúde
(...). Não como na rua, nas festas do
Liber; mas ali onde ceio, o que tu
ceias» [10]. Explicavam que a sua
atitude permitia guardar o próprio
coração para Deus e para os outros,
porque «se fugirmos dos
pensamentos, com muito mais
facilidade recusaremos as
obras» [11]. Quebravam assim o
sofisma de uma moral puramente
exterior, pois o que procede do
coração é o que torna impuro o
homem [12].

Alguma vez a conversão ao
cristianismo não se notaria



exteriormente, pelo menos num
primeiro momento. Abundava gente
que, antes do seu baptismo, era
conhecida pela sua rectidão: São
Justino, o Cônsul Sérgio Paulo [13],
Pomponia Grecina [14], o senador
Apolónio [15], os Flavios [16] e
muitos outros podem servir de
exemplo. Os historiadores romanos
recolheram alguns nomes ilustres;
mas a maior parte dos primeiros
cristãos era gente corrente que
reconheceram a verdade na
mensagem do Senhor, movidos pela
graça. O facto de encontrar a fé na
idade adulta fez com que a sua
profissão e as suas relações sociais
adquirissem ainda mais valor:
formavam o ambiente aonde Cristo
ia actuar neles e através deles. Em
nenhum caso decidiram auto excluir-
se ou aceitar que fossem separados
da sociedade em que tinham crescido
e que amavam. Certamente não
transigiam com o que ofendia a Deus,
mas procuravam exceder-se no



cumprimento dos seus deveres e
sabiam que a sua acção contribuiria
para um mundo mais justo. Os
testemunhos são inumeráveis, mas
talvez a melhor prova da sua atitude
seja o afã apostólico dos primeiros
cristão. Atrás da história de cada
conversão, encontramos alguém que
mostrou com obras que tinha feito
uma boa e verdadeira escolha. Um
homem, ou uma mulher, que
enfrentava a vida com entusiasmo e
alegria.

À hora de actuar, os cristãos não
colocavam falsas disjuntivas entre
público e privado. Viviam a sua vida,
a mesma vida de Cristo. Isto chocava
com a mentalidade da época, em que
muitos entendiam a religião como
um instrumento para a coesão do
estado. Tal desconcerto vê-se, por
exemplo, na acta do martírio de São
Justino. O perfeito Rústico não era
capaz de aceitar ou compreender as
palavras de responsabilidade e



iniciativa pessoal do mártir: «cada
um reúne-se onde pode e prefere.
Sem dúvida imaginas que nos
juntamos num mesmo lugar, mas
não é assim (...). Eu vivo junto de um
certo Martín, no balneário de
Timiotino (...). Se alguém quisesse vir
ter comigo, ali lhe comunicava as
palavras da verdade» [17]. A sua
acção apostólica era o resultado da
plena liberdade e iniciativa dos filhos
de Deus. A grande mudança social
que propiciaram foi sempre o
resultado de numerosíssimas
mudanças pessoais.

As incompreensões eram para os
primeiros cristãos um acicate para
mostrar a sua fé através das obras. O
amor a Deus mostrava-se no
martírio. Entendia-se o martírio
como testemunho: mas se sofrer o
martírio físico era o testemunho
supremo, a maioria dos cristãos
advertiam que deviam reflectir um
martírio espiritual, mostrando na



sua vida o mesmo amor que movia
os mártires. Durante séculos,
“mártir” e “testemunha” foram
termos intermutáveis, pois
correspondiam a um único conceito.
Os nossos antepassados na fé sabiam
que actuar cristãmente facilitaria a
compreensão do Evangelho e que a
incoerência levaria ao escândalo,
«porque os gentios, quando ouvem
da nossa boca as palavras de Deus
ficam maravilhados com a sua
formosura e grandeza; mas quando
descobrem que as nossas obras não
são dignas das palavras que dizemos,
imediatamente começam a
blasfemar, dizendo que é um conto
falaz e um engano» [18]. Bento XVI
recordou a necessidade de mostrar
assim a caridade de Cristo: «O amor
ao próximo enraizado no amor a
Deus é antes de tudo uma tarefa para
cada fiel» [19]. Que tarefa mais
apaixonante tornar presente aqui e
agora o amor que o homem sempre
necessita! [20] Amor que os



primeiros cristãos manifestaram com
a sua preocupação social, a sua
honradez profissional, a sua vida
limpa e o seu sentido da amizade e
da lealdade; afinal, com a sua
coerência. «Nós somos sempre e em
tudo consequentes e estamos de
acordo connosco próprios, pois
obedecemos à razão e não a
violentamos» [20].

À luz destas considerações, é fácil
compreender a razão pela qual São
Josemaria animou as suas filhas e
filhos a imitar os primeiros cristãos.
Apaixona viver como eles viveram: a
meditação da doutrina da fé até a
tornar própria, o encontro com
Cristo na Eucaristia, o diálogo
pessoal – a oração sem anonimato
– cara a cara com Deus, hão-de
constituir como que a substância
última da nossa conduta [22].
Deste modo, o nosso trabalho, a
nossa vida corrente, manifestarão o
que somos: cidadãos cristãos que



querem responder alegremente às
estupendas exigências da nossa fé na
sua plenitude [23].

Experimentaremos o pasmo dos
primeiros discípulos ao
contemplar as primícias dos
milagres que se operavam pelas
suas mãos em nome de Cristo,
podendo dizer com eles: “Influímos
tanto no ambiente!” [24].

NOTAS:

[1] Cfr. São Justino, Dialogus cum
Tryphone, 2.

[2] Cfr. Lc 15, 16.

[3] Temas Actuais do Cristianismo, n.
24.

[4] Caminho, n. 920.

[5] São Cipriano, De Dominica
oratione, n. 35.



[6] Pastor de Hermas , Mandatum V,
4.

[7] Cfr. Act 2, 42.

[8] Cfr. Tertuliano, De oratione, 27.

[9] Cfr. Caminho, n. 755.

[10] Tertuliano, Apologeticum, 42.

[11] Atenágoras, Legatio pro
christianis, 33.

[12] Mt 15, 18-19.

[13] Act 13, 7.

[14] Tácito, Anais ,13, 32.

[15] Suetonio, Vita Domitiani, 10, 2.

[16] Suetonio, Historia Romana, 67,
14.

[17] Martyrium S. Iustinii et
sociorum, 75.



[18] Pseudo-Clemente, Homilia
[Secunda Clementis], 13.

[19] Bento XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, n. 20.

[20] Cfr. Ibid., n. 31.

[21] Atenágoras, Legatio pro
christianis, 35.

[22] Cristo que passa, n. 134.

[23] Cfr. Ibid.

[24] Caminho, n. 376.

Fonte: Documentos, Agosto de 2006.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-fogo-dos-

primeiros-cristaos/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-fogo-dos-primeiros-cristaos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-fogo-dos-primeiros-cristaos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-fogo-dos-primeiros-cristaos/

	O fogo dos primeiros cristãos

