opusdei.org

O exemplo dos
primeiros cristaos
nos ensinamentos de
S. Josemaria

Artigo do Prof. Domingos
Ramos-Lisson publicado na
revista Romana, n. 29 (1999)

01/12/2011

Introducdo

O apreco de S. Josemaria Escriva de
Balaguer pelos primeiros cristaos
encontra-se presente nos seus
escritos mais antigos [1]. Ja em



Consideraciones Espirituales incitava
o leitor para que penetrasse no
conhecimento da vida dos primeiros
fiéis e tratasse de acomodar a sua
conduta a esses modelos
primogénitos [2]. Esta alta estima
estendeu-a também aos Padres da
Igreja, como pode ver-se lendo as
suas Homilias [3]. O que chama
muito a atengdo € que o seu interesse
pelos primeiros cristdos estara
presente, como veremos, ao longo de
toda a sua vida [4].

Um primeira questdo a esclarecer,
ainda que nos possa parecer obvia,
seria a seguinte: a quem chamava S.
Josemaria com essa expressao de
“primeiros cristdos”? Nos seus
escritos podemos constatar que
considera como tais, aqueles que
viveram num espaco de tempo que
vai desde o nucleo inicial dos “Doze”
primeiros seguidores de Nosso
Senhor [5] até aos comecgos do século
IV, quando tem lugar a perseguicao



de Diocleciano e Maximiano [6].
Pensamos, por outro lado, que o
periodo dos trés primeiros séculos da
era Cristd representa, com bastante
precisdo, uma primeira etapa da vida
da Igreja que tem ja uma
especificidade e umas coordenadas
proprias que mudarao
significativamente a partir do Edito
de Mildo de 313 [7].

Também pode perguntar-se pela
procedéncia social dos cristdos das
primeiras geracoes, sobretudo se
tivermos presente que o cristianismo
nasce no seio da “oikumene”, num
momento histérico em que a
sociedade romana aparecia
configurada em estratos sociais
muito separados [8]. Neste sentido
observa D. Alvaro del Portillo que: «a
realidade do Opus Dei recorda a dos
primeiros cristdos (...): cada
comunidade de fiéis reunia pessoas
de todos os estratos sociais, de todas
as proveniéncias: gentes convertidas



a fé de Cristo, que era quem 0s
aglutinava. Estavam representadas
nessas comunidades todas as
profissdes: havia médicos como
Lucas, juristas como Zela, financeiros
como Erastro, universitarios como
Apolo, artesdos como Alexandre,
pequenos e grandes comerciantes,
guardas das prisdes e suas familias,
soldados e oficiais, um procénsul -
Sérgio Paulo -, etc.; eram pobres e
ricos, escravos e livres, gente civil e
militares como Sebastido» [9].

A opc¢do metodoldgica que
adoptamos tem como ponto de
partida a documentacdo escrita do
Fundador do Opus Dei, nos lugares
onde menciona os primeiros cristaos,
quer seja com esta mesma expressao
ou outras similares, ou com nomes
concretos dos primeiros féis.
Também procuramos situar alguns
rasgos ligeiros do ambiente historico
da época, na medida em que podia
ajudar a uma melhor



contextualizacao deste estudo, mas
sem pretensdo de exaustividade. Nas
notas aparecerao igualmente as
referéncias bibliograficas e alguns
esclarecimentos complementares.

Assim, pois, a partir destes
pressupostos vamos fixar a nossa
atencdo na santificacdo da vida
ordindria nos cristdos das primeiras
geracOes, através dos ensinamentos
de S. Josemaria. Prestaremos especial
atencdo, em primeiro lugar, aos
aspectos que mais sobressaem do
chamamento universal a santidade
no meio do mundo, para passar
depois a andlise das situagdes que
compdem a vida ordindria de um
cristdo relativamente a santificacdo
da vida familiar e social.
Seguidamente, examinaremos a
projeccdo apostolica. Por ultimo,
faremos um breve resumo
conclusivo.



1. O chamamento a santidade no
meio do mundo: caracteristicas
principais

Um dos ensinamentos mais repetidos
por S. Josemaria foi o chamamento a
santidade no meio do mundo.
Explicitava muito claramente esta
mensagem quando lhe perguntavam
sobre a vocacao para o Opus Dei.
Numa entrevista que lhe fez um
jornalista norte-americano,
responde, ilustrando a resposta, com
um paralelismo entre o chamamento
para o Opus Dei e a vida dos
primeiros cristdos. Estes viviam a
fundo a sua vocacao crista;
procuravam seriamente a perfeicdo a
que estavam chamados pelo facto
simples e sublime do Baptismo. Ndo
se distinguiam externamente dos
outros cidadéos [10].

Das multiplas sugestdes que
proporciona o texto citado, talvez
convenha sublinhar de modo



especial, a da busca da santidade
[11]. Mas ha que entender bem essa
procura, no sentido de resposta a um
chamamento que Deus ofereceu
anteriormente. S. Josemaria Escriva
tem muito presente que a santidade é
um dom dos filhos de Deus [12], a
que € preciso corresponder com
humildade «visto que néo sdo as
nossas forgas que nos salvam e nos
dao a vida, mas o favor divino. Esta é
uma verdade que jamais se pode
esquecer, porque sendo perverter-se-
1a o endeusamento , convertendo-se
em presuncao, em soberba e, mais
cedo ou mais tarde, em ruina
espiritual perante a experiéncia da
nossa fraqueza e miséria [13].

Dai que ndo considere a santidade
como algo abstracto, que fica
ancorado no mundo das ideias, mas
como uma realidade encarnada em
pessoas singulares, com nomes
proprios e manifestacdes externas
que se expressavam até no proprio



trato fraterno dos primeiros
seguidores do cristianismo: «“Saudai
a todos os santos. Todos 0s santos vos
saudam. A todos os santos que vivem
em Efeso. A todos os santos em Cristo
Jesus, que estdo em Filipos”. Nao é
verdade que comove aquele
apelativo — santos! — que
empregavam 0s primeiros fiéis
cristdos para se designarem entre si?

— Aprende a tratar com os teus
irmaos» [14].

De alguns desses “santos”
conhecemos 0s nomes e
inclusivamente ocupam um lugar no
santoral da Igreja [15], doutros, a
imensa maioria, ndo temos esses
dados, simplesmente porque as
mutacdes da historia impediram que
chegassem até nos.

a) A novidade crista

A novidade aparece ja desde os
comegos, como um elemento



configurador da mensagem crista.
N&o em vao a palavra “Evangelho”,
que tem raizes muito profundas no
cristianismo primitivo, conota com
esse sentido de novidade [16]. Uma
faceta que emerge da recepgao do
baptismo, e que é apreciada como tal
ndo so pelos primeiros convertidos
ao cristianismo, mas também por
parte dos judeus e pagdos [17]. O
sentido de novidade crista
compreende-se melhor se fazemos
uma andlise comparativa, mesmo
que seja sumaria, com as religioes
contemporaneas do século I. Essas
religides da antiguidade estavam
muito vinculadas ao culto externo,
quer pela pertenca a uma
determinada etnia, como sucedia
com o povo de Israel, quer porque se
tributasse o culto aos deuses de uma
polis (civitas) , como acontecia no
mundo grego; dando-se além disso
uma estreita unido entre o sacro e o
civil [18]. Existiam também outras
ancoras da religiosidade paga que o



cristianismo viria a ultrapassar [19],
e dal que se apresentasse para
muitos como uma auténtica nova
religido .

S. Josemaria tem também uma clara
consciéncia da novidade que
significa o Opus Dei, e enlaca-a com a
novitas christiana dos primeiros
tempos: «Esta nossa novidade , meus
filhos, é tdo antiga como o
Evangelho. (...) Assim a auténtica
espiritualidade do Evangelho foi
produzindo frutos abundantes de
santidade, em todos os ambientes
cristaos da primeira hora» [20].

Noutra ocasido ndo duvidara em
adjectivar esta novidade, como velha
novidade [21], porque essa novidade
participa da perene vitalidade do
divino: «Esta novidade da Obra,
escreve, ndo € a novidade de um
simples fendmeno humano. E a
novidade das coisas de Deus, que
como o bom Pai prové a sua familia



com coisas velhas e novas (cfr. Mt 13,
52). Novidade, filhas e filhos meus,
que ndo envelhece, porque €
participacdo da unica boa nova, e
que supde, como fendmeno social
dos fiéis cristaos, o regresso
maravilhoso ao espirito com que
viveram os primeiros fiéis a
mensagem de salvacao» [22].

Para S. Josemaria a novidade crista
arranca, como ndo pode deixar de
ser, de seguir Cristo: «Desde que
Jesus Cristo disse que Ele é o
Caminho, a Verdade e a Vida (Jo 14,
6) e convidou todos a segui-Lo (cfr.
Mt 16, 24), brotou com forca na alma
de muitos fiéis, desde os primeiros
tempos da Igreja, o desejo de tornar
realidade a busca da perfeicao
tracada pelo Evangelho e praticada
exemplarmente pelo mesmo Jesus
Cristo: vida de santidade pessoal e de
actividade apostolica» [23].



O texto que acabamos de transcrever
oferece-nos uma sintese muito
conseguida a hora de juntar o
seguimento e a imitacdo de Cristo
com a busca da santidade. Esta
sintese fundamenta-se na que
realizaram com as suas vidas o0s
primeiros seguidores do Senhor,
alguns cujos testemunhos chegaram
até nds, como os de Clemente
Romano, Inacio de Antioquia ou
Policarpo de Esmirna, entre outros
[24].

b) A radicalidade da vida cristd

Ora bem, o seguimento de Cristo €
também algo novo pela radicalidade
que leva consigo, como assinalamos
noutro lugar [25]. Pode dizer-se que
nenhum homem da antiguidade
classica ou judaica se atreveu jamais
a pedir a quem o seguisse o que
exigiu o Senhor. Jesus pede aos seus
seguidores uma amplissima renuncia
que, nalguns casos, pormenoriza com



minucia: casa, irmdos, irmas, pai,
made, esposa, filhos, campos [26].

A nota de radicalidade é assinalada
por S. Josemaria, por exemplo, na
homilia O grande Desconhecido , a
partir do testemunho de vida crista
narrado no livro dos Actos dos
Apostolos: «<Nos Actos dos Apostolos,
diz, descreve-se a situacdo da
primitiva comunidade cristd com
uma frase breve, mas cheia de
sentido: Eram assiduos ao ensino dos
Apostolos, a unido fraterna, a frac¢do
do pdo e as oragdes (Act 2, 42) (...). E
doutrina que se aplica a qualquer
cristao, porque todos estamos
igualmente chamados a santidade.
Nao ha cristdos de segunda categoria,
obrigados a levar a pratica s6 uma
versdo reduzida do Evangelho e na
comum frac¢do do pdo e na

oracdo» [27]. Quer dizer, as
exigéncias do chamamento a
santidade afectam a qualquer
cristao, e a todos se lhes pede uma



resposta que comporte assumir a
perfeicdo que prop6s Nosso Senhor
[28]. Assim 0 expressava em
Caminho : «Tens obrigacdo de te
santificar. — Tu, também. — Quem
pensa que ¢é tarefa exclusiva de
sacerdotes e religiosos?

A todos, sem excepcao, disse o
Senhor: «Sede perfeitos, como meu
Pai Celestial é perfeito» [29].

Para compreender melhor este
aspecto pode-nos ajudar considerar o
martirio como exemplo de entrega
plena, até dar a vida, na radicalidade
da vocacdo crista. Assim o
expressava Santo Inacio de
Antioquia, a caminho de Roma,
quando escreve: «Agora comeco a ser
discipulo. Que nada visivel ou
invisivel me inveje, para que alcance
Cristo (...) Permiti-me ser imitador da
paixdo do meu Deus» [30]. Por outro
lado, o cristdo dos primeiros séculos
sabia que a recepcéo do baptismo



levava consigo o dever de
testemunhar, com a sua propria vida,
a fé que professava em Cristo [31].

A perfeicdo paradigmatica do
martirio ird criando também uma
atmosfera propria para que se abra
caminho a ideia de um martirio [32].
Sob esta Optica compreende-se que S.
Josemaria declarasse quando lhe
perguntavam sobre a vocagdo para o
Opus Dei: «Vou dizé-lo em poucas
palavras: buscar a santidade no meio
do mundo, no meio da rua. Quem
recebe de Deus a vocacdo especifica
para o Opus Dei sabe e vive que deve
alcancar a santidade no seu proprio
estado, no exercicio do seu trabalho,
manual ou intelectual. (...). A vocacdo
recebida é igual a que surgia na alma
daqueles pescadores, lavradores,
comerciantes ou soldados que
sentados perto de Jesus Cristo na
Galileia, o ouviam dizer: Sede, pois,
perfeitos como vosso Pai Celestial é
perfeito ( Mt 5, 48 )» [33].



Este modo de viver a radicalidade do
compromisso cristdo € equivalente a
vivéncia de uma entrega de martirio
espiritualizada, que se identifica com
Cristo na sua obediéncia perfeita a
vontade de Deus. Com esta chave ha
que ler alguns pontos de Caminho ,
que nos falam de martirio: «Que bem
entendeste a obediéncia quanto me
escrevias: “Obedecer sempre € ser
martir sem morrer!”» [34]. «Queres
ser martir. — Eu te indicarei um
martirio ao alcance da mao: ser
apostolo e ndo te chamares apostolo;
ser missionario — com missao — e ndo
te chamares missionario; ser homem
de Deus e pareceres homem do
mundo. Passar inadvertido!» [35].

c) A centralidade da oragdo

A santidade a que o cristao esta
chamado ndo é uma meta
inacessivel: todos podemos alcancar
a identificacdo com Cristo [36]. Esta
finalidade leva-se a cabo pondo em



pratica meios determinados, tal
como o fizeram os primeiros fiéis.
Sob esta perspectiva focava S.
Josemaria os seus ensinamentos:

«Ser santo ndo é facil, mas também
nao é dificil. Ser santo é ser bom
cristdo: parecer-se com Cristo.
Aquele que mais se parece com
Cristo, é o mais cristdo, mais de
Cristo, mais santo.

— E que meios temos? Os mesmos dos
primeiros fiéis, que viram Jesus ou o
entreviram através dos relatos dos
Apostolos ou dos Evangelistas» [37].

Serda, com efeito, a imitacdo e o
seguimento de Cristo um elemento
configurador da ascética cristd. Por
isso, a hora de considerar e valorizar
0S meios ascéticos, a vida de oracao
serd um ponto de referéncia [38]. O
olhar do Fundador do Opus Dei
centrar-se-a, de novo, na figura do
Senhor e nos seus primeiros
seguidores:



«Recordai o que de Jesus nos narram
os Evangelhos. As vezes, passava
toda a noite em coloquio intimo com
o seu Pai. Como cativou os primeiros
discipulos a figura de Cristo em
oracdo! [39] Depois de contemplarem
essa atitude constante do Mestre
pediram-Lhe: Domine, doce nos orare
(Lc 11, 1), Senhor, ensina-nos a orar
assim. Sao Paulo - oratione instantes
(Rm 12, 12), na oracdo continua,
escreve — difunde por toda a parte o
exemplo vivo de Cristo. E S. Lucas,
com uma pincelada, retrata a
maneira de actuar dos primeiros
fiéis: animados de um mesmo espirito,
perseveravam juntos em oragdo ( Act
1, 14) [40].

Este modo de actuar dos primeiros
cristdos estimula S. Josemaria a
projectar o seu exemplo entre os
jovens, e assim o indicara aos seus
filhos: «Tende especial interesse em
dar-lhes a conhecer a vida de oracéo
dos primeiros cristaos: os Actos dos



Apostolos sdo um arsenal encantador
de noticias» [41].

Uma visdo globalizante do que vimos
dizendo sobre a oracao no-la oferece
a homilia Vida de oracao.

«Nos Actos dos Apostolos narra-se
uma cena que me encanta, porque
apresenta um exemplo claro e
sempre actual: perseveravam todos
na doutrina dos Apdstolos, na comum
fracgdo do pdo e na oragdo (Act 2,
42). E uma nota insistente no relato
da vida dos primeiros seguidores de
Cristo: Todos, animados por um
mesmo espirito, perseveravam juntos
em oragdo (Act 1, 14). E quando
Pedro é preso por pregar
audazmente a verdade, decidem
rezar. Entretanto a Igreja fazia sem
cessar oragdo a Deus por ele (Act 12,
5).

A oracdo era entdo, como hoje, a
unica arma, o meio mais poderoso
para vencer nas batalhas da luta



interior. Hd entre vos alguém que
esteja triste? Que se recolha em
oragdo ( Tg 5, 13). E S. Paulo resume:
orai sem cessar (1 Tes 5, 17), nunca
vos canseis de implorar» [42].

Em sintese, vemos como S. Josemaria
pOe especial énfase em sublinhar a
importancia da «vida de oracéo».
Haveria que acrescentar que nao é
dificil encontrar expressoes
simulares noutros lugares da sua
obra escrita, tais como: «oracado
constante» [43], «a oracgdo torna-se
continua» [44], etc., que nos falam
desse trato ininterrupto com Deus,
que leva o cristdo a contemplacao
divina [45]. Ou dito com outras
palavras do nosso autor: «A oragdo
torna-se continua como o bater do
coracdo, como as pulsacdes. Sem essa
presenca de Deus ndo ha vida
contemplativa. E sem vida
contemplativa de pouco vale
trabalhar por Cristo, porque em vao



se esforcam os que constroem se
Deus nao sustenta a casa» [46].

2. A vida ordinaria como ambito
de santificacao

Nos escritos e na pregacao de S.
Josemaria abunda a referéncia a
santificacdo da vida ordindria do
cristdo [47]. Poder-se-ia repetir, uma
vez mais, que a santidade a que
alude se desenvolve normalmente no
meio das ocupacoes da vida
ordinaria. Assim, na homilia
Trabalho de Deus cita uma conhecida
passagem da chamada Epistola a
Diogneto: «Saboreai estas palavras de
um autor anénimo desses tempos, 0
qual resume assim a grandeza da
nossa vocacao: os cristdos sdo para o
mundo o que a alma é para o corpo.
Vivem no mundo, mas ndo sdo
mundanos, tal como a alma estd no
corpo, mas ndo é corporea. Habitam
em todos os povoados, como a alma
estd em todas as partes do corpo. (...)



E ndo é licito aos cristdos abandonar
a sua missdo no mundo, como ndo é
permitido a alma separar-se
voluntariamente do corpo [48].
Portanto, sera nesse ambito do
ordinario onde o cristdo tem de levar
a pratica os meios que permitem
realizar a sua tarefa santificadora
[49].

a) Santificagdo na vida familiar

As familias cristds dos primeiros
tempos sdo consideradas por S.
Josemaria o modelo em que héo-de
rever-se 0s membros das familias
actuais [50]. Oicamos as suas
palavras: «Por isso, talvez ndo possa
apresentar-se aos esposos Cristaos
melhor modelo que o das familias
dos tempos apostolicos: o centurido
Cornélio, que foi docil a vontade de
Deus e em cuja casa se consumou a
abertura da Igreja aos gentios; Aquila
e Priscila, que difundiram o
cristianismo em Corinto e em Efeso, e



que colaboraram no apostolado de S.
Paulo; Tabita, que com a sua
caridade assistiu aos necessitados de
Jope. E tantos outros lares de judeus
e de gentios, de gregos e de romanos,
nos quais langou raizes a pregacao
dos primeiros discipulos do Senhor
[51].

Ao ser-lhe perguntado numa
entrevista sobre a importancia de
educar as criancas na vida de
piedade, S. Josemaria responde:
«Considero que é precisamente o
melhor caminho para dar aos filhos
uma auténtica formacao crista. A
Sagrada Escritura fala-nos dessas
familias dos primeiros cristdos — a
Igreja doméstica, diz S. Paulo (1 Cor
16, 1 9) — as quais a luz do Evangelho
dava novo impulso e nova vida» [52].

Inculcou nos seus filhos a essencial
dimensao de familia do Opus Dei:
«Todos os que pertencemos ao Opus
Dei, meus filhos, formamos um s6



lar: a razdo de que constituamos uma
s¢ familia ndo se baseia na
materialidade de conviver sob o
mesmo tecto. Como 0s primeiros
cristaos, somos cor unum et anima
una (Act 4, 32) e ninguém na Obra
podera sentir jamais a amargura da
indiferenca» [53]. Este forte sentido
de unidade encontra-se
estreitamente ligado ao
entendimento da Obra como uma
parte da Igreja [54], que procura ser
fiel a sua vocacdo especifica [55].

Mas, ao mesmo tempo que sublinha
com vigor a unidade da Obra, S.
Josemaria destaca a necessidade de
estabelecer essas pequenas
comunidades cristas, as antes citadas
Igrejas domésticas paulinas, a volta
de algumas familias. «Deste modo,
escreve, formamos pequenas
comunidades cristas, em todos os
graus e em todos os planos da
sociedade, que sdo uma fonte real de



vida fraterna e de caridade, de
carinho evangélico» [56].

Também no seio da familia cristd dos
primeiros séculos se desenvolve a
virgindade [57] como género de vida
que se professa propter regnum
caelorum [58]. Os primeiros cristaos
que viviam a virgindade sem se
afastar do mundo [59], faziam-no no
proprio ambito familiar. A eles alude
o Fundador do Opus Dei, quando
numa Instrugdo dirigida aos seus
filhos se refere a este precedente,
que convird ter presente na vida da
Obra, tanto no aspecto juridico, como
no espiritual:

«Antes de colocar-nos, diz, nesse
recipiente juridico, hdo-de ter
presente, e nos também, que os
primeiros fiéis cristdos — inclusive
aqueles crentes e aquelas virgens,
que dedicavam pessoalmente a sua
vida ao servico da Igreja — ndo se
encerravam num convento: ficavam



no meio da rua, entre os seus iguais.
Este é 0 nosso caso, dado que ndo nos
temos de diferenciar em nada dos
nossos companheiros e dos nossos
concidadaos» [60].

E um pouco mais adiante na mesma
Instrugdo expde o motivo pelo qual
alguns membros do Opus Dei vivem
o0 celibato ou a virgindade: «Tende
sempre presente que € 0 Amor — o
Amor dos amores - 0 motivo do nosso
celibato: ndo somos portanto
solteirdes, porque o solteirdo é uma
criatura desgracada que nada sabe
de amor» [61]. O celibato, recorda
noutro momento, proporciona
«maior liberdade de coracdo e de
movimentos, para dedicar-se
estavelmente a dirigir e sustentar
empreendimentos apostolicos,
também no apostolado secular» [62].

Se langcarmos o nosso olhar a
primitiva cristandade apercebemo-
nos de que a motivacdo, para viver o



celibato e a virgindade por parte dos
fiéis correntes, é a mesma que acaba
de mencionar S. Josemaria [63].

b) Santificagdo na vida social

A variada composicao da sociedade
servia a S. Josemaria de excelente
ocasido para mostrar a riqueza
santificadora que é oferecida ao
cristao de todos os tempos,
comecando pelos primeiros. Assim o
expressava numa das suas Cartas :
«Tal como entre os primeiros
seguidores de Cristo, nos nossos
Supranumerarios esta presente toda
a sociedade actual, e o estara sempre:
intelectuais e homens de negocios;
profissionais e artesdos; empresarios
e operarios; gente da diplomacia, do
comeércio, do campo, das financas e
das letras; jornalistas, homens do
teatro, do cinema e do circo,
desportistas. Jovens e ancidos. Saos e
doentes. Uma organizacao
desorganizada, como a propria vida,



maravilhosa; especializagao
verdadeira e auténtica do
apostolado, porque todas as vocacgoes
humanas -honestas, dignas— tornam-
se apostdlicas, divinas» [64].

Para quem conheca o pensamento do
Fundador do Opus Deli, as palavras
que acabamos de transcrever situar-
se-d0 perante um aspecto central
entre as realidades que se hdo-de
santificar, conforme o espirito do
Opus Dei: o trabalho ordinario [65].
Nesta perspectiva podemos ler a
seguinte reflexdo de Sulco: «Esta a
ajudar-te muito, dizes-me, este
pensamento: desde os primeiros
cristaos, quantos comerciantes terdo
sido santos?

E queres demonstrar que também
agora isso é possivel... O Senhor nao
te abandonara nesse empenho» [66].

E relevante que, neste ponto, como
em muitos outros, depois de
procurar a referéncia testemunhal



dos primeiros fiéis, S. Josemaria salte
imediatamente para a concretizacao
que é aplicavel ao homem dos nossos
dias. Nota-se que a sua sintonia com
os primeiros seguidores de Cristo ndo
se fica no plano da “teoria”, mas
lateja com forga o seu zelo apostolico
por aquelas pessoas que possam
receber a sua mensagem. E claro
para S. Josemaria o sentido
santificador do trabalho, a partir do
chamamento a santidade que esta
presente em qualquer cristdo: «A
atitude de um homem de fé é olhar
para a vida, em todas as suas
dimensdes, com uma perspectiva
nova: a que nos da Deus. (...) Esta é a
razdo pela qual vos haveis de
santificar, contribuindo ao mesmo
tempo para a santificacdo dos outros,
V0SSO0s iguais, precisamente
santificando o vosso trabalho e o
vosso ambiente» [67].

Ainda que ja tenhamos aludido a
isso, pode ser conveniente recordar



aqui, as grandes dificuldades da vida
cultural e politica que impregnavam
a sociedade na época imperial
romana, e que os primeiros fiéis
tiveram de superar. Permita-se-nos
trazer a memoria, apenas
enumerando, alguns dos mais
importantes obstaculos que tiveram
de suportar: as perseguicoes do
Império Romano [68], com a
sequéncia de martirios [69] ao longo
de trés séculos; os ataques da elite
intelectual, entre os quais se
destacam Frontao de Cirta, Celso e
Porfirio [70]; as trogas burlescas de
autores como Luciano [71]; a
condenacdo da opinido publica [72];
as acusagoes de ateismo, de cultos
estrangeiros, de charlatanismo e de
magia, de antropofagia, etc. [73]. A
resposta cristd, ainda que existam
variantes na sua formulacao, é
inequivoca: proclamar a verdade,
cumprindo o mandato de Jesus [74],
mesmo a custa de que essa actuacao
acarrete a morte a quem a manifeste.



3. Projeccao apostdlica

Proclamar a verdade de Cristo, como
diziamos, é a grande tarefa dos
primeiros cristdos e, por isso, sera
um dos grandes atractivos que
descobrira neles S. Josemaria. Para
ele este modo de actuar apostolico
serd também um exemplo para os
homens do nosso tempo: «Para
seguir os passos de Cristo, o apdstolo
de hoje ndo vem reformar nada, e
menos ainda desentender-se da
realidade historica que o rodeia...
Basta-lhe actuar como os primeiros
cristaos, vivificando o

ambiente» [75].

Mas ainda que a razdo de fundo
neste modo de proceder seja sempre
a de seguir Cristo, o Fundador do
Opus Dei da-se conta da falta de
conhecimento da verdade de Jesus
no mundo circundante [76] e,
portanto, o seu olhar dirige-se
também para os primeiros fiéis, que



se encontraram com 0 mesmo
problema: «Volta-se a repetir, na
nossa vida, a vida dos primeiros
cristdos. Também nos encontramos
no nosso caminho, em tantas
ocasioes, a mais desoladora
ignorancia religiosa, que nos exige
um profundo e continuado
apostolado da doutrina. E isto ndo s6
entre os pagaos do nosso tempo, mas
também entre ndo poucos que se
ofenderiam se ndo se lhes chamasse
catolicos» [77].

Outra caracteristica, a destacar, é o
modo personalizado da acgdo
apostolica que encontramos’ feito
realidade, na conduta dos cristdos da
primeira hora [78]:

«Assim actuaram os primeiros
cristdos. Nao tinham, em virtude da
sua vocacdo sobrenatural, programas
sociais nem humanos para cumprir;
mas estavam invadidos de um
mesmo espirito, de uma concepgao



da vida e do mundo, que ndo podia
deixar de ter consequéncias na
sociedade em que viviam.

Com um apostolado pessoal
semelhante ao nosso, foram fazendo
prosélitos e, durante o seu cativeiro,
ja enviava Paulo as igrejas as
saudacoes dos cristdos que viviam na
casa do César ( Fil 4, 22). Nao vos
comove a carta que o Apostolo dirige
a Filémon, que é testemunho vivo de
como o fermento de Cristo, sem
directamente o pretender, tinha dado
um novo sentido, pelo influxo da
caridade, as estruturas da sociedade?
(cfr. Fil 8-12; Ef. 6, 5ss.; Col. 3, 22-25; 1
Tim6,1e2;1 Ped 2, 18ss.).

Somos de ontem e enchemos ja a orbe
e todas as vossas coisas: as cidades,
as ilhas, as aldeias, os municipios, os
concelhos, os proprios
acampamentos, as tribos, as decurias,
o0 palacio, o senado, o foro: s0 vos
deixamos os vossos templos ,



escrevia, pouco depois de passado
um século, Tertuliano (Tertuliano,
Apologeticus, 37)» [79].

Mesmo que estas ultimas palavras de
Tertuliano haja que toma-las com
alguma cautela, dada a vehementia
cordis do escritor africano, é
indiscutivel que a expansdo do
cristianismo nos fins do século IT e
principios do III é muito
consideravel, dentro das fronteiras
do Império Romano [80]. Na linha
argumentativa de S. Josemaria, a
citacdo tertuliana serve-lhe para
mostrar a eficacia do apostolado
individualizado que praticaram 0s
Nnossos primeiros irmaos na fé.

Um aspecto do apostolado individual
€ 0 de testemunhar, com a propria
vida, a fé que se professa. O tema
tem uma profunda raiz biblica [81] e
patristica [82], e é um ponto essencial
da mensagem crista: a coeréncia
entre a fé e a sua pratica na vida do



seguidor de Cristo. Daqui que S.
Josemaria o recorde aos seus filhos:
«E desta maneira, com um
apostolado individual, silencioso e
quase invisivel, levam a todos os
sectores sociais, publicos e privados,
o testemunho de uma vida
semelhante a dos primeiros fiéis
cristaos» [83].

Mas ndo se pode esquecer que 0
testemunho cristdo esta alimentado e
promovido pela caridade. Assim o
pOe de manifesto S. Josemaria na sua
homilia Com a for¢ca do Amor de
1967: «Que bem puseram em pratica
0s primeiros cristos esta caridade
ardente, que sobressaia e
transbordava dos limites da simples
solidariedade humana ou da
benignidade de caracter. Amavam-se
uns aos outros de modo afectuoso e
forte, através do Coracao de Cristo.
Um escritor do século II, Tertuliano,
transmitiu-nos o comentario dos
pagaos, comovidos ao presenciarem



o comportamento dos fiéis de entdo,
tdo cheio de atractivo sobrenatural e
humano: Vede como se amam
(Tertuliano, Apol. XXXIX ),
repetiam» [84].

Contudo, o testemunho deve ir
acompanhado da palavra, que tem
uma enorme for¢ca comunicativa, e
como sempre Cristo é a referéncia
suprema. Do seu desejo de didlogo
aprenderdo as primeiras geracoes
cristas a levar a cabo um apostolado
dialogico [85]. Escutemos neste
sentido o que o Fundador escrevia
aos seus filhos:

«Poderiamos continuar folheando o
Evangelho e contemplar tantas
conversas de Jesus com os homens:
toda a sua vida foi um continuo
dialogo, em busca das almas; os
primeiros Doze, para pregar o
Evangelho, tiveram uma conversa
maravilhosa com todas as pessoas
que encontraram, que procuraram,



nas suas viagens e peregrinacoes.
Ndao haveria Igreja, se os Apdstolos
ndo tivessem mantido esse dialogo
sobrenatural com todas aquelas
almas. Porque o apostolado cristao
ndo é mais que isso. ergo fides ex
auditu, auditus autem per verbum
Christi (Rm 10, 17); ja que a fé
provém do ouvir, e o ouvir depende
da pregacdo da palavra de Jesus
Cristo.

Que bem o entenderam as primeiras
geracoes cristas, das que tanto gosto
de falar, porque sdo um modelo da
nossa vocacao!» [86].

Um exemplo mais de como a
primeira geracdo crista valorizava a
palavra para comunicar a mensagem
de Jesus, no-lo glosa S. Josemaria com
grande expressividade na homilia
Para que todos se salvem:

«Vem agora a proposito recordar um
episodio que pde em evidéncia o
espléndido vigor apostdlico dos



primeiros cristdos. Nao tinha
passado um quarto de século desde
que Jesus subira aos céus e ja em
muitas cidades e povoados se
propagava a sua fama. A Efeso chega
um homem chamado Apolo, vardo
eloquente e versado nas Escrituras.
Estava instruido no caminho do
Senhor; pregava com fervor de
espirito e ensinava com exactiddo o
que dizia respeito a Jesus, embora so
conhecesse o baptismo de Jodo ( Act
18, 24-25).

Na mente desse homem ja se tinha
insinuado a luz de Cristo. Ouvira
falar d'Ele e anuncia-O aos outros.
Mas ainda lhe faltava um pouco de
caminho para se informar mais,
abracar totalmente a fé e amar
deveras o Senhor. Aquila e Priscila,
um casal em que ambos sdo cristaos,
ouvem as suas palavras e ndo ficam
inactivos, indiferentes. Nao pensam:
este ja sabe bastante; ndo temos por
que lhe dar ligdes. Como eram almas



com auténtica preocupacao
apostolica, foram ter com Apolo,
levaram-no consigo e instruiram-no
mais a fundo na doutrina do Senhor (
Act 18, 26) [87].

O comentario do Fundador do Opus
Dei a esta passagem dos Actos dos
Apostolos mostra a sua admiracdo
pelo vigor do zelo apostdlico, que
impregna todo o episddio narrado,
mas ao mesmo tempo faz finca-pé na
pronta determinacdo que leva
Priscila e Aquila a instruir Apolo. E a
mesma determinacdo que nio se
detera nem sequer nos momentos
supremos do martirio, aproveitando,
inclusive uma ocasido tdo
excepcional, para aproximar a Cristo
também os préoprios perseguidores, e
procurar assim a sua conversao [88].

O apostolado pessoal baseado no
amor, tera também a caracteristica
do entusiasmo, propria de quem
descobre as imensas riquezas da



mensagem crista. Escreve a este
propdasito S. Josemaria: «Parece-me
tdo bem a tua devocdao pelos
primeiros cristdos, que farei o
possivel por fomenta-la, para que
exercites — como eles — cada dia com
mais entusiasmo, esse Apostolado
eficaz de discrigdo e de confidéncia
[89].

Uma ultima questdo, que se
instalaria no terreno da finalidade de
qualquer accdo apostolica, é a dos
resultados. S. Josemaria Escriva
responde, com grande realismo, sem
cair em utopias e, com o aval de
quem o tem bem experimentado, que
dependerdo da resposta ao
chamamento a santidade: «A eficacia
do nosso apostolado dependera
sempre do nosso empenho por ser
santos. E a santidade tem agora os
mesmos meios que nos tempos dos
primeiros cristdos: ndo ha

outros» [90].



Resumo conclusivo

Uma primeira impressao que
provoca a leitura dos textos
seleccionados de S. Josemaria é a sua
proximidade, quase imediata, com 0s
primeiros seguidores de Jesus. Tem-
se a sensacdo de ter superado a
barreira do tempo. Por outro lado,
estes escritos destilam frescura e
calor, quer dizer, os primeiros
cristdos ndo sdo uma referéncia a
que se alude de forma “tedrica”, mas,
antes, tém o vigor daqueles que
encarnaram com plenitude a
doutrina de Cristo. Nota-se que o
Fundador do Opus Dei sintoniza as
suas proprias vivéncias espirituais
com o modelo que eles representam.
Nesta mesma linha ha que registar os
seus comentdarios as passagens da
Escritura, especialmente do livro dos
Actos dos Apostolos , que
protagonizam o trabalho apostolico
dos primeiros seguidores de Cristo.



O testemunho dos primeiros fiéis,
quanto a santificacdo da vida
ordindria, representa uma maneira
de viver o cristianismo, que tem o
atractivo do recém-nascido e ao
mesmo tempo a plenitude de quem
seguiu o Senhor com todas as
exigéncias que Ele assinalou. Ficou
muito evidenciado que o
chamamento a santidade é o mesmo
no século I que nos nossos dias, nao
sO quanto a sobrenaturalidade
intrinseca do mesmo, mas também
em relacdo aos meios para a
alcancar. O mesmo sucede com as
exigéncias da vida crista: a santidade
vivida pelos nossos primeiros irmaos
na fé estava fundamentada no
baptismo, com uma nota de
radicalidade que leva o discipulo de
Cristo, até ao martirio. Tenha-se em
conta, além disso, que este
chamamento a santidade tinha lugar
no meio do mundo, quer dizer, na
vida ordindria e entre pessoas de
todos os estratos sociais, e em nao



poucas ocasides com sérias
dificuldades politicas e sociais. Esta
plenitude da vida crista é a que S.
Josemaria Escriva vera reflectida nos
fiéis do Opus Dei.

Reparando também na dimensao
apostolica dos primeiros cristaos, S.
Josemaria descobrira uns perfis de
actuacdo personalizada, que sdo
pautas de conduta aplicaveis aos
nossos dias, avalizadas além disso
pelos resultados positivos alcancados
nos trés primeiros séculos. Assim,
numa espléndida unidade, se
conjugam o testemunho de umas
pessoas que vivem a mensagem de
Jesus, e o conteudo dessa mensagem,
que se comunica pessoa a pessoa no
proprio ambiente familiar e social.

Notas:

[1] Assim o manifestava em 1933: «A
nossa maior ambicdo ha-de ser a de
viver como viveu Cristo Senhor
Nosso: como viveram também os



primeiros fiéis, sem que haja divisdo
por motivos de sangue, de nacio, de
lingua ou de opinido (S. Josemaria,
Carta 16-VII-1933 , n. 19).

[2] S. Josemaria Escriva de Balaguer,
Consideraciones Espirituales .
Imprenta Moderna, Cuenca 1934, p.
99. Este ponto sera reproduzido
integralmente em Camino , Grafica
Turia, Valéncia 1939, n. 925.

[3] A titulo de exemplo basta-nos
recordar o namero de citacdes de
Santo Agostinho, que figuram nas
suas Homilias (cfr. D. Ramos-Lisson,
La presencia de San Agustin en las
Homilias del Beato Josemaria Escrivad
de Balaguer , em «Scripta Theologica»
25 (1993) 901-942), cfr. id. El uso de
los “loci” patristicos en las « Homilias
del Beato Josemaria Escrivad de
Balaguer» ; em «Anuario de Historia
de la Iglesia» 2 (1993) 17-28.

[4] A ultima referéncia escrita que
encontramos procede de uma



homilia, O matrimonio vocag¢do
cristd , pronunciada no Natal de 1970
(S. Josemaria, Cristo que passa, nn.
29-30). Quando ja esta no ultimo
trecho da sua vida terrena, voltaria a
recordar aos seus filhos do Opus Dei:
«De v0s se pode dizer o mesmo que
dos primeiros cristdos: olhai como se
amamy» (19-I1I-1975 na Guatemala).

[5] Cfr. S. Josemaria, Carta 24-
X-1965 ,n.13.

[6] Deduzimos este termo ad quem
pela mencdo (cfr. mais adiante a nota
n. 9) de S. Sebastido na Instrugdo , 8-
XII-1941, n. 90, nota 128. Este santo
sofreu o martirio durante a
perseguicdo de Maximiano (+ aprox.
304).

[7] Alguns autores, como A.
Hamman, consideram primeiros
cristdos os que viveram durante os
dois primeiros séculos, como mostra
o titulo de uma conhecida obra sua:
La vie quotidienne des premiers



chrétiens (95/197) , Hachette, Paris,
1971.

[8] Cfr. A. D’ors, Derecho Privado
Romano , 92 ed, Eunsa, Pamplona
1997, pp. 48-53; 275-304.

[9] Mons. Alvaro del Portillo, nota
128 em Sao Josemaria, Instrugdo , 8-
XII-1941.

[10] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , n. 24. Neste mesmo
sentido ver ibid. , n. 62.

[11] Cfr. S. Josemaria, Carta 11-
I11-1940 , n. 21.

[12] Cfr. F. Ocariz, La filiacion divina,
realidad central en la vida y en la
enseflanza de Mons. Escriva de
Balaguer , em VV. AA., Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer y el
Opus Dei, 22 ed., Eunsa, Pamplona
1985 p. 178 s.; S. Garofalo, El valor
perenne del Evangelio , em «Scripta
Theologica » 24 (1992) 27; ] Burggraf,



El sentido de la filiacion divina , em
M. Belda e outros (eds) Santidad y
mundo, Estudios en torno a las
ensefianzas del Beato Josemaria
Escriva , Eunsa Pamplona 1996, pp.
109-127.

[13] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
133. Convém fazer notar o emprego
do termo endeusamento , pois vemos
nele um equivalente ao de “théosis”,
théopoiesis (=“deificacdo”,
“divinizacdo”) que aparece ja em
Clemente de Alexandria (
Protréptico , XI, 114, 4 [ ISC 2, 183])
expressdo serd muito utilizada pelos
Padres da Igreja no Oriente, e conta
com uma rica polissemia a hora de
expressar a ac¢do do Espirito Santo
no cristao (cfr. G.W.H. Lampe, A
Patristic Greek Lexicon , 22 ed. ,
Claredon Press, Oxford 1968, pp. 649
s; B. P. T. Bilaniuk, The mystery of
theosis or divinization, em
«Orientalia Chistiana Analecta» 195
(1973) 337-359.



[14] S. Josemaria, Caminho , n. 469;
Forja,n. 622.

[15] Acta Sanctorum , Joannes
Meursium, Antwerp-Bruxelles, 1643
ss; Martyrologium Romanum ,
Marietti, Torino 1922.

[16] Cfr. G. Friedrich, s.v. Evangelion,
em «Grande Lessico del Nuovo
Testamento» 3, 1060-1106.

[17] Cfr. D. Ramos-Lisson, La novita
cristiana negli apologisti del II secolo,
em «Studi e Ricerche sull’Oriente
Cristiano», 15 (1992), 18s.

[18] Cfr. A. J. Festugiere, Le monde
gréco-romain au temps de Notre
Seigneur, I, Bloud & Gay, Paris 1935,
pp. 53 s.

[19] Cfr. G. Bardy, La conversion al
cristianismo durante los primeros
siglos , trad. esp., Desclée de
Brouwer, Bilbao 1961, pp. 136-157.



[20] S. Josemaria, Carta, 11-111-1940 ,
n. 21.

[21] S. Josemaria, Carta, 9-1-1932 , n.
91.

[22] S. Josemaria, Carta, 25-1-1961 , n.
13.

[23] S. Josemaria, Carta, 11-111-1940 ,
n. 21.

[24] Cfr. D. Ramos-Lisson, El
seguimiento de Cristo (En los origenes
de la espiritualidad de los primeros
cristianos) , em «Teologia Espiritual»
30 (1986) 3-27.

[25] Cfr. D. Ramos-Lisson, El
seguimiento de Cristo (En los origenes
de la espiritualidad de los primeros
cristianos) , em «Teologia Espiritual»
30 (1986) p. 25; D. Ramos-Lisson, La
radicalidad de la vida espiritual de los
primeros cristianos , em «XX Siglos» 5
(1994) 42-57.



[26] Cfr. Mt 19, 29 (=Mc 10, 29; Lc 18,
29). E uma renuncia que afecta,
inclusive, ao proprio eu (cfr. Mt 10,
39; 16, 24; Lc 14, 25-33; Jo 12, 23-26).

[27] Cristo que passa, n. 134. Um bom
comentario a este texto encontramo-
lo em J. M. Casciaro, La santificacion
del Cristiano en medio del mundo , em
Mons. Josemaria Escrivad de Balaguer
y el Opus Dei , pag. 117 ss.

[28] Cfr. Mt 5, 48.
[29] S. Josemaria, Caminho , n. 291.

[30] Inacio de Antioquia, Romanos,V,
2-VI, 3 (FPatr 1, 154-156).

[31] O proprio Inacio de Antioquia
afirmara esta disposicdo no cristao
dizendo: «Se por Este ndo estamos
dispostos a morrer [para participar]
na Sua paixdo, a Sua vida néo esta
em nos» ( Magnésios V, 2 [ FPatr 1,
130]); cfr Efésios , X, 3 (FPatr 1, 114).



[32] Assim o expressava Clemente de
Alexandria no século II: «Se o
martirio consiste em confessar a
Deus, a alma que vive puramente no
conhecimento de Deus, que obedece
aos Seus mandamentos, é martir na
vida e nas palavras (...) este homem é
bem-aventurado, por que leva a cabo
ndo o martirio ordinario, mas o
martirio gnostico, deixando-se guiar
de acordo com o Evangelho, por
amor do Senhor» ( Stromata 1V, 4, 15
[GCS 52, 255]). Convém esclarecer
que Clemente emprega aqui a
palavra “gndéstico” no sentido
genuino da “gnosis cristd”, quer
dizer, de “auténtico conhecedor de
Deus”. Isto é algo totalmente distinto
dos gnosticos heterodoxos, que teve
que combater o proprio Clemente na
sua cidade de Alexandria.

[33] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , n. 62.

[34] S. Josemaria, Caminho , n. 622.



[35] S. Josemaria, Caminho , n. 848.

[36] Cfr. A. Aranda, El Cristiano Alter
Christus, ipse Christus en el
pensamiento del beato Josemaria
Escriva de Balaguer, em VV. AA.,
Santidad y mundo , cit., pp. 129-187.

[37] S. Josemaria, Forja, n. 10. No
mesmo sentido se pode citar também
Caminho, n. 470; Carta 19-1I1I-1967 ,
n. 139.

[38] Sobre os aspectos mais
relevantes da orac¢do nos primeiros
séculos do cristianismo ver: A.
Hamman, La oracion , trad. esp.,
Herder, Barcelona 1967, pp. 439-776.
A vida de oracdo como atitude
contemplativa tem um lugar
destacado nos escritos de S.
Josemaria: Ver por exemplo: S.
Josemaria Escriva de Balaguer, Vida
de oragdo , em Amigos de Deus , nn.
238-255. Sobre este aspecto na sua
vida e doutrina: cfr. J. M. Casciaro, La
santificacion del Cristiano en el medio



del mundo , pp. 150-157; F. Ocariz, La
filiacion divina, realidad central en la
vida y en la ensefianza de Mons.
Escriva de Balaguer , em Mons.
Josemaria Escriva de Balaguery el
Opus Deti , pp. 200-203; G. Cottier, La
oraciony la estructura fundamental
de la fe, en Santidad y mundo , cit. ,
pp- 91-108; M. Belda, Contemplativos
en medio del mundo , em «Romana»
27 (1998) 326-340.

[39] A representacdo iconografica de
pessoas em oracdo (“orantes”) teve
uma enorme influéncia na arte crista
dos primeiros séculos (cfr. H.
Leclercq, s.v., orante, em
«Dictionnaire D’Archéologie
Chrétienne et de Liturgie», 12,
2291-2322).

[40] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
119.

[41] S. Josemaria, Instrugdo , 9-1-1935,
n. 258.



[42] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
242.

[43] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
116.

[44] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
8.

[45] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
107.

[46] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
8

[47] Basta rever as suas homilias em
Cristo que passa e em Amigos de Deus
para chegar a essa conclusao.

[48] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
63. A citacdo reproduzida no texto
esta tomada da Epistola a Diogneto,
VI, 1-10 (SC 33 bis, 64-66).

[49] Cfr. M. A. Tabet, La santificacion
en la propia situacion de vida.
Comentario exegético a 1 Cor 7,
17-24 , em «Romana» 6 (1988/1)



169-176; G. Dalla Torre, La animacion
Cristiana del mundo, en Santidad y
mundo , pp. 191-210.

[50] Cfr. S. Josemaria, O matrimonio
vocagdo cristd, em Cristo que passa ,
nn. 22-38. Ver também C. Burke, El
Beato Josemaria Escriva y el
matrimonio, Camino humano y
vocacion sobrenatural , em
«Romana» 19 (1994/2) 374-384; F. Gil
Hellin, La vida familiar, camino de
santidad , em «Romana» 20 (1995)
224-236; B. Castilla Cortazar,
Consideraciones sobre la antropologia
“varon-mujer” en las ensefianzas del
Beato Josemaria Escrivad, em
«Romana» 21 (1995/2) 434-447. Sobre
o0 conceito de familia nesta época ver
A. de Mier Vélez, Aspectos relativos al
término “familia” en el cristianismo
antiguo , em «Religion y Cultura» 30
(1994) 437-463.

[51] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
30. Noutra ocasido reproduzira um



texto de Tertiuliano ( Ad uxorem, II,
8, 6 [CCL 1,393-394], em que se
descreve a exceléncia do matrimoénio
cristdo ( Ibid, n. 29).

[52] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo. N. 193. Temos noticia
de algumas “igrejas domésticas”: a
que se reunia na casa de Estéfanes (1
Cor 1, 16); a da casa de Filémon (
Flm , 2); a de Cornélio (Act 16, 15); a
de Lidia (Act 16, 31); a de Onesiforo
(2 Tim 1, 16). A actividade de Santo
Inacio de Antioquia também a deve
ter realizado casa a casa (cfr.
Smirneos, XIII, 1 ([Patr 1, 178-180])).
Esta situacdo perdura ao longo do
século II, segundo nos testifica
Justino, pois nas Actas do seu
martirio a pergunta do perfeito
Rustico sobre o lugar onde se reunia
com 0s cristaos, Justino responde-
lhe: «<Onde cada um prefere e pode» (
Acta Justini et soc, 111, 1 [BAC 75,
312).



[53] S. Josemaria, Carta , 6-V-1945 , n.
23.

[54] A expressdo concreta que
nalgumas ocasides empregava o
Fundador do Opus Dei para definir a
Obra era: «O Opus Dei é uma
pequena parte da Igreja» (P.
Rodriguez, O Opus Dei como
realidade eclesiologica , em P.
Rodriguez-F. Ocariz-]. L. Illanes, O
Opus Dei na Igreja , Rei dos Livros,
Lisboa 1994, p. 20).

[55] Cfr. S. Josemaria, Instrugdo,
mayo-1935 , n. 1.

[56] S. Josemaria, Instrugao,
mayo-1935, 85. Completa esta
passagem da Instrug¢do , uma nota
(155) de D. Alvaro del Portillo, que
explica o seu sentido: «Trata-se,
realmente, de um regresso aos
primeiros tempos do cristianismo,
nos quais os fiéis tinham cor unum et
anima una (Act 4, 32) e, cheios desse
carinho evangélico, reuniam-se nos



lares de uns e de outros, para louvar
e dar gracas a Deus; para receber a
formacéo, ouvindo a palavra divina,
explicada de modo conveniente
conforme as necessidades de cada
pequena comunidade , e para fazer os
seus planos de apostolado e
proselitismo. — Estes sdo,
precisamente, os fins das reunides
nos lares dos nossos irméos
Supranumerarios, fonte real de vida
fraterna e de caridade.

[57] Sobre a virgindade e o0 ascetismo
nos primeiros séculos pode
consultar-se: T. Camelot, Virgines
Christi. La virginité aux premiers
siecles de l’église , Paris 1944;
J.Joubert, La virginité ou les vrais
noces, na «Revue de Droit
Canonique» 40 (1990) 117. 133.

[58] Cfr. Mt 19, 12. A virgindade e
celibato eram muito apreciados na
antiga Igreja. Podemos mencionar
alguns testemunhos: Clemente



Romano, Epistola aos Corintios, 1, 38,
2 (FPatr 4, 120); Inacio de Antioquia,
Epistola aos Esmirnios , XIII, 1 (FPatr
1, 178-180); Hermas, Pastor , Visoes I,
2,4;11, 3, 2 (FPatr 6, 66; 78);
Semelhangas 1X, 29, 1; IX, 31, 3 (FPatr
6, 274;276-278); Minucio Félix,
Octavio , 31 (CSEL 2,44-45); Cipriano,
Sobre o vestudario das virgens , 3-6
CSEL 3/1, 189-192); Metddio de
Olimpo, Banquete , Hino (SC 95,
310-321).

[59] O nascimento do monacato, com
0 consequente afastamento do
mundo é um fendmeno posterior que
tem as suas origens em finais do
século III (cfr. L. Bouyer, La
spiritualité du Nouveau Testament et
des Peres, Aubier , Paris 1966, p. 369).

[60] S. Josemaria, Instrugdo, 8-
XII-1941 , n. 81.

[61] S. Josemaria, Instrugdo, 8-
XII-1941 , n. 84.



[62] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , n. 92.

[63] Como pequena amostra
podemos citar o que escreve
Atendgoras no século II: «E até é facil
encontrar a muitos entre nos,
homens e mulheres, que chegaram a
velhice celibatarios, com a esperanca
de trato mais intimo com Deus» (
Legacion, 33 [BAC 116, 703-704]).

[64] S. Josemaria, Carta, 9-I-1959, n.
11.

[65] Sobre a santificacdo do trabalho
no pensamento de S. Josemaria: J. L.
[lanes, La santificacion del trabajo ,
Palabra, Madrid 1981; Id., Trabajo,
caridad, justicia, en Santidad y
mundo , pp. 211-242; J. M. Aubert, La
santificacion del trabajo, en Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer y el
Opus Dei, pp. 215-224; P. P. Donati, El
significado del trabajo en la
investigacion sociologica actual y el
espiritu del Opus Dei, em «Romana»



22 (1996/1) 122-134. Sobre o trabalho
e a espiritualidade dos primeiros
cristaos: S. Felici (Ed.), Spiritualita del
lavoro nella catechesi dei Padri del 111-
IV secolo, (Biblioteca de Scienze
Religiose 75), LAS, Roma 1986; A.
Quacquarelli, L’educazione al lavoro:
dallantica comunita cristiana al
monachesimo primitivo, em «Vetera
Christianorum» 25 (1998) 149-163.

[66] S. Josemaria, Sulco , n. 490.

[67] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
46. Toda a homilia, Na oficina de S.
José ,numa apertada sintese, o
pensamento do Fundador do Opus
Dei sobre a santificacdo do trabalho:
cfr. C risto que passa, nn. 39-56.

[68] Cfr. P. Allard, Histoire des
persécutions pendant les deux
premiers siecles , 2 vols., 3% ed.,
Gabalda, Paris 1903-1905; T.
Baumeister, Mdrtires y perseguidos
en el cristianismo primitivo , em
«Concilium» (E) 19 (1983) 312-320; J.



Siat, La persécution des chrétiens au
début du Ile s., d’apreés la lettre de
Pline le Jeune et la réponse de Trajan
en 112, em «Etudes Classique» 63
(1995) 161-170.

[69] Cfr. L. Cignelli, Significato del
martirio: Pensieri dei Padre della
Chiesa, em «Studi Francescani» 92
(1995) 19-41.

[70] Cfr. P. de Labriolle, La réaction
paienne. Etude sur la polémique
antichrétienne du I au VI siecle,
Artisan du Livre, Paris 1948; D.
Ramos-Lisson, Alegorismo pagano e
alegorismo cristiano en Origenes. La
polémica contra Celso, em A.
Gonzalez Blanco (Ed.), Cristianismo y
aculturacion en tiempos del Imperio
Romano , em « Antiguedad y
Cristianismo» (Murcia) 7 (1990)
125-136.

[71] Luciano, De morte Peregrini,
Loeb Classical, Havard University
Press- William Heinemann,



Cambridge (Ma) — London 1962,
Lucian, V, pp. 1-51.

[72] Um eco desta condenacao
encontramo-lo em Tertuliano,
Apologeticum, 111, 1 (CCL 1, 91).

[73] Cfr. H. Leclercq, Accusations
contre les chrétiens , em
«Dictionnaire D “Archéologie
Chrétienne et de Liturgie» 1, 265 y ss.

[74] Mc 16, 15. Temos os testemunhos
dos Apologistas cristdos dos séculos
IT e III. A titulo de exemplo do que
dizemos podemos acrescentar um
texto de Aristides que o corrobora:
«Estdo dispostos [os cristdos] a dar as
suas vidas por Cristo, pois guardam
com firmeza os seus mandamentos,
vivendo santa e justamente de
acordo como lhes ordenou o Senhor
Deus, dando-Lhe gracas a todo o
momento por toda a comida e bebida
e pelos outros bens (...). Este é, pois,
verdadeiramente o caminho da
verdade, que conduz aos que por ele



caminham para o reino eterno,
prometido por Cristo na vida
futura» (Apologia, XV, 10-11 [BAC
116, 131]).

[75] S. Josemaria, Sulco , n. 120.No
mesmo sentido se expressa em
Caminho, n. 376.

[76] A mente perspicaz de Clemente
de Alexandria detectava ja na sua
época que «ndo existe outro mal que
a ignorancia» ( Stromata, VI, 113, 3
[GCS 52, 488])).

[77] S. Josemaria, Carta, 15-VIII-1953,
n. 19. A necessidade de dar doutrina
leva-o a associa-la também ao campo
da opinido publica ( Carta 30-
IV-1946 ,n. 73).

[78] Cfr. G. Bardy, La conversion ao
cristianismo durante los primeros
siglos, ci. , pp. 294-307.

[79] S. Josemaria, Carta, 9-I-1959, n.
22.



[80] Cfr. K. Baus, Manual de Historia
de la Iglesia , dirigida por H. Jedin, I,
trad. esp., Herder, Barcelona 1966,
pp. 311-319.

[81] Cfr. Mt 5, 16; Tg 2, 17.

[82] Cfr. Inacio de Antioquia,
Magnésios, 1V (FPatr 1, 130); Efésios
X, 1-2(FPatr 1, 114).

[83] S. Josemaria, Instrugdo,
mayo-1935, n. 94.

[84] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
225.

[85] Cfr. D. Ramos-Lisson, El didlogo
entre el poder politico romano y los
cristianos, segun la literatura de los
tres primeros siglos, em D. Ramos-
Lisson (ed.), El dialogo Fe-Cultura en
la Antiguedad Cristiana , Eunate,
Pamplona 1996, pp. 199-225.

[86] S. Josemaria, Carta 24-X-1965, n.
13.



[87] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
269.

[88] Podemos citar por exemplo a
accao apostolica da martir
Potamiena que consegue a conversao
do soldado Basilides, a caminho do
martirio, tal e como no-lo conta
Eusébio de Cesareia, Historia
eclesidstica , VI, 5. Cfr. D. Ramos-
Lisson, La conversion personnelle
dans la littérature des martyrs dans
Pantiquité chrétienne (I-111I siecles)
em «Studia Patristica» 29 (1997)
101-108.

[89] Caminho, n. 971. Um exemplo de
viver esse entusiasmo dos primeiros
fiéis é o recolhido nos Actos dos
Apostolos , protagonizado por
Cleofas e 0 seu companheiro de
Emaus, e que deu lugar ao ponto 917
de Caminho . «“Nonne cor nostrum
ardens erat in nobis, dum
loquereturem in via?” — Néo é
verdade que sentiamos abrasar-se-



nos o coracdo, quando nos falava
pelo caminho?”

Se és apostolo, estas palavras dos
discipulos de Emaus deviam sair
espontaneamente dos labios dos teus
companheiros de profissao, depois
de te encontrar a ti no caminho da
sua vida»

[90] S. Josemaria, Carta 19-11I-1967, n.
139.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-exemplo-dos-
primeiros-cristaos-nos-ensinamentos-
de-s-josemaria/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/o-exemplo-dos-primeiros-cristaos-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-exemplo-dos-primeiros-cristaos-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-exemplo-dos-primeiros-cristaos-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-exemplo-dos-primeiros-cristaos-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/

	O exemplo dos primeiros cristãos nos ensinamentos de S. Josemaria

