
opusdei.org

O exemplo dos
primeiros cristãos
nos ensinamentos de
S. Josemaria

Artigo do Prof. Domingos
Ramos-Lissón publicado na
revista Romana, n. 29 (1999)

01/12/2011

Introdução

O apreço de S. Josemaria Escrivá de
Balaguer pelos primeiros cristãos
encontra-se presente nos seus
escritos mais antigos [1]. Já em 



Consideraciones Espirituales incitava
o leitor para que penetrasse no
conhecimento da vida dos primeiros
fiéis e tratasse de acomodar a sua
conduta a esses modelos
primogénitos [2]. Esta alta estima
estendeu-a também aos Padres da
Igreja, como pode ver-se lendo as
suas Homilias [3]. O que chama
muito a atenção é que o seu interesse
pelos primeiros cristãos estará
presente, como veremos, ao longo de
toda a sua vida [4].

Um primeira questão a esclarecer,
ainda que nos possa parecer óbvia,
seria a seguinte: a quem chamava S.
Josemaria com essa expressão de
“primeiros cristãos”? Nos seus
escritos podemos constatar que
considera como tais, aqueles que
viveram num espaço de tempo que
vai desde o núcleo inicial dos “Doze”
primeiros seguidores de Nosso
Senhor [5] até aos começos do século
IV, quando tem lugar a perseguição



de Diocleciano e Maximiano [6].
Pensamos, por outro lado, que o
período dos três primeiros séculos da
era cristã representa, com bastante
precisão, uma primeira etapa da vida
da Igreja que tem já uma
especificidade e umas coordenadas
próprias que mudarão
significativamente a partir do Édito
de Milão de 313 [7].

Também pode perguntar-se pela
procedência social dos cristãos das
primeiras gerações, sobretudo se
tivermos presente que o cristianismo
nasce no seio da “oikumene”, num
momento histórico em que a
sociedade romana aparecia
configurada em estratos sociais
muito separados [8]. Neste sentido
observa D. Álvaro del Portillo que: «a
realidade do Opus Dei recorda a dos
primeiros cristãos (…): cada
comunidade de fiéis reunia pessoas
de todos os estratos sociais, de todas
as proveniências: gentes convertidas



à fé de Cristo, que era quem os
aglutinava. Estavam representadas
nessas comunidades todas as
profissões: havia médicos como
Lucas, juristas como Zela, financeiros
como Erastro, universitários como
Apolo, artesãos como Alexandre,
pequenos e grandes comerciantes,
guardas das prisões e suas famílias,
soldados e oficiais, um procônsul -
Sérgio Paulo -, etc.; eram pobres e
ricos, escravos e livres, gente civil e
militares como Sebastião» [9].

A opção metodológica que
adoptámos tem como ponto de
partida a documentação escrita do
Fundador do Opus Dei, nos lugares
onde menciona os primeiros cristãos,
quer seja com esta mesma expressão
ou outras similares, ou com nomes
concretos dos primeiros féis.
Também procurámos situar alguns
rasgos ligeiros do ambiente histórico
da época, na medida em que podia
ajudar a uma melhor



contextualização deste estudo, mas
sem pretensão de exaustividade. Nas
notas aparecerão igualmente as
referências bibliográficas e alguns
esclarecimentos complementares.

Assim, pois, a partir destes
pressupostos vamos fixar a nossa
atenção na santificação da vida
ordinária nos cristãos das primeiras
gerações, através dos ensinamentos
de S. Josemaria. Prestaremos especial
atenção, em primeiro lugar, aos
aspectos que mais sobressaem do
chamamento universal à santidade
no meio do mundo, para passar
depois à análise das situações que
compõem a vida ordinária de um
cristão relativamente à santificação
da vida familiar e social.
Seguidamente, examinaremos a
projecção apostólica. Por último,
faremos um breve resumo
conclusivo.



1. O chamamento à santidade no
meio do mundo: características
principais

Um dos ensinamentos mais repetidos
por S. Josemaria foi o chamamento à
santidade no meio do mundo.
Explicitava muito claramente esta
mensagem quando lhe perguntavam
sobre a vocação para o Opus Dei.
Numa entrevista que lhe fez um
jornalista norte-americano,
responde, ilustrando a resposta, com
um paralelismo entre o chamamento
para o Opus Dei e a vida dos
primeiros cristãos. Estes viviam a
fundo a sua vocação cristã;
procuravam seriamente a perfeição a
que estavam chamados pelo facto
simples e sublime do Baptismo. Não
se distinguiam externamente dos
outros cidadãos [10].

Das múltiplas sugestões que
proporciona o texto citado, talvez
convenha sublinhar de modo



especial, a da busca da santidade
[11]. Mas há que entender bem essa
procura, no sentido de resposta a um
chamamento que Deus ofereceu
anteriormente. S. Josemaria Escrivá
tem muito presente que a santidade é
um dom dos filhos de Deus [12], a
que é preciso corresponder com
humildade «visto que não são as
nossas forças que nos salvam e nos
dão a vida, mas o favor divino. Esta é
uma verdade que jamais se pode
esquecer, porque senão perverter-se-
ia o endeusamento , convertendo-se
em presunção, em soberba e, mais
cedo ou mais tarde, em ruína
espiritual perante a experiência da
nossa fraqueza e miséria [13].

Daí que não considere a santidade
como algo abstracto, que fica
ancorado no mundo das ideias, mas
como uma realidade encarnada em
pessoas singulares, com nomes
próprios e manifestações externas
que se expressavam até no próprio



trato fraterno dos primeiros
seguidores do cristianismo: «“Saudai
a todos os santos. Todos os santos vos
saúdam. A todos os santos que vivem
em Éfeso. A todos os santos em Cristo
Jesus, que estão em Filipos”. Não é
verdade que comove aquele
apelativo – santos! – que
empregavam os primeiros fiéis
cristãos para se designarem entre si?

– Aprende a tratar com os teus
irmãos» [14].

De alguns desses “santos”
conhecemos os nomes e
inclusivamente ocupam um lugar no
santoral da Igreja [15], doutros, a
imensa maioria, não temos esses
dados, simplesmente porque as
mutações da história impediram que
chegassem até nós.

a) A novidade cristã

A novidade aparece já desde os
começos, como um elemento



configurador da mensagem cristã.
Não em vão a palavra “Evangelho”,
que tem raízes muito profundas no
cristianismo primitivo, conota com
esse sentido de novidade [16]. Uma
faceta que emerge da recepção do
baptismo, e que é apreciada como tal
não só pelos primeiros convertidos
ao cristianismo, mas também por
parte dos judeus e pagãos [17]. O
sentido de novidade cristã
compreende-se melhor se fazemos
uma análise comparativa, mesmo
que seja sumária, com as religiões
contemporâneas do século I. Essas
religiões da antiguidade estavam
muito vinculadas ao culto externo,
quer pela pertença a uma
determinada etnia, como sucedia
com o povo de Israel, quer porque se
tributasse o culto aos deuses de uma 
polis (civitas) , como acontecia no
mundo grego; dando-se além disso
uma estreita união entre o sacro e o
civil [18]. Existiam também outras 
âncoras da religiosidade pagã que o



cristianismo viria a ultrapassar [19],
e daí que se apresentasse para
muitos como uma autêntica nova
religião .

S. Josemaria tem também uma clara
consciência da novidade que
significa o Opus Dei, e enlaça-a com a
novitas christiana dos primeiros
tempos: «Esta nossa novidade , meus
filhos, é tão antiga como o
Evangelho. (…) Assim a autêntica
espiritualidade do Evangelho foi
produzindo frutos abundantes de
santidade, em todos os ambientes
cristãos da primeira hora» [20].

Noutra ocasião não duvidará em
adjectivar esta novidade, como velha
novidade [21], porque essa novidade
participa da perene vitalidade do
divino: «Esta novidade da Obra,
escreve, não é a novidade de um
simples fenómeno humano. É a
novidade das coisas de Deus, que
como o bom Pai provê a sua família



com coisas velhas e novas (cfr. Mt 13,
52 ). Novidade, filhas e filhos meus,
que não envelhece, porque é
participação da única boa nova , e
que supõe, como fenómeno social
dos fiéis cristãos, o regresso
maravilhoso ao espírito com que
viveram os primeiros fiéis a
mensagem de salvação» [22].

Para S. Josemaria a novidade cristã
arranca, como não pode deixar de
ser, de seguir Cristo: «Desde que
Jesus Cristo disse que Ele é o
Caminho, a Verdade e a Vida (Jo 14 ,
6) e convidou todos a segui-Lo (cfr. 
Mt 16 , 24), brotou com força na alma
de muitos fiéis, desde os primeiros
tempos da Igreja, o desejo de tornar
realidade a busca da perfeição
traçada pelo Evangelho e praticada
exemplarmente pelo mesmo Jesus
Cristo: vida de santidade pessoal e de
actividade apostólica» [23].



O texto que acabamos de transcrever
oferece-nos uma síntese muito
conseguida à hora de juntar o
seguimento e a imitação de Cristo
com a busca da santidade. Esta
síntese fundamenta-se na que
realizaram com as suas vidas os
primeiros seguidores do Senhor,
alguns cujos testemunhos chegaram
até nós, como os de Clemente
Romano, Inácio de Antioquia ou
Policarpo de Esmirna, entre outros
[24].

b) A radicalidade da vida cristã

Ora bem, o seguimento de Cristo é
também algo novo pela radicalidade
que leva consigo, como assinalámos
noutro lugar [25]. Pode dizer-se que
nenhum homem da antiguidade
clássica ou judaica se atreveu jamais
a pedir a quem o seguisse o que
exigiu o Senhor. Jesus pede aos seus
seguidores uma amplíssima renúncia
que, nalguns casos, pormenoriza com



minúcia: casa, irmãos, irmãs, pai,
mãe, esposa, filhos, campos [26].

A nota de radicalidade é assinalada
por S. Josemaria, por exemplo, na
homilia O grande Desconhecido , a
partir do testemunho de vida cristã
narrado no livro dos Actos dos
Apóstolos: «Nos Actos dos Apóstolos,
diz, descreve-se a situação da
primitiva comunidade cristã com
uma frase breve, mas cheia de
sentido: Eram assíduos ao ensino dos
Apóstolos, à união fraterna, à fracção
do pão e às orações (Act 2, 42) (…). É
doutrina que se aplica a qualquer
cristão, porque todos estamos
igualmente chamados à santidade.
Não há cristãos de segunda categoria,
obrigados a levar à prática só uma
versão reduzida do Evangelho e na
comum fracção do pão e na
oração» [27]. Quer dizer, as
exigências do chamamento à
santidade afectam a qualquer
cristão, e a todos se lhes pede uma



resposta que comporte assumir a
perfeição que propôs Nosso Senhor
[28]. Assim o expressava em 
Caminho : «Tens obrigação de te
santificar. – Tu, também. – Quem
pensa que é tarefa exclusiva de
sacerdotes e religiosos?

A todos, sem excepção, disse o
Senhor: «Sede perfeitos, como meu
Pai Celestial é perfeito» [29].

Para compreender melhor este
aspecto pode-nos ajudar considerar o
martírio como exemplo de entrega
plena, até dar a vida, na radicalidade
da vocação cristã. Assim o
expressava Santo Inácio de
Antioquia, a caminho de Roma,
quando escreve: «Agora começo a ser
discípulo. Que nada visível ou
invisível me inveje, para que alcance
Cristo (…) Permiti-me ser imitador da
paixão do meu Deus» [30]. Por outro
lado, o cristão dos primeiros séculos
sabia que a recepção do baptismo



levava consigo o dever de
testemunhar, com a sua própria vida,
a fé que professava em Cristo [31].

A perfeição paradigmática do
martírio irá criando também uma
atmosfera própria para que se abra
caminho à ideia de um martírio [32].
Sob esta óptica compreende-se que S.
Josemaria declarasse quando lhe
perguntavam sobre a vocação para o
Opus Dei: «Vou dizê-lo em poucas
palavras: buscar a santidade no meio
do mundo, no meio da rua. Quem
recebe de Deus a vocação específica
para o Opus Dei sabe e vive que deve
alcançar a santidade no seu próprio
estado, no exercício do seu trabalho,
manual ou intelectual. (…). A vocação
recebida é igual à que surgia na alma
daqueles pescadores, lavradores,
comerciantes ou soldados que
sentados perto de Jesus Cristo na
Galileia, o ouviam dizer: Sede, pois,
perfeitos como vosso Pai Celestial é
perfeito ( Mt 5, 48 )» [33].



Este modo de viver a radicalidade do
compromisso cristão é equivalente à
vivência de uma entrega de martírio
espiritualizada, que se identifica com
Cristo na sua obediência perfeita à
vontade de Deus. Com esta chave há
que ler alguns pontos de Caminho ,
que nos falam de martírio: «Que bem
entendeste a obediência quanto me
escrevias: “Obedecer sempre é ser
mártir sem morrer!”» [34]. «Queres
ser mártir. – Eu te indicarei um
martírio ao alcance da mão: ser
apóstolo e não te chamares apóstolo;
ser missionário – com missão – e não
te chamares missionário; ser homem
de Deus e pareceres homem do
mundo. Passar inadvertido!» [35].

c) A centralidade da oração

A santidade a que o cristão está
chamado não é uma meta
inacessível: todos podemos alcançar
a identificação com Cristo [36]. Esta
finalidade leva-se a cabo pondo em



prática meios determinados, tal
como o fizeram os primeiros fiéis.
Sob esta perspectiva focava S.
Josemaria os seus ensinamentos:

«Ser santo não é fácil, mas também
não é difícil. Ser santo é ser bom
cristão: parecer-se com Cristo.
Aquele que mais se parece com
Cristo, é o mais cristão, mais de
Cristo, mais santo.

– E que meios temos? Os mesmos dos
primeiros fiéis, que viram Jesus ou o
entreviram através dos relatos dos
Apóstolos ou dos Evangelistas» [37].

Será, com efeito, a imitação e o
seguimento de Cristo um elemento
configurador da ascética cristã. Por
isso, à hora de considerar e valorizar
os meios ascéticos, a vida de oração
será um ponto de referência [38]. O
olhar do Fundador do Opus Dei
centrar-se-á, de novo, na figura do
Senhor e nos seus primeiros
seguidores:



«Recordai o que de Jesus nos narram
os Evangelhos. Às vezes, passava
toda a noite em colóquio íntimo com
o seu Pai. Como cativou os primeiros
discípulos a figura de Cristo em
oração! [39] Depois de contemplarem
essa atitude constante do Mestre
pediram-Lhe: Domine, doce nos orare
( Lc 11, 1), Senhor, ensina-nos a orar
assim. São Paulo – oratione instantes
( Rm 12, 12), na oração contínua,
escreve – difunde por toda a parte o
exemplo vivo de Cristo. E S. Lucas,
com uma pincelada, retrata a
maneira de actuar dos primeiros
fiéis: animados de um mesmo espírito,
perseveravam juntos em oração ( Act
1, 14) [40].

Este modo de actuar dos primeiros
cristãos estimula S. Josemaria a
projectar o seu exemplo entre os
jovens, e assim o indicará aos seus
filhos: «Tende especial interesse em
dar-lhes a conhecer a vida de oração
dos primeiros cristãos: os Actos dos



Apóstolos são um arsenal encantador
de notícias» [41].

Uma visão globalizante do que vimos
dizendo sobre a oração no-la oferece
a homilia Vida de oração.

«Nos Actos dos Apóstolos narra-se
uma cena que me encanta, porque
apresenta um exemplo claro e
sempre actual: perseveravam todos
na doutrina dos Apóstolos, na comum
fracção do pão e na oração ( Act 2,
42). É uma nota insistente no relato
da vida dos primeiros seguidores de
Cristo: Todos, animados por um
mesmo espírito, perseveravam juntos
em oração ( Act 1, 14). E quando
Pedro é preso por pregar
audazmente a verdade, decidem
rezar. Entretanto a Igreja fazia sem
cessar oração a Deus por ele ( Act 12,
5).

A oração era então, como hoje, a
única arma, o meio mais poderoso
para vencer nas batalhas da luta



interior. Há entre vós alguém que
esteja triste? Que se recolha em
oração ( Tg 5, 13). E S. Paulo resume: 
orai sem cessar (1 Tes 5, 17), nunca
vos canseis de implorar» [42].

Em síntese, vemos como S. Josemaria
põe especial ênfase em sublinhar a
importância da «vida de oração».
Haveria que acrescentar que não é
difícil encontrar expressões
simulares noutros lugares da sua
obra escrita, tais como: «oração
constante» [43], «a oração torna-se
contínua» [44], etc., que nos falam
desse trato ininterrupto com Deus,
que leva o cristão à contemplação
divina [45]. Ou dito com outras
palavras do nosso autor: «A oração
torna-se contínua como o bater do
coração, como as pulsações. Sem essa
presença de Deus não há vida
contemplativa. E sem vida
contemplativa de pouco vale
trabalhar por Cristo, porque em vão



se esforçam os que constroem se
Deus não sustenta a casa» [46].

2. A vida ordinária como âmbito
de santificação

Nos escritos e na pregação de S.
Josemaria abunda a referência à
santificação da vida ordinária do
cristão [47]. Poder-se-ia repetir, uma
vez mais, que a santidade a que
alude se desenvolve normalmente no
meio das ocupações da vida
ordinária. Assim, na homilia 
Trabalho de Deus cita uma conhecida
passagem da chamada Epístola a
Diogneto: «Saboreai estas palavras de
um autor anónimo desses tempos, o
qual resume assim a grandeza da
nossa vocação: os cristãos são para o
mundo o que a alma é para o corpo.
Vivem no mundo, mas não são
mundanos, tal como a alma está no
corpo, mas não é corpórea. Habitam
em todos os povoados, como a alma
está em todas as partes do corpo. (…) 



E não é lícito aos cristãos abandonar
a sua missão no mundo, como não é
permitido à alma separar-se
voluntariamente do corpo [48].
Portanto, será nesse âmbito do
ordinário onde o cristão tem de levar
à prática os meios que permitem
realizar a sua tarefa santificadora
[49].

a) Santificação na vida familiar

As famílias cristãs dos primeiros
tempos são consideradas por S.
Josemaria o modelo em que hão-de
rever-se os membros das famílias
actuais [50]. Oiçamos as suas
palavras: «Por isso, talvez não possa
apresentar-se aos esposos cristãos
melhor modelo que o das famílias
dos tempos apostólicos: o centurião
Cornélio, que foi dócil à vontade de
Deus e em cuja casa se consumou a
abertura da Igreja aos gentios; Áquila
e Priscila, que difundiram o
cristianismo em Corinto e em Éfeso, e



que colaboraram no apostolado de S.
Paulo; Tabita, que com a sua
caridade assistiu aos necessitados de
Jope. E tantos outros lares de judeus
e de gentios, de gregos e de romanos,
nos quais lançou raízes a pregação
dos primeiros discípulos do Senhor
[51].

Ao ser-lhe perguntado numa
entrevista sobre a importância de
educar as crianças na vida de
piedade, S. Josemaria responde:
«Considero que é precisamente o
melhor caminho para dar aos filhos
uma autêntica formação cristã. A
Sagrada Escritura fala-nos dessas
famílias dos primeiros cristãos – a
Igreja doméstica, diz S. Paulo (1 Cor
16, 1 9) – às quais a luz do Evangelho
dava novo impulso e nova vida» [52].

Inculcou nos seus filhos a essencial
dimensão de família do Opus Dei:
«Todos os que pertencemos ao Opus
Dei, meus filhos, formamos um só



lar: a razão de que constituamos uma
só família não se baseia na
materialidade de conviver sob o
mesmo tecto. Como os primeiros
cristãos, somos cor unum et anima
una ( Act 4, 32) e ninguém na Obra
poderá sentir jamais a amargura da
indiferença» [53]. Este forte sentido
de unidade encontra-se
estreitamente ligado ao
entendimento da Obra como uma
parte da Igreja [54], que procura ser
fiel à sua vocação específica [55].

Mas, ao mesmo tempo que sublinha
com vigor a unidade da Obra, S.
Josemaria destaca a necessidade de
estabelecer essas pequenas
comunidades cristãs, as antes citadas
Igrejas domésticas paulinas, à volta
de algumas famílias. «Deste modo,
escreve, formamos pequenas
comunidades cristãs, em todos os
graus e em todos os planos da
sociedade, que são uma fonte real de



vida fraterna e de caridade, de
carinho evangélico» [56].

Também no seio da família cristã dos
primeiros séculos se desenvolve a
virgindade [57] como género de vida
que se professa propter regnum
caelorum [58]. Os primeiros cristãos
que viviam a virgindade sem se
afastar do mundo [59], faziam-no no
próprio âmbito familiar. A eles alude
o Fundador do Opus Dei, quando
numa Instrução dirigida aos seus
filhos se refere a este precedente,
que convirá ter presente na vida da
Obra, tanto no aspecto jurídico, como
no espiritual:

«Antes de colocar-nos, diz, nesse
recipiente jurídico, hão-de ter
presente, e nós também, que os
primeiros fiéis cristãos – inclusive
aqueles crentes e aquelas virgens,
que dedicavam pessoalmente a sua
vida ao serviço da Igreja – não se
encerravam num convento: ficavam



no meio da rua, entre os seus iguais.
Este é o nosso caso, dado que não nos
temos de diferenciar em nada dos
nossos companheiros e dos nossos
concidadãos» [60].

E um pouco mais adiante na mesma 
Instrução expõe o motivo pelo qual
alguns membros do Opus Dei vivem
o celibato ou a virgindade: «Tende
sempre presente que é o Amor – o
Amor dos amores - o motivo do nosso
celibato: não somos portanto
solteirões, porque o solteirão é uma
criatura desgraçada que nada sabe
de amor» [61]. O celibato, recorda
noutro momento, proporciona
«maior liberdade de coração e de
movimentos, para dedicar-se
estavelmente a dirigir e sustentar
empreendimentos apostólicos,
também no apostolado secular» [62].

Se lançarmos o nosso olhar à
primitiva cristandade apercebemo-
nos de que a motivação, para viver o



celibato e a virgindade por parte dos
fiéis correntes, é a mesma que acaba
de mencionar S. Josemaria [63].

b) Santificação na vida social

A variada composição da sociedade
servia a S. Josemaria de excelente
ocasião para mostrar a riqueza
santificadora que é oferecida ao
cristão de todos os tempos,
começando pelos primeiros. Assim o
expressava numa das suas Cartas :
«Tal como entre os primeiros
seguidores de Cristo, nos nossos
Supranumerários está presente toda
a sociedade actual, e o estará sempre:
intelectuais e homens de negócios;
profissionais e artesãos; empresários
e operários; gente da diplomacia, do
comércio, do campo, das finanças e
das letras; jornalistas, homens do
teatro, do cinema e do circo,
desportistas. Jovens e anciãos. Sãos e
doentes. Uma organização
desorganizada, como a própria vida,



maravilhosa; especialização
verdadeira e autêntica do
apostolado, porque todas as vocações
humanas –honestas, dignas– tornam-
se apostólicas, divinas» [64].

Para quem conheça o pensamento do
Fundador do Opus Dei, as palavras
que acabamos de transcrever situar-
se-ão perante um aspecto central
entre as realidades que se hão-de
santificar, conforme o espírito do
Opus Dei: o trabalho ordinário [65].
Nesta perspectiva podemos ler a
seguinte reflexão de Sulco: «Está a
ajudar-te muito, dizes-me, este
pensamento: desde os primeiros
cristãos, quantos comerciantes terão
sido santos?

E queres demonstrar que também
agora isso é possível... O Senhor não
te abandonará nesse empenho» [66].

É relevante que, neste ponto, como
em muitos outros, depois de
procurar a referência testemunhal



dos primeiros fiéis, S. Josemaria salte
imediatamente para a concretização
que é aplicável ao homem dos nossos
dias. Nota-se que a sua sintonia com
os primeiros seguidores de Cristo não
se fica no plano da “teoria”, mas
lateja com força o seu zelo apostólico
por aquelas pessoas que possam
receber a sua mensagem. É claro
para S. Josemaria o sentido
santificador do trabalho, a partir do
chamamento à santidade que está
presente em qualquer cristão: «A
atitude de um homem de fé é olhar
para a vida, em todas as suas
dimensões, com uma perspectiva
nova: a que nos dá Deus. (…) Esta é a
razão pela qual vos haveis de
santificar, contribuindo ao mesmo
tempo para a santificação dos outros,
vossos iguais, precisamente
santificando o vosso trabalho e o
vosso ambiente» [67].

Ainda que já tenhamos aludido a
isso, pode ser conveniente recordar



aqui, as grandes dificuldades da vida
cultural e política que impregnavam
a sociedade na época imperial
romana, e que os primeiros fiéis
tiveram de superar. Permita-se-nos
trazer à memória, apenas
enumerando, alguns dos mais
importantes obstáculos que tiveram
de suportar: as perseguições do
Império Romano [68], com a
sequência de martírios [69] ao longo
de três séculos; os ataques da elite
intelectual, entre os quais se
destacam Frontão de Cirta, Celso e
Porfírio [70]; as troças burlescas de
autores como Luciano [71]; a
condenação da opinião pública [72];
as acusações de ateísmo, de cultos
estrangeiros, de charlatanismo e de
magia, de antropofagia, etc. [73]. A
resposta cristã, ainda que existam
variantes na sua formulação, é
inequívoca: proclamar a verdade,
cumprindo o mandato de Jesus [74],
mesmo à custa de que essa actuação
acarrete a morte a quem a manifeste.



3. Projecção apostólica

Proclamar a verdade de Cristo, como
dizíamos, é a grande tarefa dos
primeiros cristãos e, por isso, será
um dos grandes atractivos que
descobrirá neles S. Josemaria. Para
ele este modo de actuar apostólico
será também um exemplo para os
homens do nosso tempo: «Para
seguir os passos de Cristo, o apóstolo
de hoje não vem reformar nada, e
menos ainda desentender-se da
realidade histórica que o rodeia...
Basta-lhe actuar como os primeiros
cristãos, vivificando o
ambiente» [75].

Mas ainda que a razão de fundo
neste modo de proceder seja sempre
a de seguir Cristo, o Fundador do
Opus Dei dá-se conta da falta de
conhecimento da verdade de Jesus
no mundo circundante [76] e,
portanto, o seu olhar dirige-se
também para os primeiros fiéis, que



se encontraram com o mesmo
problema: «Volta-se a repetir, na
nossa vida, a vida dos primeiros
cristãos. Também nós encontramos
no nosso caminho, em tantas
ocasiões, a mais desoladora
ignorância religiosa, que nos exige
um profundo e continuado
apostolado da doutrina. E isto não só
entre os pagãos do nosso tempo, mas
também entre não poucos que se
ofenderiam se não se lhes chamasse
católicos» [77].

Outra característica, a destacar, é o
modo personalizado da acção
apostólica que encontramos’ feito
realidade, na conduta dos cristãos da
primeira hora [78]:

«Assim actuaram os primeiros
cristãos. Não tinham, em virtude da
sua vocação sobrenatural, programas
sociais nem humanos para cumprir;
mas estavam invadidos de um
mesmo espírito, de uma concepção



da vida e do mundo, que não podia
deixar de ter consequências na
sociedade em que viviam.

Com um apostolado pessoal
semelhante ao nosso, foram fazendo
prosélitos e, durante o seu cativeiro,
já enviava Paulo às igrejas as
saudações dos cristãos que viviam na
casa do César ( Fil 4, 22). Não vos
comove a carta que o Apóstolo dirige
a Filémon, que é testemunho vivo de
como o fermento de Cristo, sem
directamente o pretender, tinha dado
um novo sentido, pelo influxo da
caridade, às estruturas da sociedade?
(cfr. Fil 8-12; Ef. 6, 5ss.; Col. 3, 22-25; 1
Tim 6, 1 e 2; 1 Ped 2, 18ss.).

Somos de ontem e enchemos já a orbe
e todas as vossas coisas: as cidades,
as ilhas, as aldeias, os municípios, os
concelhos, os próprios
acampamentos, as tribos, as decúrias,
o palácio, o senado, o foro: só vos
deixámos os vossos templos ,



escrevia, pouco depois de passado
um século, Tertuliano (Tertuliano, 
Apologeticus, 37)» [79].

Mesmo que estas últimas palavras de
Tertuliano haja que tomá-las com
alguma cautela, dada a vehementia
cordis do escritor africano, é
indiscutível que a expansão do
cristianismo nos fins do século II e
princípios do III é muito
considerável, dentro das fronteiras
do Império Romano [80]. Na linha
argumentativa de S. Josemaria, a
citação tertuliana serve-lhe para
mostrar a eficácia do apostolado
individualizado que praticaram os
nossos primeiros irmãos na fé.

Um aspecto do apostolado individual
é o de testemunhar, com a própria
vida, a fé que se professa. O tema
tem uma profunda raiz bíblica [81] e
patrística [82], e é um ponto essencial
da mensagem cristã: a coerência
entre a fé e a sua prática na vida do



seguidor de Cristo. Daqui que S.
Josemaria o recorde aos seus filhos:
«E desta maneira, com um
apostolado individual, silencioso e
quase invisível, levam a todos os
sectores sociais, públicos e privados,
o testemunho de uma vida
semelhante à dos primeiros fiéis
cristãos» [83].

Mas não se pode esquecer que o
testemunho cristão está alimentado e
promovido pela caridade. Assim o
põe de manifesto S. Josemaria na sua
homilia Com a força do Amor de
1967: «Que bem puseram em prática
os primeiros cristãos esta caridade
ardente, que sobressaía e
transbordava dos limites da simples
solidariedade humana ou da
benignidade de carácter. Amavam-se
uns aos outros de modo afectuoso e
forte, através do Coração de Cristo.
Um escritor do século II, Tertuliano,
transmitiu-nos o comentário dos
pagãos, comovidos ao presenciarem



o comportamento dos fiéis de então,
tão cheio de atractivo sobrenatural e
humano: Vede como se amam ,
(Tertuliano, Apol. XXXIX ),
repetiam» [84].

Contudo, o testemunho deve ir
acompanhado da palavra, que tem
uma enorme força comunicativa, e
como sempre Cristo é a referência
suprema. Do seu desejo de diálogo
aprenderão as primeiras gerações
cristãs a levar a cabo um apostolado
dialógico [85]. Escutemos neste
sentido o que o Fundador escrevia
aos seus filhos:

«Poderíamos continuar folheando o
Evangelho e contemplar tantas
conversas de Jesus com os homens:
toda a sua vida foi um contínuo
diálogo, em busca das almas; os
primeiros Doze, para pregar o
Evangelho, tiveram uma conversa
maravilhosa com todas as pessoas
que encontraram, que procuraram,



nas suas viagens e peregrinações.
Não haveria Igreja, se os Apóstolos
não tivessem mantido esse diálogo
sobrenatural com todas aquelas
almas. Porque o apostolado cristão
não é mais que isso. ergo fides ex
auditu, auditus autem per verbum
Christi ( Rm 10, 17); já que a fé
provém do ouvir, e o ouvir depende
da pregação da palavra de Jesus
Cristo.

Que bem o entenderam as primeiras
gerações cristãs, das que tanto gosto
de falar, porque são um modelo da
nossa vocação!» [86].

Um exemplo mais de como a
primeira geração cristã valorizava a
palavra para comunicar a mensagem
de Jesus, no-lo glosa S. Josemaria com
grande expressividade na homilia 
Para que todos se salvem:

«Vem agora a propósito recordar um
episódio que põe em evidência o
esplêndido vigor apostólico dos



primeiros cristãos. Não tinha
passado um quarto de século desde
que Jesus subira aos céus e já em
muitas cidades e povoados se
propagava a sua fama. A Éfeso chega
um homem chamado Apolo, varão
eloquente e versado nas Escrituras.
Estava instruído no caminho do
Senhor; pregava com fervor de
espírito e ensinava com exactidão o
que dizia respeito a Jesus, embora só
conhecesse o baptismo de João ( Act
18, 24-25).

Na mente desse homem já se tinha
insinuado a luz de Cristo. Ouvira
falar d'Ele e anuncia-O aos outros.
Mas ainda lhe faltava um pouco de
caminho para se informar mais,
abraçar totalmente a fé e amar
deveras o Senhor. Áquila e Priscila,
um casal em que ambos são cristãos,
ouvem as suas palavras e não ficam
inactivos, indiferentes. Não pensam:
este já sabe bastante; não temos por
que lhe dar lições. Como eram almas



com autêntica preocupação
apostólica, foram ter com Apolo, 
levaram-no consigo e instruíram-no
mais a fundo na doutrina do Senhor ( 
Act 18, 26) [87].

O comentário do Fundador do Opus
Dei a esta passagem dos Actos dos
Apóstolos mostra a sua admiração
pelo vigor do zelo apostólico, que
impregna todo o episódio narrado,
mas ao mesmo tempo faz finca-pé na
pronta determinação que leva
Priscila e Áquila a instruir Apolo. É a
mesma determinação que não se
deterá nem sequer nos momentos
supremos do martírio, aproveitando,
inclusive uma ocasião tão
excepcional, para aproximar a Cristo
também os próprios perseguidores, e
procurar assim a sua conversão [88].

O apostolado pessoal baseado no
amor, terá também a característica
do entusiasmo, própria de quem
descobre as imensas riquezas da



mensagem cristã. Escreve a este
propósito S. Josemaria: «Parece-me
tão bem a tua devoção pelos
primeiros cristãos, que farei o
possível por fomentá-la, para que
exercites – como eles – cada dia com
mais entusiasmo, esse Apostolado
eficaz de discrição e de confidência
[89].

Uma última questão, que se
instalaria no terreno da finalidade de
qualquer acção apostólica, é a dos
resultados. S. Josemaria Escrivá
responde, com grande realismo, sem
cair em utopias e, com o aval de
quem o tem bem experimentado, que
dependerão da resposta ao
chamamento à santidade: «A eficácia
do nosso apostolado dependerá
sempre do nosso empenho por ser
santos. E a santidade tem agora os
mesmos meios que nos tempos dos
primeiros cristãos: não há
outros» [90].



Resumo conclusivo

Uma primeira impressão que
provoca a leitura dos textos
seleccionados de S. Josemaria é a sua
proximidade, quase imediata, com os
primeiros seguidores de Jesus. Tem-
se a sensação de ter superado a
barreira do tempo. Por outro lado,
estes escritos destilam frescura e
calor, quer dizer, os primeiros
cristãos não são uma referência a
que se alude de forma “teórica”, mas,
antes, têm o vigor daqueles que
encarnaram com plenitude a
doutrina de Cristo. Nota-se que o
Fundador do Opus Dei sintoniza as
suas próprias vivências espirituais
com o modelo que eles representam.
Nesta mesma linha há que registar os
seus comentários às passagens da
Escritura, especialmente do livro dos 
Actos dos Apóstolos , que
protagonizam o trabalho apostólico
dos primeiros seguidores de Cristo.



O testemunho dos primeiros fiéis,
quanto à santificação da vida
ordinária, representa uma maneira
de viver o cristianismo, que tem o
atractivo do recém-nascido e ao
mesmo tempo a plenitude de quem
seguiu o Senhor com todas as
exigências que Ele assinalou. Ficou
muito evidenciado que o
chamamento à santidade é o mesmo
no século I que nos nossos dias, não
só quanto à sobrenaturalidade
intrínseca do mesmo, mas também
em relação aos meios para a
alcançar. O mesmo sucede com as
exigências da vida cristã: a santidade
vivida pelos nossos primeiros irmãos
na fé estava fundamentada no
baptismo, com uma nota de
radicalidade que leva o discípulo de
Cristo, até ao martírio. Tenha-se em
conta, além disso, que este
chamamento à santidade tinha lugar
no meio do mundo, quer dizer, na
vida ordinária e entre pessoas de
todos os estratos sociais, e em não



poucas ocasiões com sérias
dificuldades políticas e sociais. Esta
plenitude da vida cristã é a que S.
Josemaria Escrivá verá reflectida nos
fiéis do Opus Dei.

Reparando também na dimensão
apostólica dos primeiros cristãos, S.
Josemaria descobrirá uns perfis de
actuação personalizada, que são
pautas de conduta aplicáveis aos
nossos dias, avalizadas além disso
pelos resultados positivos alcançados
nos três primeiros séculos. Assim,
numa esplêndida unidade, se
conjugam o testemunho de umas
pessoas que vivem a mensagem de
Jesus, e o conteúdo dessa mensagem,
que se comunica pessoa a pessoa no
próprio ambiente familiar e social.

Notas:

[1] Assim o manifestava em 1933: «A
nossa maior ambição há-de ser a de
viver como viveu Cristo Senhor
Nosso: como viveram também os



primeiros fiéis, sem que haja divisão
por motivos de sangue, de nação, de
língua ou de opinião (S. Josemaria, 
Carta 16-VII-1933 , n. 19).

[2] S. Josemaria Escrivá de Balaguer, 
Consideraciones Espirituales .
Imprenta Moderna, Cuenca 1934, p.
99. Este ponto será reproduzido
integralmente em Camino , Gráfica
Turia, Valência 1939, n. 925.

[3] A título de exemplo basta-nos
recordar o número de citações de
Santo Agostinho, que figuram nas
suas Homilias (cfr. D. Ramos-Lissón, 
La presencia de San Agustín en las
Homilías del Beato Josemaría Escrivá
de Balaguer , em «Scripta Theologica»
25 (1993) 901-942), cfr. id. El uso de
los “loci” patrísticos en las « Homilías
del Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer» ; em «Anuario de Historia
de la Iglesia» 2 (1993) 17-28.

[4] A última referência escrita que
encontrámos procede de uma



homilia, O matrimónio vocação
cristã , pronunciada no Natal de 1970
(S. Josemaria, Cristo que passa, nn.
29-30). Quando já está no último
trecho da sua vida terrena, voltaria a
recordar aos seus filhos do Opus Dei:
«De vós se pode dizer o mesmo que
dos primeiros cristãos: olhai como se
amam» (19-II-1975 na Guatemala).

[5] Cfr. S. Josemaria, Carta 24-
X-1965 , n. 13.

[6] Deduzimos este termo ad quem
pela menção (cfr. mais adiante a nota
n. 9) de S. Sebastião na Instrução , 8-
XII-1941, n. 90, nota 128. Este santo
sofreu o martírio durante a
perseguição de Maximiano (+ aprox.
304).

[7] Alguns autores, como A.
Hamman, consideram primeiros
cristãos os que viveram durante os
dois primeiros séculos, como mostra
o título de uma conhecida obra sua: 
La vie quotidienne des premiers



chrétiens (95/197) , Hachette, Paris,
1971.

[8] Cfr. A. D’ors, Derecho Privado
Romano , 9ª ed, Eunsa, Pamplona
1997, pp. 48-53; 275-304.

[9] Mons. Álvaro del Portillo, nota
128 em São Josemaria, Instrução , 8-
XII-1941.

[10] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , n. 24. Neste mesmo
sentido ver ibid. , n. 62.

[11] Cfr. S. Josemaria, Carta 11-
III-1940 , n. 21.

[12] Cfr. F. Ocáriz, La filiación divina,
realidad central en la vida y en la
enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer , em VV. AA., Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei, 2ª ed., Eunsa, Pamplona
1985 p. 178 s.; S. Garofalo, El valor
perenne del Evangelio , em «Scripta
Theologica » 24 (1992) 27; J Burggraf, 



El sentido de la filiación divina , em
M. Belda e outros (eds) Santidad y
mundo, Estudios en torno a las
enseñanzas del Beato Josemaría
Escrivá , Eunsa Pamplona 1996, pp.
109-127.

[13] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
133. Convém fazer notar o emprego
do termo endeusamento , pois vemos
nele um equivalente ao de “théosis”,
théopoiesis (=“deificação”,
“divinização”) que aparece já em
Clemente de Alexandria ( 
Protréptico , XI, 114, 4 [ ISC 2, 183])
expressão será muito utilizada pelos
Padres da Igreja no Oriente, e conta
com uma rica polissemia à hora de
expressar a acção do Espírito Santo
no cristão (cfr. G.W.H. Lampe, A
Patristic Greek Lexicon , 2ª ed. ,
Claredon Press, Oxford 1968, pp. 649
s; B. P. T. Bilaniuk, The mystery of
theosis or divinization, em
«Orientalia Chistiana Analecta» 195
(1973) 337-359.



[14] S. Josemaria, Caminho , n. 469; 
Forja , n. 622.

[15] Acta Sanctorum , Joannes
Meursium, Antwerp-Bruxelles, 1643
ss; Martyrologium Romanum ,
Marietti, Torino 1922.

[16] Cfr. G. Friedrich, s.v. Evangelion ,
em «Grande Lessico del Nuovo
Testamento» 3, 1060-1106.

[17] Cfr. D. Ramos-Lissón, La novità
cristiana negli apologisti del II secolo,
em «Studi e Ricerche sull’Oriente
Cristiano», 15 (1992), 18s.

[18] Cfr. A. J. Festugière, Le monde
gréco-romain au temps de Notre
Seigneur , I, Bloud & Gay, Paris 1935,
pp. 53 s.

[19] Cfr. G. Bardy, La conversión al
cristianismo durante los primeros
siglos , trad. esp., Desclée de
Brouwer, Bilbao 1961, pp. 136-157.



[20] S. Josemaria, Carta, 11-III-1940 ,
n. 21.

[21] S. Josemaria, Carta, 9-I-1932 , n.
91.

[22] S. Josemaria, Carta, 25-I-1961 , n.
13.

[23] S. Josemaria, Carta, 11-III-1940 ,
n. 21.

[24] Cfr. D. Ramos-Lissón, El
seguimiento de Cristo (En los orígenes
de la espiritualidad de los primeros
cristianos) , em «Teología Espiritual»
30 (1986) 3-27.

[25] Cfr. D. Ramos-Lissón, El
seguimiento de Cristo (En los orígenes
de la espiritualidad de los primeros
cristianos) , em «Teología Espiritual»
30 (1986) p. 25; D. Ramos-Lissón, La
radicalidad de la vida espiritual de los
primeros cristianos , em «XX Siglos» 5
(1994) 42-57.



[26] Cfr. Mt 19, 29 (=Mc 10, 29; Lc 18,
29). É uma renúncia que afecta,
inclusive, ao próprio eu (cfr. Mt 10,
39; 16, 24; Lc 14, 25-33; Jo 12, 23-26).

[27] Cristo que passa, n. 134. Um bom
comentário a este texto encontramo-
lo em J. M. Casciaro, La santificación
del Cristiano en medio del mundo , em
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
y el Opus Dei , pág. 117 ss.

[28] Cfr. Mt 5, 48.

[29] S. Josemaria, Caminho , n. 291.

[30] Inácio de Antioquia, Romanos , V,
2-VI, 3 (FPatr 1, 154-156).

[31] O próprio Inácio de Antioquia
afirmará esta disposição no cristão
dizendo: «Se por Este não estamos
dispostos a morrer [para participar]
na Sua paixão, a Sua vida não está
em nós» ( Magnésios V, 2 [ FPatr 1,
130]); cfr Efésios , X, 3 (FPatr 1, 114).



[32] Assim o expressava Clemente de
Alexandria no século II: «Se o
martírio consiste em confessar a
Deus, a alma que vive puramente no
conhecimento de Deus, que obedece
aos Seus mandamentos, é mártir na
vida e nas palavras (…) este homem é
bem-aventurado, por que leva a cabo
não o martírio ordinário, mas o
martírio gnóstico, deixando-se guiar
de acordo com o Evangelho, por
amor do Senhor» ( Stromata IV, 4, 15
[GCS 52, 255]). Convém esclarecer
que Clemente emprega aqui a
palavra “gnóstico” no sentido
genuíno da “gnosis cristã”, quer
dizer, de “autêntico conhecedor de
Deus”. Isto é algo totalmente distinto
dos gnósticos heterodoxos, que teve
que combater o próprio Clemente na
sua cidade de Alexandria.

[33] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , n. 62.

[34] S. Josemaria, Caminho , n. 622.



[35] S. Josemaria, Caminho , n. 848.

[36] Cfr. A. Aranda, El Cristiano Alter
Christus, ipse Christus en el
pensamiento del beato Josemaría
Escrivá de Balaguer, em VV. AA., 
Santidad y mundo , cit., pp. 129-187.

[37] S. Josemaria, Forja , n. 10. No
mesmo sentido se pode citar também
Caminho , n. 470; Carta 19‑III‑1967 ,
n. 139.

[38] Sobre os aspectos mais
relevantes da oração nos primeiros
séculos do cristianismo ver: A.
Hamman, La oración , trad. esp.,
Herder, Barcelona 1967, pp. 439-776.
A vida de oração como atitude
contemplativa tem um lugar
destacado nos escritos de S.
Josemaria: Ver por exemplo: S.
Josemaria Escrivá de Balaguer, Vida
de oração , em Amigos de Deus , nn.
238-255. Sobre este aspecto na sua
vida e doutrina: cfr. J. M. Casciaro, La
santificación del Cristiano en el medio



del mundo , pp. 150-157; F. Ocáriz, La
filiación divina, realidad central en la
vida y en la enseñanza de Mons.
Escrivá de Balaguer , em Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei , pp. 200-203; G. Cottier, La
oración y la estructura fundamental
de la fe, en Santidad y mundo , cit. ,
pp. 91-108; M. Belda, Contemplativos
en medio del mundo , em «Romana»
27 (1998) 326-340.

[39] A representação iconográfica de
pessoas em oração (“orantes”) teve
uma enorme influência na arte cristã
dos primeiros séculos (cfr. H.
Leclercq, s.v., orante, em
«Dictionnaire D’Archéologie
Chrétienne et de Liturgie», 12,
2291‑2322).

[40] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
119.

[41] S. Josemaria, Instrução , 9-I-1935,
n. 258.



[42] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
242.

[43] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
116.

[44] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
8.

[45] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
107.

[46] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
8

[47] Basta rever as suas homilias em 
Cristo que passa e em Amigos de Deus
para chegar a essa conclusão.

[48] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
63. A citação reproduzida no texto
está tomada da Epístola a Diogneto,
VI, 1-10 (SC 33 bis, 64-66).

[49] Cfr. M. A. Tabet, La santificación
en la propia situación de vida.
Comentario exegético a 1 Cor 7,
17-24 , em «Romana» 6 (1988/1)



169-176; G. Dalla Torre, La animación
Cristiana del mundo, en Santidad y
mundo , pp. 191-210.

[50] Cfr. S. Josemaria, O matrimónio
vocação cristã, em Cristo que passa ,
nn. 22-38. Ver também C. Burke, El
Beato Josemaría Escrivá y el
matrimonio, Camino humano y
vocación sobrenatural , em
«Romana» 19 (1994/2) 374-384; F. Gil
Hellín, La vida familiar, camino de
santidad , em «Romana» 20 (1995)
224-236; B. Castilla Cortazar, 
Consideraciones sobre la antropología
“varón-mujer” en las enseñanzas del
Beato Josemaría Escrivá , em
«Romana» 21 (1995/2) 434-447. Sobre
o conceito de família nesta época ver
A. de Mier Vélez, Aspectos relativos al
término “familia” en el cristianismo
antiguo , em «Religión y Cultura» 30
(1994) 437-463.

[51] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
30. Noutra ocasião reproduzirá um



texto de Tertiuliano ( Ad uxorem, II,
8, 6 [CCL 1,393-394], em que se
descreve a excelência do matrimónio
cristão ( Ibid, n. 29).

[52] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo. N. 193. Temos notícia
de algumas “igrejas domésticas”: a
que se reunia na casa de Estéfanes (1 
Cor 1, 16); a da casa de Filémon ( 
Flm , 2); a de Cornélio ( Act 16, 15); a
de Lídia ( Act 16, 31); a de Onesíforo
(2 Tim 1, 16). A actividade de Santo
Inácio de Antioquia também a deve
ter realizado casa a casa (cfr. 
Smirneos, XIII, 1 ([Patr 1, 178-180]).
Esta situação perdura ao longo do
século II, segundo nos testifica
Justino, pois nas Actas do seu
martírio à pergunta do perfeito
Rústico sobre o lugar onde se reunia
com os cristãos , Justino responde-
lhe: «Onde cada um prefere e pode» (
Acta Justini et soc, III, 1 [BAC 75,
312]).



[53] S. Josemaria, Carta , 6-V-1945 , n.
23.

[54] A expressão concreta que
nalgumas ocasiões empregava o
Fundador do Opus Dei para definir a
Obra era: «O Opus Dei é uma
pequena parte da Igreja» (P.
Rodríguez, O Opus Dei como
realidade eclesiológica , em P.
Rodríguez-F. Ocáriz-J. L. Illanes, O
Opus Dei na Igreja , Rei dos Livros,
Lisboa 1994, p. 20).

[55] Cfr. S. Josemaria, Instrução,
mayo-1935 , n. 1.

[56] S. Josemaria, Instrução,
mayo-1935 , 85. Completa esta 
passagem da Instrução , uma nota
(155) de D. Álvaro del Portillo, que
explica o seu sentido: «Trata-se,
realmente, de um regresso aos
primeiros tempos do cristianismo,
nos quais os fiéis tinham cor unum et
anima una ( Act 4, 32) e, cheios desse 
carinho evangélico, reuniam-se nos



lares de uns e de outros, para louvar
e dar graças a Deus; para receber a
formação, ouvindo a palavra divina,
explicada de modo conveniente
conforme as necessidades de cada 
pequena comunidade , e para fazer os
seus planos de apostolado e
proselitismo. – Estes são,
precisamente, os fins das reuniões
nos lares dos nossos irmãos
Supranumerários, fonte real de vida
fraterna e de caridade.

[57] Sobre a virgindade e o ascetismo
nos primeiros séculos pode
consultar-se: T. Camelot, Virgines
Christi. La virginité aux premiers
siècles de l’église , Paris 1944;
J.Joubert, La virginité ou les vrais
noces , na «Revue de Droit
Canonique» 40 (1990) 117. 133.

[58] Cfr. Mt 19, 12. A virgindade e
celibato eram muito apreciados na
antiga Igreja. Podemos mencionar
alguns testemunhos: Clemente



Romano, Epístola aos Coríntios , I, 38,
2 (FPatr 4, 120); Inácio de Antioquia,
Epístola aos Esmírnios , XIII, 1 (FPatr
1, 178-180); Hermas, Pastor , Visões I,
2, 4; II, 3, 2 (FPatr 6, 66; 78); 
Semelhanças IX, 29, 1; IX, 31, 3 (FPatr
6, 274;276-278); Minucio Félix, 
Octávio , 31 (CSEL 2,44-45); Cipriano, 
Sobre o vestuário das virgens , 3-6
CSEL 3/1, 189-192); Metódio de
Olimpo, Banquete , Hino (SC 95,
310-321).

[59] O nascimento do monacato, com
o consequente afastamento do
mundo é um fenómeno posterior que
tem as suas origens em finais do
século III (cfr. L. Bouyer, La
spiritualité du Nouveau Testament et
des Pères, Aubier , Paris 1966, p. 369).

[60] S. Josemaria, Instrução, 8-
XII-1941 , n. 81.

[61] S. Josemaria, Instrução, 8-
XII-1941 , n. 84.



[62] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , n. 92.

[63] Como pequena amostra
podemos citar o que escreve
Atenágoras no século II: «E até é fácil
encontrar a muitos entre nós,
homens e mulheres, que chegaram à
velhice celibatários, com a esperança
de trato mais íntimo com Deus» ( 
Legación, 33 [BAC 116, 703-704]).

[64] S. Josemaria, Carta, 9-I-1959, n.
11.

[65] Sobre a santificação do trabalho
no pensamento de S. Josemaria: J. L.
Illanes, La santificación del trabajo ,
Palabra, Madrid 1981; Id., Trabajo,
caridad, justicia, en Santidad y
mundo , pp. 211-242; J. M. Aubert, La
santificación del trabajo, en Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei , pp. 215-224; P. P. Donati, El
significado del trabajo en la
investigación sociológica actual y el
espíritu del Opus Dei , em «Romana»



22 (1996/1) 122-134. Sobre o trabalho
e a espiritualidade dos primeiros
cristãos: S. Felici (Ed.), Spiritualità del
lavoro nella catechesi dei Padri del III-
IV secolo, (Biblioteca de Scienze
Religiose 75), LAS, Roma 1986; A.
Quacquarelli, L’educazione al lavoro:
dall’antica comunità cristiana al
monachesimo primitivo, em «Vetera
Christianorum» 25 (1998) 149-163.

[66] S. Josemaria, Sulco , n. 490.

[67] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
46. Toda a homilia, Na oficina de S.
José , numa apertada síntese, o
pensamento do Fundador do Opus
Dei sobre a santificação do trabalho:
cfr. C risto que passa, nn. 39-56.

[68] Cfr. P. Allard, Histoire des
persécutions pendant les deux
premiers siècles , 2 vols., 3ª ed.,
Gabalda, Paris 1903-1905; T.
Baumeister, Mártires y perseguidos
en el cristianismo primitivo , em
«Concilium» (E) 19 (1983) 312-320; J.



Siat, La persécution des chrétiens au
début du IIe s., d’après la lettre de
Pline le Jeune et la réponse de Trajan
en 112 , em «Études Classique» 63
(1995) 161-170.

[69] Cfr. L. Cignelli, Significato del
martirio: Pensieri dei Padre della
Chiesa, em «Studi Francescani» 92
(1995) 19-41.

[70] Cfr. P. de Labriolle, La réaction
païenne. Étude sur la polémique
antichrétienne du I au VI siècle ,
Artisan du Livre, Paris 1948; D.
Ramos-Lissón, Alegorismo pagano e
alegorismo cristiano en Orígenes. La
polémica contra Celso , em A.
González Blanco (Ed.), Cristianismo y
aculturación en tiempos del Imperio
Romano , em « Antiguedad y
Cristianismo» (Múrcia) 7 (1990)
125-136.

[71] Luciano, De morte Peregrini,
Loeb Classical, Havard University
Press- William Heinemann,



Cambridge (Ma) – London 1962,
Lucian, V, pp. 1-51.

[72] Um eco desta condenação
encontramo-lo em Tertuliano, 
Apologeticum, III, 1 (CCL 1, 91).

[73] Cfr. H. Leclercq, Accusations
contre les chrétiens , em
«Dictionnaire D´Archéologie
Chrétienne et de Liturgie» 1, 265 y ss.

[74] Mc 16, 15. Temos os testemunhos
dos Apologistas cristãos dos séculos
II e III. A título de exemplo do que
dizemos podemos acrescentar um
texto de Aristides que o corrobora:
«Estão dispostos [os cristãos] a dar as
suas vidas por Cristo, pois guardam
com firmeza os seus mandamentos,
vivendo santa e justamente de
acordo como lhes ordenou o Senhor
Deus, dando-Lhe graças a todo o
momento por toda a comida e bebida
e pelos outros bens (…). Este é, pois,
verdadeiramente o caminho da
verdade, que conduz aos que por ele



caminham para o reino eterno,
prometido por Cristo na vida
futura» ( Apologia, XV, 10-11 [BAC
116, 131]).

[75] S. Josemaria, Sulco , n. 120.No
mesmo sentido se expressa em 
Caminho, n. 376.

[76] A mente perspicaz de Clemente
de Alexandria detectava já na sua
época que «não existe outro mal que
a ignorância» ( Stromata, VI, 113, 3
[GCS 52, 488]).

[77] S. Josemaria, Carta, 15-VIII-1953,
n. 19. A necessidade de dar doutrina
leva-o a associá-la também ao campo
da opinião pública ( Carta 30-
IV-1946 , n. 73).

[78] Cfr. G. Bardy, La conversión ao
cristianismo durante los primeros
siglos, ci. , pp. 294-307.

[79] S. Josemaria, Carta, 9-I-1959, n.
22.



[80] Cfr. K. Baus, Manual de Historia
de la Iglesia , dirigida por H. Jedin, I,
trad. esp. , Herder, Barcelona 1966,
pp. 311‑319.

[81] Cfr. Mt 5, 16; Tg 2, 17.

[82] Cfr. Inácio de Antioquia, 
Magnésios, IV (FPatr 1, 130); Efésios
X, 1-2(FPatr 1, 114).

[83] S. Josemaria, Instrução,
mayo-1935, n. 94.

[84] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
225.

[85] Cfr. D. Ramos-Lissón, El diálogo
entre el poder político romano y los
cristianos, según la literatura de los
tres primeros siglos , em D. Ramos-
Lissón (ed.), El diálogo Fe-Cultura en
la Antiguedad Cristiana , Eunate,
Pamplona 1996, pp. 199-225.

[86] S. Josemaria, Carta 24-X-1965, n.
13.



[87] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
269.

[88] Podemos citar por exemplo a
acção apostólica da mártir
Potamiena que consegue a conversão
do soldado Basílides, a caminho do
martírio, tal e como no-lo conta
Eusébio de Cesareia, História
eclesiástica , VI, 5. Cfr. D. Ramos-
Lissón, La conversion personnelle
dans la littérature des martyrs dans
l’antiquité chrétienne (I-III siècles) ,
em «Studia Patristica» 29 (1997)
101-108.

[89] Caminho, n. 971. Um exemplo de
viver esse entusiasmo dos primeiros
fiéis é o recolhido nos Actos dos
Apóstolos , protagonizado por
Cleofas e o seu companheiro de
Emaús, e que deu lugar ao ponto 917
de Caminho . «“Nonne cor nostrum
ardens erat in nobis, dum
loquereturem in via?” – Não é
verdade que sentíamos abrasar-se-



nos o coração, quando nos falava
pelo caminho?”

Se és apóstolo, estas palavras dos
discípulos de Emaús deviam sair
espontaneamente dos lábios dos teus
companheiros de profissão, depois
de te encontrar a ti no caminho da
sua vida»

[90] S. Josemaria, Carta 19-III-1967, n.
139.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-exemplo-dos-
primeiros-cristaos-nos-ensinamentos-

de-s-josemaria/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-exemplo-dos-primeiros-cristaos-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-exemplo-dos-primeiros-cristaos-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-exemplo-dos-primeiros-cristaos-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-exemplo-dos-primeiros-cristaos-nos-ensinamentos-de-s-josemaria/

	O exemplo dos primeiros cristãos nos ensinamentos de S. Josemaria

