
opusdei.org

O Espírito Santo,
Amor que leva ao
Amor.

"O Espírito Santo, Amor que
leva ao Amor". Javier
Echevarría, 'Itinerarios de vida
cristã', Editorial Diel, 2007 (Cap.
3). Texto sobre a Terceira
pessoa da Santíssima Trindade,
o 'Grande Desconhecido'.

11/03/2006

«Vem, Pai dos pobres; vem, Dador de
graças; vem, Luz dos corações».
Assim reza a liturgia na solenidade



do Pentecostes, cantando a glória do
Espírito Santo e a plenitude dos seus
dons.

Essas palavras exprimem não só a
grandeza de Deus, mas também as
necessidades e aspirações das almas,
que desejam ardentemente a luz, a
alegria sem fim, a plenitude. A união
entre a riqueza infinita de Deus e a
nossa limitação contém um grande
ensinamento. Com efeito põe em
relevo que ficaríamos aquém na
compreensão do que significa
desejar ou amar se prestássemos
atenção apenas à situação de
indigência do homem. E mais ainda
se interpretássemos essa indigência
como fruto de um distanciamento
que Deus tivesse querido estabelecer
e manter entre Ele mesmo e a
criatura; Deus, lá nos céus, onde tudo
é esplendor e alegria; o homem cá na
terra, experimentando a inquietação,
a dor e a mágoa. Nada mais longe da
realidade. Todos saímos – cada uma,



cada um – das mãos amorosas de um
Deus que é nosso Pai, que enviou o
seu Filho ao mundo para nos salvar,
e que derramou o seu Espírito para
que nos ilumine e nos guie no
caminho que conduz até Ele.

Em nós, em cada um de nós,
renovou-se esse momento sublime de
amor divino que o livro do Génesis
recolhe ao relatar a criação do
homem. Deus olhou-nos com aquele
afecto de predilecção com que olhou
a figura inanimada, feita de barro da
terra, à qual insuflou «alento de
vida»; quer dizer não apenas a
capacidade de movimento, mas
também um sopro, uma força, um
espírito que vinha d’Ele e que
permitia aspirar a outra vida cheia
de grandeza, participando da
natureza divina da Santíssima
Trindade.

Depois da queda dos nossos
primeiros pais, Deus não nos retirou



o seu carinho, antes, por assim dizer,
o renovou e ampliou; e uma vez
realizada a Redenção, enviou-nos da
Cruz de Cristo o seu Espírito, o seu
próprio Amor. A maravilha daquele
primeiro dia de Pentecostes
actualiza-se na nossa própria alma
pelo Baptismo e pela Confirmação.
«Também nós – lemos numa das
cartas apostólicas – éramos noutro
tempo insensatos, desobedientes,
extraviados [...]. Mas quando se
manifestou a bondade de Deus, nosso
Salvador, e o seu amor aos homens,
salvou-nos, não pelas obras justas
que nós tivéssemos feito, mas pela
sua misericórdia, mediante o banho
da regeneração e da renovação no
Espírito Santo, que derramou
copiosamente sobre nós, por meio de
Jesus Cristo nosso Salvador».

A partir do momento do Baptismo –
simples e grandioso ao mesmo tempo
– o Espírito Santo começa a actuar
em nós, incitando-nos para que a



nossa vida caminhe de acordo com a
de Jesus. Pensemos nessa acção
sobrenatural que amadurece na
alma, inclusivamente quando,
meninos recém-nascidos, somos
inábeis para raciocinar a agradecer.
Demos graças agora, já crescidos nos
anos e na fé, respondendo com
generosidade a essa acção pela qual
o Espírito nos torna filhos do Pai no
Filho.

O DOM DO ESPÍRITO SANTO

O apóstolo S. João escreveu umas
palavras cheias de força e de fogo:
“Deus é Amor.” Nessa frase na qual
parece culminar a revelação cristã,
encontramos o melhor preâmbulo a
qualquer meditação sobre o Espírito
Santo.

Para interpretar correctamente esse
texto e, de modo especial, para
aprofundar no seu conteúdo,
recordemos a premissa com que o
Apóstolo a introduz: «Quem não ama



não chegou a conhecer a Deus».
Amar é, evidentemente, condição
indispensável para conhecer a um
Deus que é Amor: não se pode
conhecer o amor a não ser a partir
do amor e participando do amor.

O Espírito Santo revela-se na
Santíssima Trindade precisamente
como o próprio Amor com que o Pai
e Filho se amam mútua e
eternamente; ou, em expressão de
Santo Agostinho, como a comunhão
inefável entre o Pai e o Filho, o nexo
entre as duas primeiras Pessoas, cuja
profundidade e intensidade nos
transcendem de tal maneira que
superam o que a linguagem humana
é capaz de exprimir. Mas na graça –
prossegue Santo Agostinho – «este
abraço inefável do Pai e a sua
Imagem [...] difunde-se com infinita
liberalidade e abundância por todas
as criaturas»; e deste modo, em
virtude da acção do Espírito Santo
nas nossas almas, comunica-se-nos o



que não podíamos alcançar: o
conhecimento de Deus e do seu Amor
e, em última análise, a comunhão
com as três Pessoas divinas.

«Se alguém Me ama – declarou Jesus
Cristo na demorada e intima
conversa que teve com os discípulos
na Última Ceia, já a caminho da
Paixão – guardará a minha palavra, e
o Meu Pai o amará e viremos a ele e
faremos nele a nossa morada». Esse é
o mistério sublime que se realiza na
alma em graça, ao qual o Papa João
Paulo II, no decurso de uma
audiência, qualificou como «a maior
e mais santa realidade na
espiritualidade religiosa do
cristianismo». Deus, a Trindade – o
Pai e o Filho com o Espírito de amor
que os une – inabita na alma de
quem vive de acordo com a palavra
de Cristo, actua nas nossas potências,
fomenta os nossos pensamentos, dá
força aos nossos projectos, eleva os
nossos afectos. Se acolher esse dom,



se abrir a sua liberdade a essa graça
divina, o homem diviniza-se. Sob a
acção do Paráclito, todos os seus
actos – grandes ou pequenos – se
convertem em manifestações de
amor, de amor a Deus e de amor aos
outros.

Neste derramar-se da Trindade sobre
as criaturas, o Espírito Santo, dom
primeiro e fonte dos outros dons,
marca a acção de Deus no mundo –
na história, na vida da Igreja, em
cada alma – com o sinete do amor, do
qual Dante cantou que move não só
os homens, mas também «o sol e as
outras estrelas». É um amor que tudo
atrai e tudo unifica. Se
considerarmos que o Espírito Santo
é, na vida intratrinitária, vínculo que
une o Pai e o Filho, comunhão
consubstancial e coeterna do Pai e do
Filho, compreenderemos que a
unidade oculta um dos reflexos mais
próprios da presença de Deus em
nós: unidade da vida pessoal,



coerência de cada um dos nossos
actos com a fé que professamos, com
a unidade da Igreja, com a unidade
afectiva e efectiva com os nossos
irmãos os homens.

Atrever-me-ia a dizer que este amor
à unidade, sinónimo ao mesmo
tempo de espírito universal, de
abertura de mente e de coração,
contém uma parte importante do que
espera dos cristãos a humanidade de
hoje, sulcada por divisões e
particularismos de toda a espécie.
Também sob este ponto de vista, o
Espírito Santo se revela como dom de
Deus, como presente necessário para
o mundo. Pensar na terceira Pessoa
da Trindade não significa meter-se
em questões longínquas, apenas
próprias de almas singulares;
significa alcançar a perspectiva mais
alta possível para compreender com
profundidade o homem e a história,
para entender as aspirações e os
sentimentos que brotam do coração e



para enfrentar as tarefas que a
actividade diária e as grandes
encruzilhadas da história colocam a
cada um.

Jesus prometeu aos seus: «Convém-
vos que eu me vá, pois se eu não me
for, o Paráclito não virá a vós. Se,
porém, eu me for, enviar-vo-lo-
ei» (Jo. 16,7). A vinda do Espírito
Santo – o Consolador, pois é esse o
significado do termo grego Paracletos
– coroa o desígnio da criação e da
redenção, completa a missão de
Cristo e instaura a comunicação
definitiva de Deus com os homens.

DOCILIDADE AO ESPÍRITO SANTO

O amor que o Espírito Santo infunde
nos corações – amor para o qual
fomos criados e no qual encontramos
a felicidade – mantém um querer
verdadeiro; não um sentimento vago,
superficial, passageiro, não
acompanhado palas obras, mas um
afecto generoso que leva à entrega. É



essa a essência do viver cristão, como
lembra frequentemente João Paulo II
citando uma conhecida passagem do
Concílio Vaticano II: «O homem,
única criatura terrestre que Deus
amou por si mesma, não pode
encontrar a sua própria plenitude a
não ser na entrega sincera de si
mesmo».

Deus, que se entregou por nós, deseja
que nos entreguemos a Ele. Deus
dirige a cada um as palavras que S.
Paulo escreveu aos fiéis de Corinto:
«Não procuro os vossos bens,
procuro-vos a vós». S. Josemaria
expressava deste modo essa mesma
ideia: «Jesus não se satisfaz “
partilhando”: quer tudo». O
panorama, à primeira vista, pode
assustar-nos; se, porém, tivermos
presente que o próprio Deus que
reclama a nossa entrega a torna
possível com os seus dons, com o
dom de si mesmo, dar-nos-emos
conta de que converter a nossa vida



numa oferenda grata a Nosso Senhor
está realmente ao nosso alcance.

A graça que se nos concedeu com a
efusão do Espírito Santo habilita-nos
a amar a Deus sem reservas, com
esse amor que, como vimos, à
participação daquele com que Deus
Pai nos amou até enviar o seu Filho
para que se fizesse homem e
derramasse o seu sangue por nós.

Quando a alma, movida pelo Espírito
Santo, orienta toda a sua existência
segundo as exigências do amor, o
que Deus pode pedir-lhe já não se
considera um conjunto de renúncias,
pesos e sacrifícios, mas de
oportunidades para encontrar a Deus
e unir-se mais a Ele. A maturidade do
sentido cristão alcança-se
precisamente através da vitória do
amor, que renuncia ao medo, ao
egoísmo ou, pelo menos, à
desconfiança.



Mas, como em tudo, na vida
espiritual não há vitória sem luta;
uma luta que se estende ao longo de
toda a existência. Com efeito,
estamos apegados a nós mesmos e,
com a nossa vista curta, tendemos a
considerar as coisas ao nível da terra,
a deixar-nos enganar pela satisfação
de um momento ou a afirmação do
nosso eu, em vez de abrirmos o
coração à grandeza dos planos
amorosos de Deus. Nesse itinerário
do nosso crescimento espiritual, o
Paráclito não deixa sequer um
instante de nos dar o seu impulso. A
única coisa que é necessária é que
nós sejamos dóceis às suas
inspirações.

A pessoa que procura secundar as
moções do Espírito Santo
experimenta a eficácia da sua ajuda.
Aquilo que parecia impossível
alcança-se, e aquilo que parecia duro
converte-se em ponto de partida para
uma resposta generosa. Há um hino



litúrgico que invoca o Paráclito como
«doce hóspede da alma, descanso no
nosso esforço, trégua no trabalho
duro, brisa nas horas de fogo, gozo
que enxuga as lágrimas e reconforta
nas aflições». É verdade: o Espírito
divino consola-nos no sofrimento,
tira-nos do perigo, anima-nos na
angústia, fortalece-nos na provação.
Com a sua assistência as dificuldades
deixam de cair como peso que
esmaga, para se converterem em
ocasião de entrega; mais ainda, em
encontro com Jesus. E deste modo o
que custava transfigura-se na Cruz
de Cristo e o esforço enche-se de
sentido.

Alguns teólogos descreveram o papel
do Espírito Santo na vida cristã com
a metáfora do barco: as virtudes
sobrenaturais do cristão, presentes
na alma pelo Baptismo, são
representadas pelos remos, que
reclamam para o seu manejo, o
esforço e a fadiga; os dons do Espírito



Santo seriam as velas impelidas pela
força do vento. A trajectória da
santidade cristã exige luta – peleja
gozosa, não resignada – porque o
amor, a felicidade verdadeira, não
abre caminho sem empenho e os
resíduos do pecado não se vencem
sem uma vontade decidida. Mas Deus
Espírito Santo ajuda-nos em todos os
momentos, concede-nos a força e,
com o crescer da graça, se nos
convier, far-nos-á sentir também as
suas consolações.

A acção do Paráclito mostra-se doce,
discreta. Não elimina a liberdade da
criatura – pressupõe-na sempre –
mas revela toda a sua potência
divina se encontra a nossa
cooperação. A Escritura ilustra a sua
intervenção recorrendo à metáfora
do vento, umas vezes impetuoso,
outras vezes suave, mas sempre
activo e eficaz; à do fogo que purifica
e abrasa; à da água que jorra até à
vida eterna...Imagens que devem



despertar em nós uma atitude firme
de esperança, de certeza, de plena
confiança nesse Deus que nos quer
santos.

Na primeira epístola de S. João
aparecem estas palavras: «O amor de
Deus consiste precisamente em
guardarmos os seus mandamentos; e
os seus mandamentos não são
pesados». Talvez ao lê-las alguém se
surpreenda ou pense que tropeça
num paradoxo insolúvel: colocar o
amor em relação com o
cumprimento de determinados
mandamentos não equivale a negar a
espontaneidade do amor? A resposta
diáfana é-nos dada por outra
passagem da Escritura, do livro de
Ezequiel, que contém uma promessa
divina: «Dar-vos-ei um coração novo,
infundirei em vós um espírito novo e
farei que vos conduzais segundo os
meus preceitos e observeis e
pratiqueis as minhas normas».



A Tradição da Igreja leu nesta
profecia a promessa do dom do
Espírito Santo. Deus manda o amor
porque – recordava-o antes – Ele
mesmo é Amor; porque nos criou à
sua imagem; porque somos feitos
para amar; porque enviou o seu
Filho para que, entregando-se, nos
deixasse o testemunho da plenitude
do seu amor; porque envia
constantemente aos nossos corações
o Espírito Santo, para que nos
divinize e nos comunique o próprio
amor de Deus.

No seu diálogo com a samaritana
junto ao poço de Sicar, perante as
objecções que aquela mulher opunha
ao convite de Jesus a beber dessa
«água viva», a abrir-se à graça do
Espírito Santo – e não era questão
fácil, pois para ela converter-se
representava mudar radicalmente de
conduta, depois de amargos
fracassos e de ter mergulhado o seu
coração em tantos charcos – Nosso



Senhor exclamou: «Se conhecesses o
dom de Deus!» Santo Agostinho,
glosando esta e outras passagens,
comenta no seu tratado sobre a
Trindade que essa palavra, dom, é
nome próprio do Espírito Santo: dom
do Pai ao Filho e do Filho ao Pai, e
fonte de todos os dons que Deus nos
concede. Se conhecêssemos o dom de
Deus! Se fôssemos conscientes da
força de Deus presente em nós graças
ao envio do Espírito Santo,
compreenderíamos cada vez melhor
que Deus torna possíveis com a sua
graça, essas metas que a nossa
debilidade nos apresenta como
inalcançáveis.

Quantas almas se afastam da
aventura maravilhosa da santidade
pelo desânimo e a desconfiança! Pelo
contrário, que frutos extraordinários
procedem da esperança, da
determinação de procurar no
Espírito a força que nos falta! Não
esqueçamos que o dom do Espírito,



que, sem dúvida, sopra quando e
onde quer, se comunica de modo
singular através dos canais da graça,
os sacramentos, que Jesus confiou à
Igreja, e nos quais Ele, como Senhor,
actua com o seu poder soberano. Aí o
nosso caminho na terra encontra as
sendas de Deus: sendas que Deus
percorre juntamente connosco e em
nós. Transitemos por elas sempre
com fé, sem levantar obstáculos.
Amemos a Igreja, tenhamos fé na
Igreja, e dar-se-nos-á o Espírito
Santo.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-espirito-

santo-amor-que-leva-ao-amor/
(18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-espirito-santo-amor-que-leva-ao-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-espirito-santo-amor-que-leva-ao-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-espirito-santo-amor-que-leva-ao-amor/

	O Espírito Santo, Amor que leva ao Amor.

