
opusdei.org

O “Domingo da
Palavra de Deus” e a
sua dimensão
litúrgica

No terceiro domingo do tempo
comum, a Igreja celebra o
“Domingo da Palavra de Deus”.
O Papa Francisco instituiu-o
para que «cresça no povo de
Deus uma religiosa e assídua
familiaridade com a Sagrada
Escritura». Este artigo trata da
relação entre Sagrada Escritura
e Liturgia.

19/01/2023



(Adaptação do artigo original,
publicado em: Rogate ergo 83/1, 2020.
11-15).

Um jovem chamado Antão sabe que
Deus quer algo dele, mas não
consegue imaginar qual será o seu
caminho. Antão lê as Escrituras,
medita, mas só chega a entender o
seu chamamento quando, ao entrar
na igreja, ouve a proclamação do
Evangelho: «Se queres ser perfeito,
vai, vende tudo o que tens, entrega-o
aos pobres e terás um tesouro no
céu. depois vem e segue-me» (Mt 19,
21). Como se essas palavras tivessem
sido ditas somente para ele, Antão
saiu imediatamente, deu aos
habitantes da cidade os haveres que
herdara da sua família, vendeu todos
os bens móveis e distribuiu aos
pobres a grande quantia de dinheiro
que possuía. Pouco depois, noutra
assembleia litúrgica, ele ouviu as
palavras do Senhor: «Não vos
preocupeis com o dia de



amanhã» (Mt 6, 34). E, incapaz de
resistir mais, saiu novamente e doou
o que ainda possuía[1].

A Palavra de Deus, que «penetra até
dividir alma e espírito» (Heb 4, 12), é
dinâmica, ativa, coloca-nos em
movimento. Ao longo dos séculos, a
vida dos santos mostra que há um
âmbito privilegiado em que a Palavra
de Deus exerce o seu poder. Este
âmbito é a liturgia. De facto,
«considerando a Igreja como ‘casa da
Palavra’ deve-se antes de tudo dar
atenção à liturgia sagrada. Esta
constitui, efetivamente, o âmbito
privilegiado onde Deus nos fala no
momento presente da nossa vida:
fala hoje ao seu povo, que escuta e
responde»[2].

Porque é um âmbito privilegiado?

O Senhor pode tocar com a Sua
Palavra as profundezas da nossa
alma em qualquer momento ou
circunstância. No entanto, quem



observar a história da salvação
descobrirá situações e contextos
particulares que formam um tipo de
gramática com a qual Deus articula o
seu diálogo connosco. Se pensarmos
no Sinai, veremos uma assembleia
reunida para ouvir a Palavra e selar
a Aliança. Depois de ouvir, através de
Moisés, as palavras do Senhor, todo o
povo respondeu ao mesmo tempo:
«Faremos tudo quanto o Senhor
disse» (Ex 19, 8; Ex 24, 3-8). Um
esquema ritual semelhante é
encontrado no Segundo Livro dos
Reis (2Rs 23, 1-3) e no Livro de
Neemias (Ne 10, 30).

Quando a Igreja, o novo Israel, se
revelar ao mundo, ensinará aos
homens a mesma gramática que eles
aprenderam com os seus pais. Por
isso, no dia de Pentecostes, «aqueles
que receberam a palavra de Pedro
foram batizados» (At 2, 41). A
sequência “proclamação da Palavra -
obediência à Palavra” define o ADN



das ações litúrgicas. Como o Concílio
Vaticano II recorda, «a palavra e o
rito estão intimamente ligados»[3].
Além disso, no caso paradigmático da
Eucaristia, «a liturgia da palavra e a
liturgia da Eucaristia estão tão
intimamente unidas que formam um
único ato de adoração»[4].

A iniciação cristã tem um dinamismo
que revitaliza a Igreja por dentro. Os
catecúmenos que queriam se tornar
cristãos recebiam primeiro o
anúncio da fé, depois tinham que
interiorizar a Palavra e, finalmente,
eram enviados para uma missão
evangelizadora de escala universal.
Nesta sequência, a proclamação
litúrgica da Palavra é colocada no
segundo momento, o da
interiorização. Compartilha com o
primeiro a dimensão de anúncio,
pois, na liturgia, a própria Igreja
escuta as palavras de Cristo,
verdadeiro exegeta do Pai.
Compartilha com o terceiro



momento a dimensão de missão,
porque a Palavra não é interiorizada
individualmente nem apenas para a
salvação pessoal, mas revela os seus
segredos quando é recebida em
comunhão eclesial[5] e é capaz de
abrir nos nossos corações o caminho
da partilha e da solidariedade[6].

Palavra viva na liturgia,
proclamação da Palavra Trinitária

A assembleia litúrgica é o contexto
por excelência em que as Escrituras
se tornam a Palavra viva. O
cristianismo não é uma religião do
livro, mas a religião da Palavra de
Deus, de uma Palavra que «não é
uma palavra escrita e muda, mas
uma Palavra encarnada e viva»[7].
Esse facto explica porque a Palavra
de Deus não está principalmente em
papiros ou numa edição impressa.
Como o Catecismo da Igreja Católica
destaca, «a Sagrada Escritura está



escrita no coração da Igreja, mais do
que em instrumentos materiais»[8].

Ao mesmo tempo, a Igreja não
recebeu a Palavra para mantê-la
escondida em seu coração. Graças à
mediação humana e eclesial, a
Palavra ressoa na aula litúrgica como
um evento que pode mudar os nossos
corações. Na proclamação do
Evangelho pelo bispo e depois na
homilia litúrgica, temos a mediação
de um corpo, de uma boca, de uma
respiração regenerados no Batismo,
assim como a mediação qualificada
de quem recebeu a plenitude do
sacramento da Ordem e que,
portanto, pode ser garante, aqui e
agora, da presença de Cristo que fala
com a sua Esposa.

Nesse sentido, observamos a
coerência com a lógica segundo a
qual Deus revelou o seu plano de
salvação. Ao longo da história, Deus
«falou por meio dos homens e à



maneira humana»[9]. Essa mesma
lógica leva à encarnação do Verbo e
ainda mais ao prolongar da sua
presença entre os homens através da
mediação de outros seres humanos.
A adaptação de Deus à nossa
linguagem, à nossa pequenez, essa
misericórdia inclusiva que doa a
Palavra da Vida através de criaturas
limitadas e limitantes, é o evento que
contemplamos sempre que o “Glória
a Vós, Senhor” ressoa depois da
proclamação do Evangelho. “Glória a
Vós, Senhor”. Não dizemos:
“Obrigado, diácono, obrigado, bispo,
por nos ler um texto tão
esclarecedor”. Aclamar “Glória a Vós,
Senhor” significa, que cremos,
confessamos e anunciamos que
Cristo está presente e que, pelos
lábios da Igreja, Ele nos revela o
verdadeiro rosto de seu Pai.

Por outro lado, a aclamação “Graças
a Deus”, a seguir às leituras pode
lembrar-nos que o nosso interlocutor



não é apenas Jesus, mas também
Deus Pai, pois através do anúncio
litúrgico «o Pai que está nos céus
vem carinhosamente ao encontro de
Seus filhos e com eles fala»[10].
Aprender a ouvir a proclamação da
“Palavra do Senhor”, olhando para o
Pai, coloca-nos em condições de
experimentar que Ele não para de
falar connosco sobre o seu amado
Filho, porque, «através de todas as
palavras da Sagrada Escritura. Deus
não diz mais que uma só Palavra, o
seu Verbo único, em quem
totalmente Se diz»[11].

Para que esse diálogo ocorra, no
entanto, é necessária a ação do
Espírito Santo[12]. Esta ação dá
continuidade à lógica da Revelação.
Como no caso dos profetas, e mais
ainda no caso da Encarnação, é o
Espírito que torna presente a Palavra
de Deus em palavras humanas. Ele
“torna presente” a Palavra. Sendo o
Espírito a memória viva da Igreja (cf.



Jo 14, 26), ele é o único capaz de dar
aos que anunciam a Palavra e aos
que a ouvem a capacidade de se
tornar ressonância viva do evento
salvador. Nesse sentido, o convite “o
Senhor esteja convosco” que precede
o Evangelho, ou a rica variedade de
orações com que os ministros da
Palavra se prepararam para o seu
ministério ao longo da história,
constituem uma chamada a atualizar
a presença do Espírito em cada um
de nós, como fruto do nosso Batismo
ou como fruto do Sacramento da
Ordem. Sem a ação do Espírito,
portanto, nem a mediação humana
da Palavra de Deus na liturgia, nem o
ato de fé que a acolhe, nem a sua
inteligência espiritual durante a
homilia seriam possíveis.

Dissemos que a Palavra de Deus faz
uma viagem dentro de nós. Durante
a liturgia, a Palavra ressoa no espaço
de celebração, encontra os nossos
corpos e através dos ouvidos passa



aos nossos corações. Se o nosso
coração se abrir ao Espírito e acolher
a Palavra com fé, ela limpa, ilumina,
ordena e começa a habitar em nós:
passa ao nosso corpo, às nossas
mãos, aos nossos olhos. Este é o
processo que o domingo da Palavra
quer que lembremos, porque, como
no caso de Maria, a Palavra de Deus
está desejando “tornar-se carne” em
cada um de nós.

[1] cf. Atanásio, Vida e conduta de
Sto. Antão, 2

[2] Verbum Domini, n. 52

[3] Sacrosanctum Concilium, n. 35

[4] Sacrosanctum Concilium, n. 56

[5] cf. Dei Verbum 12; Verbum Domini,
n. 29-30



[6] cf. Aperuit illis, n. 13

[7] S. Bernardo de Claraval, Homilia
super Missus est, 4, 11

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
113

[9] Dei Verbum, n. 12

[10] Dei Verbum, n. 21

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
102

[12] cf. Aperuit illis, n. 10.12

Juan Rego

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-domingo-da-
palavra-de-deus-e-a-sua-dimensao-

liturgica/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-domingo-da-palavra-de-deus-e-a-sua-dimensao-liturgica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-domingo-da-palavra-de-deus-e-a-sua-dimensao-liturgica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-domingo-da-palavra-de-deus-e-a-sua-dimensao-liturgica/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-domingo-da-palavra-de-deus-e-a-sua-dimensao-liturgica/

	O “Domingo da Palavra de Deus” e a sua dimensão litúrgica

