
opusdei.org

O descanso dos
filhos de Deus: sobre
os convívios anuais
de formação

Uma reflexão sobre o descanso,
o estudo e a vida em família
que os convívios que se
organizam durante as férias
facilitam.

04/07/2024

São Josemaria ensinou os seus filhos
a procurar Deus em tudo:
encontramo-l'O no trabalho, na
família, nas relações com os outros,



nos passatempos, nas alegrias e nas
preocupações de cada dia. A vida do
cristão é a descoberta contínua e
progressiva de Deus, que nos leva a
identificar-nos cada vez mais com
Jesus Cristo.

Trabalhamos, portanto, para nos
tornarmos cada vez mais «outro
Cristo»[1] e, como Ele, levar o mundo
a Deus Pai, cada um naquilo a que se
dedica. Saber que a santidade
abrange toda a nossa vida faz-nos
compreender que não faria sentido
fazer “férias” na busca da própria
santidade, assim como não se
colocam em pausa as amizades ou as
relações familiares. Da mesma
forma, o lazer não é simplesmente
algo que mais tarde nos permitirá
trabalhar mais e melhor, nem é um
parêntesis negativo, mas necessário,
devido à fraqueza humana: é um
tempo em que podemos procurar e
encontrar Deus, conhecer-nos
melhor, desfrutar com os outros, 



resetear o corpo e a alma. É,
juntamente com outras dimensões,
um trecho no nosso caminho para o
Céu.

Um filósofo do século XX explicou
que «a contemplação filosófica
também está orientada para este
mundo tangível, visível, que se
estende diante dos nossos olhos, mas
este mundo, estas coisas, estas
realidades são interrogadas de uma
forma especial; são questionadas
sobre a sua essência última e
universal»[2]. As suas palavras podem
ser aplicadas a esse ser «almas
contemplativas no meio do
mundo»[3]. Os momentos de lazer e
descanso ajudam-nos a recuperar
essa visão, porque nos lembram em
grande parte que o sentido da nossa
existência é vivê-la plenamente, com
Deus. Os momentos de férias podem
ser uma oportunidade para
enfrentar a tentação de fazer e
dirigir o olhar para essa “essência



última e universal”: quem é Deus,
quem sou para Ele e como esta
relação transforma as outras
relações e dimensões da minha vida.

Procurar o Mestre

Os discípulos aprenderam com o
Mestre a rezar e a trabalhar.
Certamente, eram duas realidades
que ocupavam grande parte do
tempo de qualquer israelita piedoso.
No entanto, no Evangelho podemos
também observar como o Senhor
procurou ensinar aos apóstolos
aspetos que talvez fizessem pouco
sentido para uma mentalidade
pragmática. Assim, convida-os a
admirar a natureza – «Olhai as aves
do céu (…). Olhai como crescem os
lírios do campo» (Mt 6, 26-28) – faz-
lhes ver a necessidade de recuperar
forças depois do regresso da
primeira missão apostólica – «Vinde,
retiremo-nos para um lugar deserto e
descansai um pouco» (Mc 6, 31) – e



até os exorta a cuidarem como Ele,
até às últimas consequências, das
pessoas que os rodeavam – «É este o
meu mandamento: que vos ameis
uns aos outros como Eu vos amei» (Jo
15, 12) –.

«O Senhor, depois de enviar os seus
discípulos a pregar, reúne-os quando
regressam, e convida-os a irem com
Ele para um lugar solitário, para
descansarem… Que coisas lhes
perguntaria e lhes contaria Jesus!
Pois olha: o Evangelho continua a ser
atual»[4]. Já desde os primeiros anos
do Opus Dei, São Josemaria tinha a
preocupação paternal de que os seus
filhos, que procuravam empenhar-se
de alma, de vida e de coração em
semear a semente do Evangelho,
pudessem também descansar,
ganhar perspetiva, recuperar as
forças da alma e do corpo e partir de
novo inflamados e preparados para a
missão apostólica. Não foi fácil
encontrar tempo, local e meios



financeiros para o conseguir, mas,
convencido da necessidade, São
Josemaria conseguiu organizar a
primeira semana de estudos em La
Granja de San Ildefonso (Segóvia):
alguns dias de convivência para
rezar em paz, formar-se e usufruir
da vida familiar, num ambiente
adequado à juventude dos seus
filhos. Com o passar dos anos,
consolidaram-se os encontros e
cursos de formação anuais, com
duração e conteúdos diversificados,
adaptados às circunstâncias dos
participantes.

Como a finalidade da formação é a
identificação com Cristo, o objetivo
primordial dos convívios é também o
encontro pessoal com o Senhor. E
pode dizer-se que este encontro se
desenvolve em torno de três eixos:
primeiro, o descanso que permite
distanciar-se das tarefas do dia-a-dia
e passar um tempo mais exclusivo e
descontraído com Deus; depois, o



estudo e a assimilação de uma
formação profunda e de qualidade
que acenda e prepare para a própria
missão de santificar o mundo nas
próprias circunstâncias e de
acompanhar as pessoas até Deus; e,
por fim, a vida em família, isto é, a
convivência fraterna, o serviço e o
cuidado mútuos, a partilha de
interesses e de esforços.

Descansar a partir de mim

Como o descanso não é um
parêntesis na vida, é lógico que
esteja de acordo com a identidade e a
missão de uma pessoa: um descanso,
de corpo e alma, com e para o Senhor
e com e para os outros. Ao mesmo
tempo, esta convivência oferece uma
oportunidade única durante o ano
para se formar de forma profunda e,
ao mesmo tempo, descontraída,
concretizando o que dizia São
Josemaria: «o descanso não é não
fazer nada; é distrair-se em



atividades que exigem menos
esforço»[5].

A primeira coisa é descansar com o
Senhor. Neste meio de formação
podemos encontrar Jesus na oração
de uma forma que, noutro período,
talvez seja mais complicada: com
calma, sem pressa, com a cabeça e o
coração mais lúcidos... Neste sentido,
podemos também afinar em
pormenores que expressam fé e
delicadeza no trato com Deus – por
exemplo, acompanhá-l’O no sacrário,
seja fisicamente ou com a
imaginação –, revendo os pontos de
luta que tivemos no curso, regressar
com calma aos textos que nos
inspiram ou às ideias que queremos
aprofundar, etc.

Desta forma, o convívio anual não
será uma simples fuga à realidade,
nem será um analgésico que nos faça
esquecer temporariamente as nossas
ocupações diárias. O período que



dedicamos ao descanso «é o tempo
da contemplação, é o tempo do
louvor, não da evasão. É tempo de
olhar para a realidade e dizer: como
a vida é bela!»[6]. A serenidade desses
dias torna mais fácil olhar para trás e
agradecer o que vivemos
recentemente, também aquilo que
tivemos dificuldade em assimilar ou
que não compreendemos. «É preciso
reconciliar-se com a própria história,
com os factos que não se aceitam,
com as partes difíceis da própria
existência. (…) a verdadeira paz não
consiste em mudar a própria
história, mas em aceitá-la e valorizá-
la tal como é!»[7].

Por outro lado, “distrairmo-nos com
atividades que exigem menos
esforço” não significa espremer o
tempo a tentar conseguir tudo.
Curiosamente, São Tomás considera
que a preguiça e a agitação têm a
mesma raiz: ambas nos tiram a paz,
afastam-nos de viver o momento



presente e impedem-nos de cumprir
com alegria o mandamento de
santificar as festas. Muitas vezes
pode-se imitar o ritmo frenético que
marca um dia normal também no
período de descanso, passando assim
da correria do trabalho para a
correria das férias. Pensa-se então
que quanto maior for o número de
experiências intensas, melhor será o
descanso. Claro que durante o
convívio anual teremos a
oportunidade de acumular novas
experiências – visitando lugares
desconhecidos, praticando diversos
desportos, talvez até
experimentando comidas exóticas… –
mas é também um momento em que
podemos aprender a desfrutar do
pequeno e do comum: abrir-nos para
conhecer quem nos rodeia, valorizar
e agradecer o que temos, deixar-nos
surpreender, contribuir com os
nossos talentos e interesses para a
vida familiar, dedicar tempo à leitura
e à reflexão… Desenvolver estas



atitudes tornar-nos-á mais fácil
descobrir as pequenas doses de
descanso que acompanham cada dia
quando regressamos à rotina diária.
E este descanso, que nos é oferecido
gota a gota, é mais eficaz do que um
aguaceiro entre muitos dias de seca.

Investir no que vale a pena

As férias são também um momento
valioso para investir tempo na
aquisição de ferramentas que nos
ajudem a viver melhor e a cumprir a
nossa missão com mais criatividade e
entusiasmo, de acordo com as
necessidades do mundo de hoje, na
fidelidade ao Evangelho, aos
ensinamentos da Igreja e, portanto,
também do espírito da Obra. Talvez
na empresa ou no local de trabalho
tenhamos oportunidades de
formação mais intensas: cursos,
seminários... Ao longo da nossa vida,
a Obra oferece-nos também
momentos específicos para nos



dedicarmos ao crescimento pessoal
(e coletivo) em diversos aspetos que
iremos fazendo nossos. Embora nem
sempre seja fácil encontrar este
tempo – por cansaço, outros
interesses ou necessidade de resolver
questões mais “urgentes” – o impacto
pode ser muito significativo, pois dá-
nos um impulso que, a médio e longo
prazo, contribui para vivificar a
missão que Deus confiou a cada um.
Por exemplo, ler um bom livro – um
ensaio ou um romance – pode ter
pouco efeito imediato – para além do
quão agradável possa ser; no
entanto, também nos pode dar
algumas pistas sobre a natureza
humana, que nos permitirão
conhecermo-nos melhor e ajudar
outras pessoas no futuro.

Para que esta formação seja
assimilada, é necessário dedicar
tempo sereno – com iniciativa e
responsabilidade pessoal – à leitura,
à reflexão, ao diálogo e ao estudo.



Não se trata de abordar muitos
temas, mas sim de focar bem o
conteúdo. Um meio útil pode ser
procurar a ajuda e as sugestões da
direção espiritual antes de começar o
convívio, para delinear um possível
plano para aprofundar as questões
que cada pessoa transporta no
coração e na mente. Depois, o facto
de conversarmos calmamente com
uma pessoa diferente do habitual
naqueles dias pode abrir-nos os
horizontes e ajudar-nos a contrastar
o que estamos a descobrir.

Numa cultura que por vezes nos leva
ao ativismo, a pensar continuamente
em termos de eficácia e de resultados,
as atividades típicas do convívio
anual podem parecer inúteis ou uma
perda de tempo: passear, estudar
filosofia ou teologia, ler um bom
romance ou uma banda desenhada,
rever documentos pedagógicos, ouvir
música sem fazer mais nada ao
mesmo tempo, dedicar uma manhã a



alguém que conta um acontecimento
da sua vida ou algo que aprendeu,
conversar com alguém que tem um
percurso de vida muito diferente do
nosso... Além de ser discutível que
tudo isto não melhorará a nossa
produtividade nem proporcionará
uma experiência inesquecível, o mais
importante é que ajudará a iluminar
as realidades mais importantes das
nossas vidas: fortalecerá a nossa
relação com Deus e com os outros.

A verdadeira festa

Como filhos de Deus, não estamos
nunca sozinhos, mas sabemos que
somos sempre vigiados e
acompanhados por um Pai que nos
ama e cuida de nós. Além disso, cada
membro do Opus Dei faz parte desta
família sobrenatural e sabe que é
apoiado por outros, enquanto sente a
responsabilidade de dar uma mão e
estar ao lado da sua família:
primeiro, através da comunhão dos



santos, com a oração e a luta pela
santidade; e também pela
determinação em trabalhar bem e
pela solidariedade com quem nos é
mais próximo. O tempo livre é
também uma oportunidade para
cuidar de quem nos rodeia: o
descanso não é uma competição com
outras pessoas (o meu plano ou o teu,
o meu tempo ou o dos outros), mas é
mais uma dimensão da vida
partilhada, na qual podemos abrir-
nos aos outros, com atitude de
serviço e de verdadeira amizade. «A
estrutura interna de uma autêntica
festa encontra-se de forma mais
concisa e clara na incomparável
frase de São João Crisóstomo: Ubi
caritas gaudet, ibi est festivitas, onde
se alegra o amor, há festa»[8].

Na vida quotidiana há muitas
ocasiões para celebrar, e nos
períodos de descanso esta dimensão
torna-se evidente, fazendo-nos
recordar a sorte de estarmos



rodeados de uma família. É um
encontro com Deus e com os outros
que nos preenche, e ao qual podemos
regressar nos momentos de maior
intensidade, quando nos é difícil
manter as pessoas no centro, pela
pressão do trabalho ou pela lista de
tarefas pendentes.

Todo o meu tempo é livre

Talvez nos lembremos com carinho
das férias em família da nossa
infância. Ir à aldeia ou visitar a casa
dos avós. Mudar de ares visitando o
mar ou passando alguns dias nas
montanhas. Reencontrar-se com os
primos ou com o grupo de amigos de
cada verão. Talvez em alguma
ocasião fizemos uma viagem mais
especial a outra cidade, ou mesmo a
outro país, e guardamos fotos e
episódios das aventuras que
vivemos.

No convívio de cada ano é possível
que encontremos as mesmas pessoas:



é hora de nos vermos novamente,
pôr a conversa em dia, trocar
experiências e vivências. Noutras
ocasiões poderemos ter a
oportunidade de fazer uma viagem
ao estrangeiro, conhecer outra zona
do país, descobrir novas culturas e
entrar em contacto com pessoas que
vivem a mesma vocação num
contexto diferente. Assim, aos
poucos, guardamos memórias que
nos enriquecem.

Dizem sobre São João Paulo II que
uma vez alguém lhe fez uma
pergunta sobre o seu tempo livre, à
qual o Papa respondeu
simplesmente: “Todo o meu tempo é
livre”. Na Obra, com a liberdade dos
filhos de Deus, cada um é e se torna
protagonista da sua história,
aprendendo a conciliar atividade e
descanso, buscando e assimilando a
formação e aprofundando os seus
vínculos com os outros.



Outros textos:

‘Sine sole sileo’: cansaço e
descanso (I) / A alma baila:
cansaço e descanso (II)
Em espírito e em verdade: criar
a unidade de vida (I) / Onde
Deus nos quer: criar a unidade
de vida (II)
O que ler? (I): O nosso mapa do
mundo / O que ler? (II): Ficar
com o melhor
Muito humanos, muito divinos
(VIII): a batalha da nossa
formação

[1] São Josemaria, Cristo que passa, n.
183.

[2] Josef Pieper, O ócio e a vida
intelectual, “Que significa filosofar?”
cap. III.

• 

• 

• 

• 

https://opusdei.org/pt-pt/article/sine-sole-sileo-cansaco-e-descanso-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/sine-sole-sileo-cansaco-e-descanso-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-alma-baila-cansaco-e-descanso-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-alma-baila-cansaco-e-descanso-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/em-espirito-e-em-verdade-criar-a-unidade-de-vida-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/onde-deus-nos-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-que-ler-i-o-nosso-mapa-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-que-ler-i-o-nosso-mapa-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-que-ler-ii-ficar-com-o-melhor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-que-ler-ii-ficar-com-o-melhor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-viii-a-batalha-da-nossa-formacao/


[3] São Josemaria, Cartas II, Carta n.
6, n. 15a.

[4] Ibid., Sulco, n. 470.

[5] Ibid., Caminho, n. 357.

[6] Francisco, Audiência, 05/09/2018.

[7] Ibid.

[8] Josef Pieper, Uma teoria da festa,
cap III.

Teresa Gómez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-descanso-

dos-filhos-de-deus-sobre-os-convivios-
anuais-de-formacao/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-descanso-dos-filhos-de-deus-sobre-os-convivios-anuais-de-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-descanso-dos-filhos-de-deus-sobre-os-convivios-anuais-de-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-descanso-dos-filhos-de-deus-sobre-os-convivios-anuais-de-formacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-descanso-dos-filhos-de-deus-sobre-os-convivios-anuais-de-formacao/

	O descanso dos filhos de Deus: sobre os convívios anuais de formação

