
opusdei.org

O desafio do “nós”

O Papa convida-nos a ser
construtores de novos vínculos
sociais. Para isso é
imprescindível, para além de
anunciar o Evangelho, procurar
ser pessoalmente um
verdadeiro testemunho da
caridade cristã.

26/04/2021

«Vós sois a luz do mundo» (Mt 5,14),
disse Jesus num dos seus primeiros
discursos, no cimo de um monte. Foi
um desafio ambicioso para seus
ouvintes, que dificilmente teriam



saído da Palestina e que em muitos
aspetos não eram melhores do que os
outros povos vizinhos. Como podiam
iluminar o mundo inteiro? Em certa
ocasião o Papa Francisco recordou
também que os batizados estão
chamados a serem no mundo «um
Evangelho vivo», a encher todos os
ambientes com «uma vida santa»,
com «o testemunho de uma caridade
verdadeira»[1]. A sua proposta
adquire nos nossos dias um relevo
especial ao considerar que os
cristãos, nalguns lugares do mundo,
são uma imensa minoria, como
aconteceu nos primeiros tempos da
Igreja: para muitos homens e
mulheres do século XXI, a relação
com um católico que vive a sua fé às
vezes será a única oportunidade de
se aproximar do Evangelho. Esta é
uma grande oportunidade. Além
disso, temos uma garantia: a luz que
queremos transmitir aos outros não
é nossa, mas de Deus.



Essa luz tem que ver, certamente,
com o conteúdo de uma mensagem
que gostaríamos de espalhar pelo
mundo, mas também – e não é
menos importante – com o meio que
a transmite e com o modo como é
feita. Ambos os aspetos estão
intrinsecamente unidos, um influi no
outro: a nossa condição de discípulos
de Jesus manifesta-se no quê e no 
como. Sabemos muito bem que o
cristianismo não é puro
conhecimento, não consiste num
saber teórico nem numa soma de
leituras: é, sobretudo, um modo de
estar no mundo e de se relacionar
com os outros, que tem a sua origem
no encontro com Jesus Cristo.
Implica um empenho prático que,
quando resulta desse diálogo interior
com Deus, acaba por envolver as
pessoas próximas. S. Josemaria
resumiu-o num dos pontos iniciais de
Caminho: «Oxalá fossem tais as tuas
atitudes e as tuas palavras, que todos
pudessem dizer quando te vissem ou



ouvissem falar: "Este lê a vida de
Jesus Cristo"»[2}.

Por isso, a formação cristã não
procura uma simples erudição
doutrinal, mas sim um identificarmo-
nos com Jesus. Assim estenderemos a
boa nova através das nossas palavras
e especialmente com a nossa própria
vida, como ele próprio fez. Esta
forma de nos envolvermos no mundo
não é alheia à convivência com
outros homens, inclusive, é claro,
com aqueles que podem parecer
mais distantes. A abordagem de Jesus
é magnânima, até revolucionária,
supõe uma das grandes novidades do
Evangelho: «Amai os vossos inimigos,
fazei bem aos que vos odeiam,
abençoai os que vos amaldiçoam,
rezai pelos que vos caluniam» (Lc
6,27-29). Poderemos sempre rever-
nos nesta mensagem e examinar até
que ponto a fizemos nossa.

A diferença é um presente



Todas as pessoas são diferentes.
Distinguimo-nos pelo aspeto físico, a
voz, a forma de pensar, o modo de
interpretar a liberdade, as soluções
que propomos para os conflitos da
existência, até na maneira de
entender a humanidade ou a própria
vida. Perante esta realidade, a nossa
atitude não é simplesmente a de
tolerar a diferença, resignar-se com
ela, aceitá-la como se fosse um mal
inevitável. Esta diversidade foi
querida por Deus e, portanto, é uma
riqueza, uma manifestação da sua
infinitude. As diferenças fazem parte
da grandeza da criação, podemos e
devemos beneficiar delas. Amando
os outros tal como são, amamo-los
como Deus os ama. Escutámos tantas
vezes que o amor de Deus é 
incondicional que talvez o significado
do adjetivo possa ter sido um pouco
diluído. Sem dúvida que se trata de
um desafio decisivo: o amor de Deus
supera e transborda todas as nossas
condições, por muito razoáveis que



elas nos pareçam. Por isso também
se converte num desafio, numa
chamada para que amemos
incondicionalmente, sem
preconceitos, sem antecedentes, sem
exceções, sem inércias de qualquer
tipo.

Este empenho levar-nos-á a evitar o
risco de passar subtilmente do «sou
diferente» para «sou melhor», a
afastar a tentação de nos
convertermos no critério para
avaliar os outros, um perigo
frequente em qualquer tipo de
grupos humanos, desde o círculo de
amigos até uma nação inteira. Esse
«sou melhor» pode induzir uma certa
superioridade moral que aumenta a
distância entre pessoas, podendo até
às vezes criar fronteiras
impermeáveis. Pelo contrário, S.
Josemaria, pensando no espírito do
Opus Dei, pregou sempre que «a
missão sobrenatural que recebemos
não nos leva a distinguirmo-nos e a



separarmo-nos dos outros; leva-nos a
unirmo-nos a todos, porque somos
iguais aos outros cidadãos da nossa
pátria»[3]. Além disso, é sempre
possível descobrir no próximo
qualidades que o fazem melhor que
nós. «Disse-o com clareza S. Tomás
de Aquino, uma das mentes mais
prodigiosas da história da
humanidade: “Em qualquer homem
existe sempre algum aspeto pelo qual
os outros o possam considerar
superior”. Há sempre alguém que de
algum modo nos supera e com o qual
podemos aprender»[4]

Decidir-se a procurar o outro

Os algoritmos das redes sociais – a
fórmula que seleciona a informação
que recebemos – geram uma
tendência a procurar, promover,
partilhar e a consumir somente as
notícias, comentários ou
interpretações que validem as nossas
próprias ideias. Isto pode levar-nos



muitas vezes a desvalorizar ou
ignorar opções alternativas ou
experiências diferentes da nossa. O
Papa Francisco alertou-nos para este
perigo: «O funcionamento de muitas
plataformas acaba frequentemente
por favorecer o encontro entre
pessoas com as mesmas ideias,
dificultando o confronto entre as
diferenças. Estes circuitos fechados
facilitam a divulgação de
informações e notícias falsas,
fomentando preconceitos e ódios»[5]

É sempre mais cómodo receber
permanentemente confirmações
sobre aquilo que pensamos. A inércia
afasta-nos das dúvidas em questões
opináveis, apaga o espirito crítico
saudável. Custam-nos a todos as 
conversas difíceis, nem sempre nos
sentimos confortáveis ao abandonar
a segurança do conhecido. Por isso, o
caminho para encontrar o outro
requer uma decisão pessoal, uma
atitude proativa. Procurar juntos a



verdade através do diálogo, do
conhecimento mutuo, «é um
caminho perseverante, feito também
de silêncios e sofrimentos, capaz de
recolher pacientemente a vasta
experiência das pessoas e dos
povos»[6]

Nesse diálogo, os cristãos temos claro
que não se trata de mudar a
mensagem de Cristo nem de
confrontá-lo retoricamente com
outras propostas à procura de um
ponto médio conciliador. Seria
enganador enfrentar o quê e o como
numa luta teórica. Nós, os cristãos,
queremos viver a mensagem de
Cristo na sua integridade, adquirir
uma nova maneira de ser: esta é uma
premissa substancial da nossa
missão. Por isso estamos abertos a
conhecer, valorizar e aproveitar a
experiência dos outros.

Esta aspiração pode complicar-se
quando as pessoas que pensam de



modo diferente adotam posturas
hostis. O desenlace da vida terrena
de Jesus pode ser um espelho para
nos olharmos quando nos inquietem
as dúvidas. Descobriremos na sua
paixão e na sua morte que essa
incompreensão não deveria
preocupar-nos mais do que é
necessário. A assimetria que o cristão
assume ao conviver desse modo, ao
conviver a partir da cruz, encarna o
discurso do Senhor sobre o amor aos 
inimigos. Mais ainda, essa
desproporção na maneira como
tratamos os outros pode ser uma
manifestação específica do
cristianismo. Nas palavras do
próprio Jesus: «Se amais os que vos
amam, que agradecimento mereceis?
Os pecadores também amam aqueles
que os amam» (cf. Lc 6,32-33).
Também podemos aplicar isso
àqueles que nos compreendem – ou
compreendemos – menos e àqueles
cujo trato pode ser mais difícil, pelo
menos no princípio.



Jesus acolhe a samaritana

É natural imaginar uma sintonia
crescente de Jesus com os apóstolos,
à medida que vão passando os meses
juntos: são seus amigos, as pessoas
mais próximas, as mais indicadas
para desempenhar a sua missão. Mas
também vão aparecendo nos
Evangelhos outros homens e
mulheres alheios aos interesses,
geografia e ao estilo de vida dos
Doze. Por exemplo, a samaritana.

O diálogo que Jesus mantém com ela
é um dos mais extensos do
Evangelho. É uma conversa que
serve para Jesus reduzir
rapidamente a distancia que os
separa. Enquanto Pedro e os
restantes procuram algo para comer,
ele pede água à mulher e inicia uma
conversa na qual desfaz rapidamente
os seus preconceitos e barreiras. As
palavras do Mestre abanam a alma
da samaritana, e, quando se



despedem, ela sente-se impulsionada
a partilhar a sua descoberta com
toda a gente: «Então a mulher deixou
o seu cântaro, foi à cidade e disse
àquela gente: Eia! Vinde ver um
homem que me disse tudo o que eu
fiz! Não será Ele o Messias?» (Jo
4,28-29). Tinha-se convertido numa
mulher apóstolo de que Deus se
serviu para que muitos samaritanos
acreditassem em Jesus.

A relação do Senhor com a mulher
samaritana encerra um ensinamento
eloquente: não devemos descartar
ninguém. As distâncias entre ambos
eram evidentes, mas o desenlace da
narrativa evangélica anima-nos a
levar até Deus pessoas que nos
podem parecer pouco interessadas.
Jesus transformou rapidamente num 
nós aquele único encontro. Às vezes,
as diferenças com outras pessoas ou
os julgamentos apressados que
fazemos delas são revelados após
uma simples conjunção adversativa:



«é bom trabalhador, mas…», «é muito
generosa com o seu tempo, mas…»,
«é de trato bastante agradável, 
mas…». O mas será frequentemente
inevitável, às vezes refletirá
simplesmente uma situação externa.
Devemos estar atentos para não o
converter numa desculpa para
manter a distância do outro.

Na hora de desfazer nós, pensar na
própria família dá-nos uma chave
que talvez já tenhamos
experimentado na primeira pessoa.
Os laços especialíssimos que nos
unem aos nossos país, irmãos ou
filhos proporcionam um sentido
diferente a esse mas. O que
costumava ser uma objeção, mesmo
uma trincheira, serve para nos unir,
dá-nos uma razão lógica para não
descartar ninguém. Podemos ter esta
ou aquela diferença com uma pessoa,
inclusivamente num assunto muito
importante, «mas é meu irmão»,
«mas é minha filha», «mas é meu



pai». De certo modo, a caridade
consiste em aplicar esse critério
noutros âmbitos. No caso da
samaritana, Jesus transformou o mas
num para além disso. Um cristão é
alguém que acolhe. E o seu
acolhimento tem mais sentido para
com aqueles que vêm de mais longe.
«Nós, procurando – dentro da nossa
pequenez – imitar o Senhor, também
"não excluímos ninguém, não
afastamos nenhuma alma do nosso
amor em Jesus Cristo. Por isso, haveis
de cultivar uma amizade firme, leal,
sincera – isto é, cristã – com todos os
vossos colegas de trabalho: mais
ainda, com todas as pessoas,
quaisquer que sejam as suas
circunstâncias pessoais"»[7]

A "revolução copernicana" do
amor

Neste empenho para estender pontes
e estreitar as relações com diferentes
pessoas, a alegria dos cristãos pode



ser uma vantagem decisiva. «Ganhar
em afabilidade, alegria, paciência,
otimismo, delicadeza e em todas as
virtudes que tornam amável o
relacionamento, é importante para
que as pessoas possam sentir-se
acolhidas e ser felizes»[8]. Uma
pessoa feliz enfrenta a sua própria
vida, sem necessidade de
justificativas teóricas prévias. Bento
XVI considera que «a força com que a
verdade se impõe tem que ser a
alegria, que é a sua expressão mais
clara. Nela deveriam os cristãos
apostar e nela dar-se a conhecer ao
mundo»[9]. Por isso, em certo
sentido, a alegria é uma
responsabilidade neste mundo
agitado e em mudança. A paciência é
igualmente necessária, sobretudo
com pessoas que podem apresentar
uma atitude um pouco hostil.
«Oferecer a nossa amizade de forma
autêntica pressupõe a capacidade de
arriscar, já que existe a possibilidade
de não ser correspondido»[10]. E,



unido à paciência, é também
imprescindível o respeito, que «não é
uma educada resignação diante dos
defeitos dos outros, com que ficamos
protegidos atrás do nosso muro de
defesa, mas um comportamento
próximo, compreensivo, magnânimo,
que nos permite olhar
verdadeiramente nos olhos a cada
um»[11]

As manifestações anteriores
englobam-se dentro da caridade, que
é a característica fundamental na
nossa relação com os outros. Já S.
Paulo o tinha experimentado: «Ainda
que eu tenha o dom da profecia e
conheça todos os mistérios e toda a
ciência, ainda que eu tenha tão
grande fé que transporte montanhas,
se não tiver amor, nada sou» (1 Cor
13,2). Também Bento XVI falou da
«revolução copernicana do amor»
que consiste em entrar numa nova
dimensão da caridade: Deus ama-nos
não porque nós sejamos bons ou



reunamos algum mérito, mas sim
porque ele é bom. Neste aspeto a
imitação de Cristo permitir-nos-á
amar, não só a um pequeno círculo
de pessoas, mas a todos os homens e
mulheres que Deus tenha posto no
nosso caminho. Nunca teremos
consciência do fruto desta atitude:
nunca saberemos até que ponto a
proximidade, o carinho, a paciência e
o respeito ativaram desejos
magnânimos nas pessoas com que
nos fomos cruzando na nossa vida.
Porém, estamos convencidos de que,
para ser luz do mundo, não há
nenhuma estratégia de transmissão
possível, para além da caridade. S.
Josemaria resumiu-o da seguinte
forma: «Não te esqueças: muitas
coisas grandes dependem de que tu e
eu vivamos como Deus quer»[12].

* * *

Vivemos tempos propícios para a
magnanimidade: o Papa Francisco



serviu-se da parábola do bom
samaritano para nos recordar que
devemos ser «construtores de um
novo vínculo social»[13], para nos
darmos conta de que todos os dias
nos confrontamos com a «opção de
ser bons samaritanos ou viajantes
indiferentes que passam ao
largo»[14]. O exemplo daquele único
caminhante que se deteve ao ver um
homem gravemente ferido na valeta
recorda-nos que «hoje temos à nossa
frente a grande ocasião de expressar
o nosso ser irmãos, de ser outros
bons samaritanos que tomam sobre
si a dor dos fracassos, em vez de
fomentar ódios e
ressentimentos»[15]. O bom
samaritano é uma mensagem viva,
mostra a identificação entre o quê da
sua alma e o como dos seus atos.

Às vezes, os preconceitos e as
barreiras podem parecer
intransponíveis. No entanto, há um
recurso muito eficaz para desativar



rancores e posturas irredutíveis: a
oração. Rezar por uma pessoa, com
fé e constância, une-nos a ela de um
modo especial e aproxima-nos da
proposta referida no Evangelho:
rezar pelos inimigos ajuda a não os
ter, altera-nos o olhar sobre qualquer
pessoa, também sobre aquelas que
talvez nos possam parecer
incómodas. S. Josemaria rezava
diariamente, na Santa Missa, por
aqueles que o tinham magoado em
algum momento[16]. É uma atitude
que aparece resumida num ponto de 
Forja: «Considera o bem que fizeram
à tua alma os que durante a tua vida,
te importunaram ou procuraram
fazê-lo. Outros chamam inimigos a
essas pessoas. Tu, procurando imitar
os santos, pelo menos nisso, e sendo
muito pouca coisa para ter ou ter
tido inimigos, chama-lhes
"benfeitores". E acontecerá que, à
força de pedires a Deus por eles,
simpatizarás com eles»[17].



Javier Marrodán

[1] Francisco, Angelus, 09-02-2014.

[2} S. Josemaria, Caminho, n 2.

[3] S. Josemaria Carta 1, n. 5ª.

[4] Isabel Sánchez, Mujeres brújula en
un bosque de retos, Planeta,
Barcelona, 2020, p. 159.

[5] Francisco, Fratelli tutti, n. 45.

[6] Francisco, Fratelli tutti, n. 50.

[7] Monsenhor Fernando Ocáriz,
Carta Pastoral, 1-XI-2019, n. 7. O texto
que aparece entre aspas dentro da
citação pertence à carta 18 de S.
Josemaria.

[8] Idem., n. 9.



[9] Bento XVI, Opera Omnia, vol. 11,
parte C, XI, 4.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1-XI-2019, n. 12

[11] «Com o carinho no olhar:
misericórdia e fraternidade», em 
www.opusdei.pt

[12] S. Josemaria, Caminho, n. 755

[13] Francisco, Fratelli tutti, n. 66.

[14] Idem., n. 69.

[15] Idem, n. 77.

[16] Cf. Javier Echevarría, Carta
pastoral, 1-IV-1999.

[17] S. Josemaria, Forja, n. 802.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://www.opusdei.pt
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-desafio-de-nos/


opusdei.org/pt-pt/article/o-desafio-de-
nos/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-desafio-de-nos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-desafio-de-nos/

	O desafio do “nós”

