
opusdei.org

O cristianismo
burguês

Ao comparar o reino de Deus
com um tesouro pelo qual se
vende tudo, Jesus demarca o
cristianismo de valores como a
segurança ou a estabilidade,
para o centrar no risco, na
missão, na aventura de
melhorar o mundo.

06/09/2023

Numa das suas Cartas, São Josemaria
faz um diagnóstico que hoje se
mantém plenamente atual: «É
frequente – escreve –, mesmo entre

https://opusdei.org/pt-pt/tag/cartas_1/


católicos que parecem responsáveis e
piedosos, o erro de pensarem que só
são obrigados a cumprir os seus
deveres familiares e religiosos, e
dificilmente querem ouvir falar de
deveres cívicos»[1]. Logo a seguir,
esclarece que habitualmente «não se
trata de egoísmo, mas simplesmente
de uma falta de formação, porque
nunca lhes foi dito claramente que a
virtude da piedade – uma parte da
virtude cardeal da justiça – e o
sentido da solidariedade cristã se
concretizam também neste estar
presente, neste conhecer e contribuir
para a resolução dos problemas que
dizem respeito a toda a
comunidade»[2].

Um cristianismo individualista?

Estas carências na formação da
consciência cristã não se devem só a
problemas na catequese ou na
educação religiosa, mas são também
resultado das transformações



mentais e sociais que vieram com a
época moderna. Seriam, em boa
medida, consequência de uma nova
cultura que as pessoas foram
adquirindo por osmose, desde que
nasceram.

Bento XVI explica-o assim na sua
encíclica Spe Salvi, ao perguntar-se
como surgiu na modernidade a ideia
de que «a mensagem de Jesus é
estritamente individualista e visa
apenas o indivíduo»[3]; ou ainda como
«se chegou a interpretar a “salvação
da alma” como fuga da
responsabilidade geral e,
consequentemente, a considerar o
programa do cristianismo como
busca egoísta da salvação»[4]. Ambas
as ideias, explica, seriam resultado
de uma secularização da noção cristã
de esperança. O que sucedeu foi que,
na época moderna, as grandes
possibilidades abertas pelo progresso
científico e pelas novas formas de
organização social levaram a pensar



que o ser humano podia
restabelecer, exclusivamente pelos
seus próprios meios, o «paraíso
perdido». Deste modo, a redenção do
mundo passou a ser algo que já não
se esperava «da fé, mas da ligação
recém-descoberta entre ciência e
prática»[5]: a ciência e as estruturas
políticas iriam trazer-nos o céu que a
religião só parecia capaz de
prometer para a outra vida.

Neste processo secularizador, a
religião não desaparece, mas é
privatizada; isto é, fica recluída ao
âmbito da vida individual. No âmbito
público e social, Deus já não parece
necessário para enfrentar os desafios
humanos. Além disso, com o
decorrer do tempo, chega-se a
afirmar que restringir a religião à
vida privada assegurará a paz em
sociedades com cidadãos que
professam diferentes religiões ou que
são ateus. Esta forma de entender o
lugar da religião na vida social foi



também frequentemente
interiorizada pelos próprios crentes,
ao ponto de os levar a adotar atitudes
que se tornaram alvo de uma das
críticas mais habituais em relação à
religião nos tempos modernos.
Segundo essa crítica, a esperança
cristã consistiria num «puro
individualismo, que teria
abandonado o mundo à sua miséria
indo refugiar-se numa salvação
eterna puramente privada»[6]. Os
cristãos são censurados por lhes
importar realmente não esta vida,
mas sim assegurar para si um lugar
na futura.

No entanto, nada está mais longe da
realidade do Evangelho, que faz de
nós o próximo de qualquer pessoa
necessitada (cf. Lc 10, 36-37). A nossa
fé «comporta sempre um profundo
desejo de mudar o mundo, transmitir
valores, deixar a terra um pouco
melhor depois da nossa passagem
por ela»[7]. São Josemaria exprimia-o



com força: um cristão deve
empenhar-se «para que haja cada dia
menos pobres, menos ignorantes,
menos almas sem fé, menos
desesperados, menos guerras, menos
insegurança, mais caridade e mais
paz»[8]. Ao mesmo tempo, como
recordou o Papa Francisco, a Igreja
não é uma ONG, e tem que estar
vigilante para evitar as diversas
formas de mundanização[9], pondo
sempre Cristo no centro da sua
atividade, também da social.

O chamamento a contribuir para o
desenvolvimento do reino de Deus
precisa, então, de harmonizar dois
princípios: por um lado, a
consciência de que este reino é um
dom[10], e não algo que possamos
conseguir só pelas nossas forças; por
outro, a convicção de que para Deus
não é indiferente o nosso empenho
por dar-lhe cada vez mais espaço na
nossa vida. Está realmente na nossa
mão ajudar a «abrir o mundo ao



ingresso de Deus: da verdade, do
amor e do bem. (…) Podemos livrar a
nossa vida e o mundo dos venenos e
contaminações que poderiam
destruir o presente e o futuro»[11].
Aliás, mesmo quando,
«aparentemente, não temos sucesso
ou parecemos impotentes face à
hegemonia de forças hostis»[12], a
virtude da esperança permite-nos
experimentar que é Deus quem, em
última análise, conduz a História.

As crises mundiais

Desde o início do Opus Dei, São
Josemaria convidava os que dele se
aproximavam a dedicar a própria
vida a trabalhar para o reino de
Deus, com aquele lema ardente: 
Regnare Christum volumus!
Precisamente numa homilia sobre a
esperança cristã, deixou escrito: «O
Senhor não nos criou para
construirmos aqui uma Cidade
definitiva (…). No entanto, nós, os



filhos de Deus, não devemos desligar-
nos das atividades terrenas em que
Deus nos coloca para as
santificarmos (…). Tem sido esta a
minha pregação constante desde
1928: urge cristianizar a sociedade;
levar a todos os estratos desta nossa
humanidade o sentido sobrenatural,
de modo que uns e outros nos
empenhemos em elevar à ordem da
graça a ocupação diária, a profissão
ou o ofício. Desta forma, todas as
ocupações humanas se iluminam
com uma esperança nova»[13].

Para o conseguir, é decisivo que
Cristo reine no coração de cada
pessoa, visto que o reino de Deus não
se reduz a uma forma concreta de
organização social, nem é resultado
de um conjunto de estruturas
humanas[14]. Para que os cristãos
sejam sal e fermento na sociedade
civil, primeiro devem cultivar a sua
relação com Deus. «O reinado de
Cristo deve ser estabelecido antes de



mais nos corações (…), mas não para
que cada um dê glória a Deus
independentemente dos outros, mas
em comunhão com eles na Igreja (…)
e na própria sociedade civil, em que
os cristãos estão chamados a ser sal e
levedura (…). Cristo só reina
plenamente no coração de quem
quer que reine também na sociedade
em que vive»[15]. 

Um ponto conhecido de Caminho
expressa esta convicção de modo
lapidar: «Um segredo. – Um segredo
em voz alta: estas crises mundiais
são crises de santos. – Deus quer um
punhado de homens "seus" em cada
atividade humana. – Depois... “Pax
Christi in regno Christi” – a paz de
Cristo no reino de Cristo»[16]. Parece
claro que São Josemaria não
concebia a vida cristã como algo
meramente intimista, mas como um
impulso que abarca todas as
dimensões humanas, incluídas as
sociais. Noutro lugar escreve: «Esta é

https://pt.escrivaworks.org/book/caminho.htm


a tua tarefa de cidadão cristão:
contribuir para que o amor e a
liberdade de Cristo presidam a todas
as manifestações da vida moderna: a
cultura e a economia, o trabalho e o
descanso, a vida de família e a
convivência social»[17]. Respeitando a
liberdade dos outros, os cristãos
estão chamados a levar a luz do
Evangelho a cada recanto.

O núcleo da mensagem do Opus Dei,
procurar Deus no trabalho e na vida
habitual, assume que o mundo é um
lugar de encontro com Deus.
Recorda-o o Concílio Vaticano II ao
ensinar que os cristãos estão
chamados a redimir as estruturas
temporais a partir de dentro, por
meio do trabalho profissional e
colaborando com os restantes
cidadãos[18]. Na raiz deste
ensinamento encontra-se a verdade
da criação: «Se o mundo e tudo o que
nele há – menos o pecado – é bom,
porque é obra de Deus Nosso Senhor,



o cristão, lutando continuamente por
evitar as ofensas a Deus – uma luta
positiva de amor – há de dedicar-se a
tudo aquilo que é terreno, ombro a
ombro com os outros cidadãos, e tem
obrigação de defender todos os bens
derivados da dignidade da pessoa.
Existe um bem que deverá sempre
procurar dum modo especial – o da
liberdade pessoal»[19].

Ao falar do trabalho como lugar de
encontro com Deus, São Josemaria
costumava precisar que se trata de
«santificar o seu trabalho, santificar-
se no seu trabalho e santificar os
outros com o seu trabalho»[20]. O
trabalho configura e transforma
tanto a pessoa que o realiza como a
realidade sobre a qual atua, isto é, o
mundo[21]. Neste sentido, podia dizer-
se que a santificação do trabalho é,
ao mesmo tempo, caminho para que
a pessoa se aproxime de Deus e para
redimir as estruturas temporais:
colaborar nesse movimento pelo



qual o Senhor atrai todos a Si (cf. Jo
12, 32).

O risco do cristianismo burguês,
ou perda do sentido de missão

«Não te aburgueses!», costumava
dizer São Josemaria[22], para advertir
sobre um risco que existe na vida
espiritual: o de acabar por evitar
tudo o que exigir esforço, ignorando
a exigência que atravessa de cima
abaixo o Evangelho. Estas linhas de 
Sulco retratam, com uma pitada de
ironia, esse cristianismo
aburguesado: «Ideologicamente, és
muito católico. Gostas do ambiente
da Residência.... Só lastimas que a
Missa não seja ao meio-dia e as aulas
à tarde, para estudares depois do
jantar, saboreando um ou dois
cálices de aguardente! – Esse teu
‘catolicismo’ não corresponde à
verdade, não passa de simples
aburguesamento»[23].

https://pt.escrivaworks.org/book/sulco.htm


É importante ter em conta que
também se pode falar de
cristianismo burguês noutro sentido,
complementar deste primeiro. Trata-
se de uma conceção da vida religiosa
em que ficou obscurecido ou
esquecido o forte sentido de missão
da mensagem evangélica. Nesta
formulação, a vida espiritual tende a
reduzir-se ao cumprimento pessoal
de normas morais e uma série de
práticas de piedade. Parece ficar
esquecida aquela petição do Pai-
nosso – «venha a nós o Vosso reino» –
que leva os crentes a transformar o
mundo com o seu trabalho e com a
sua oração. Usando palavras de São
Josemaria, o chamamento a
«santificar os outros com o seu
trabalho» ver-se-ia reduzido, na
melhor das hipóteses, a um
apostolado individual, sem o
horizonte de transformar o mundo;
ou ficaria escondido atrás das
anteriores – «santificar o seu
trabalho e santificar-se no seu

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-catequeses-do-papa-francisco-sobre-o-pai-nosso/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-catequeses-do-papa-francisco-sobre-o-pai-nosso/


trabalho»[24] – que, por sua vez,
perderiam quase toda a razão de ser.

O cristianismo burguês, neste
segundo sentido, seria uma das
manifestações da conceção
individualista da religião perante a
qual Bento XVI alertava. Uma vez
mais, não estaríamos tanto ante o
fruto de uma escolha individual
como ante o resultado de uma
conceção da vida que foi
configurando quase
impercetivelmente a mentalidade
das pessoas, através da cultura e da
educação. De facto, embora a noção
de burguês se refira a um estatuto
social (pessoas de uma classe
abastada, que não sofreram grandes
carências na vida nem tiveram que
fazer esforços especiais para
conseguir o que queriam), ao falar
aqui de cristianismo burguês não se
quer dizer que seja algo próprio
desse grupo social. Trata-se,
efetivamente, de uma mentalidade



que se pode encontrar em pessoas
que pertencem a diferentes classes
sociais, segundo a qual o valor
supremo a perseguir na vida é a
estabilidade. Nos seus escritos, São
Josemaria urge a ir contra esta
conceção: «Tens obrigação de te
aproximares dos que te rodeiam, de
os sacudires da sua modorra, de
abrires horizontes diferentes e
amplos à sua existência aburguesada
e egoísta, de lhes complicares
santamente a vida, de fazeres com
que se esqueçam de si mesmos e
compreendam os problemas dos
outros»[25].

Dum ponto de vista religioso, a
mentalidade burguesa torna-se
problemática, porque tende a apagar
o sentido de missão. O cristão
burguês procura, acima de tudo, a
moderação e a segurança. Pelo
contrário, quem descobre que tem
uma missão, algo de importante a
fazer na vida, está disposto a arriscar



e a embarcar em aventuras de final
incerto. O Evangelho é muito
elucidativo a este respeito. Por
exemplo, ao mostrar-nos como
Pedro, Tiago e João, «deixaram tudo e
seguiram Jesus» (Lc 5, 11); ao
comparar o reino de Deus a um
tesouro escondido, pelo qual se está
disposto a vender tudo (Mt 13, 44); ou
ao citar as palavras de Jesus ao
escriba que diz estar disposto a
segui-l'O onde quer que vá: «As
raposas têm tocas e as aves do céu
têm ninhos; mas o Filho do Homem
não tem onde reclinar a cabeça» (Mt
8, 20).

Claro que sempre necessitamos de
um mínimo de segurança, e muito
especialmente em épocas tão
incertas como a atual. O problema
está em converter a segurança ou a
estabilidade nos valores dominantes,
na meta a que se aspira na vida.
Quem adota essa mentalidade
dificilmente sente necessidade de



melhorar as coisas e tende a
conformar-se com o que há, porque
não deseja complicar a vida. Pelo
contrário, o sentido de missão que
faz parte do ADN do cristianismo
leva a viver a vida como uma
aventura, pensando em qual será o
melhor modo de servir a Deus e aos
outros com a própria profissão.

Por ser conhecido, não se torna
menos eloquente a este respeito o
encontro de Jesus com o jovem rico.
Este jovem seria o protótipo do
cristão burguês: alguém que cumpre
os mandamentos, que tem boa
vontade e até desejos nobres, mas
que não é capaz de arriscar para
seguir o chamamento de Jesus. O
obstáculo são as riquezas, que podem
ser entendidas tanto no sentido
literal de bens materiais como no
sentido da posição social ou das
seguranças alcançadas. Quando Jesus
lhe diz: «Falta-te apenas uma coisa:
vai, vende tudo o que tens, dá o



dinheiro aos pobres e terás um
tesouro no Céu; depois, vem e segue-
me» (Mc 10, 21) está a convidá-lo a
abandonar as suas seguranças e a
confiar plenamente n'Ele.

O cristão é «essencialmente social»

A cena do jovem rico manifesta que
um dos principais problemas do
cristianismo burguês é que reduz o
cristianismo à moral. Embora o
Evangelho se exprima numa moral e
tenha consequências práticas, não é
esse o núcleo da vida cristã. A
essência do cristianismo não consiste
em ser «boa pessoa», mas em
encontrar-se e identificar-se com
uma pessoa, Jesus Cristo: o único que
é verdadeiramente bom (cf. Mc 10,
18). O que moveu Pedro, Tiago e João
a deixar tudo não foi um ideal ético,
mas o fascínio que lhes causou
descobrir o Messias.

Poderia dizer-se que, no cristianismo
burguês, a vida religiosa é um tanto



maçadora e previsível: umas práticas
de piedade, uns sacramentos, a
necessidade de lutar e a confissão
como uma «lavandaria» para tirar as
nódoas[26]. Pelo contrário, a
religiosidade genuína anda sempre
acompanhada pela surpresa, pelas
sucessivas conversões e pela
descoberta de novos Mediterrâneos,
que habitualmente não são fruto de
experiências extraordinárias, mas da
perseverança na relação com
Deus[27].

O cristianismo burguês também pode
levar a uma distorção do Evangelho
contra a qual Bento XVI previne na 
Spe Salvi: pensar que a única coisa
importante é que eu me salve[28].
Certamente, o Juízo de Deus é pessoal
e não se nos podem pedir
responsabilidades pelas decisões que
outro tenha tomado livremente. No
entanto, a vida cristã não leva a uma
perfeição “egoísta”, que nos encerre
em nós próprios, mas põe o centro da



vida fora do eu: na entrega, no
serviço, na renúncia, no seguimento.
Uma pessoa não se salva sozinha, no
sentido de, ela, independentemente
dos outros. Por isso, no Juízo pessoal
seremos questionados sobre o modo
como contribuímos para levar o
mundo para Deus, implicando-nos
nas vidas dos que caminham ao
nosso lado (cf. Mt 25, 31-46).
Precisamos de perguntar-nos, pois,
de que modo nos preocupamos pelo
bem dos que nos são próximos: como
os acompanhamos, consolamos,
alentamos.

Na Carta citada ao começo, São
Josemaria afirma que «um cristão
não pode ser individualista, não pode
desentender-se dos outros, não pode
viver egoistamente, de costas viradas
para o mundo: é essencialmente
social, membro responsável do Corpo
Místico de Cristo. (…) O nosso
trabalho apostólico contribuirá para
a paz, para a colaboração dos



homens entre si, para a justiça, para
evitar a guerra, para evitar o
isolamento, para evitar o egoísmo
nacional e os egoísmos pessoais:
porque todos se darão conta de que
fazem parte da grande família
humana, que está dirigida, por
vontade de Deus, para a perfeição.
Assim contribuiremos para eliminar
esta angústia, este temor por um
futuro de rancores fratricidas, e
confirmar nas almas e na sociedade
a paz e a concórdia: a tolerância, a
compreensão, (…) o amor»[29].

Nessas mesmas páginas, São
Josemaria compartilha um dos seus
grandes desejos: «Gostaria que, no
catecismo da doutrina cristã para
crianças, se ensinasse claramente
quais são esses pontos firmes em que
não se pode ceder, ao agir de uma
forma ou de outra na vida pública; e
que, ao mesmo tempo, se afirmasse o
dever de atuar, de não se abster, de
dar a sua colaboração pessoal no



serviço do bem comum, com
lealdade e com liberdade pessoal»[30].

São de facto estes os canais por onde
segue o seu curso o ensinamento
social da Igreja, indo contra uma
conceção da vida cristã centrada nos
deveres religiosos e familiares,
esquecendo os deveres cívicos[31]. A
vida espiritual não é algo «intimista»,
nem a chamada a tornar realidade o
reino de Deus se pode identificar
com o empenho apostólico pessoal.
Também é preciso ter o desejo de
melhorar o mundo por meio do
próprio trabalho, quer no espaço
público, quer em família. E isso exige
conceber a própria profissão como
um serviço, isto é, como um meio de
servir a Deus e aos outros.
«Precisamos de que o Senhor nos
dilate o coração, que nos dê um
coração à medida do Seu, para que
entrem nele todas as necessidades, as
dores, os sofrimentos dos homens e



das mulheres do nosso tempo,
especialmente dos mais fracos»[32].

O facto de algumas legislações e
modos de vida se terem afastado da
mensagem evangélica devia levar-
nos a pensar que mais podemos
fazer, nós, cristãos. E, também, no
que podíamos ter feito melhor:
porquê por vezes deixámos de ser
fermento, sal, luz. Na medida em que
– como assinala São Josemaria – isto
não se deva ao egoísmo ou à má
vontade, mas a carências na
formação[33], faz sentido a pergunta:
que pode estar a faltar na
transmissão da fé? Onde se tiver
propagado o cristianismo burguês,
convirá despertar de novo o sentido
de missão, para colocar-se ao serviço
desse reino de Deus que já está entre
nós (cf. Lc 17, 20).



[1] São Josemaria, Carta 3, n. 46.

[2] Bento XVI, Spe Salvi, n. 16.

[3] Bento XVI, Spe Salvi, n. 16.

[4] Ibid., n. 16.

[5] Ibid., n. 17.

[6] Ibid., n. 13.

[7] Francisco, Evangelii gaudium, n.
183.

[8] São Josemaria, Carta 8, n. 1.

[9] Francisco, Meditações matutinas,
16/05/2020.

[10] Bento XVI, Spe Salvi, n. 35.

[11] Ibid.

[12] Ibid.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 210.



[14] cf. Bento XVI, Spe Salvi, n. 24-25.

[15] Ernst Burkhart – Javier López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid, 2011, vol. I, p. 411-412.

[16] São Josemaria, Caminho, n. 301.

[17] São Josemaria, Sulco, n. 302.

[18] cf. Lumen Gentium, n. 36.

[19] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 184.

[20] São Josemaria, Entrevistas com o
Fundador do Opus Dei, n. 55.

[21] cf. São João Paulo II, Laborem
Exercens, n. 5-6.

[22] São Josemaría, Forja, n. 936.

[23] São Josemaría, Sulco, n. 716.

[24] São Josemaria, Entrevistas a São
Josemaria, n. 55.



[25] São Josemaria, Forja, n. 900.

[26] cf. Francisco, Homilia,
21/03/2017.

[27] cf. São Josemaria, Forja, n. 570.

[28] Bento XVI, Spe Salvi, n. 13-14.

[29] São Josemaria, Carta 3, n. 37-38.

[30] Ibid., n. 45.

[31] Ibid., n. 46.

[32] Fernando Ocáriz, À luz do
Evangelho.

[33] São Josemaria, Carta 3, n. 46.

José María Torralba

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-cristianismo-
burgues/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-cristianismo-burgues/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-cristianismo-burgues/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-cristianismo-burgues/

	O cristianismo burguês

