
opusdei.org

O Coração de Cristo,
paz dos Cristãos
(áudio)

Homilia de S. Josemaria
pronunciada no dia 17 de junho
de 1966, Festa do Sagrado
Coração de Jesus e publicada
em "Cristo que passa".

20/05/2021

Deus Pai dignou-Se conceder-nos, no
Coração do Filho, infinitos dilectionis
thesauros, tesouros inesgotáveis de
amor, de misericórdia, de ternura. Se
quisermos descobrir com evidência



que Deus nos ama – que não só
escuta as nossas orações, mas até Se
nos antecipa – basta-nos seguir o
mesmo raciocínio de S. Paulo: Aquele
que nem ao seu próprio Filho
perdoou, mas O entregou à morte
por nós, como não nos dará, com Ele,
todas as coisas?

A graça renova o homem por dentro
e converte-o, de pecador e rebelde,
em servo bom e fiel. E a fonte de
todas as graças é o amor que Deus
tem por nós e nos revelou – e não só
com palavras, também com atos. O
amor divino faz com que a Segunda
Pessoa da Trindade Santíssima, o
Verbo, o Filho de Deus Pai, tome a
nossa carne, isto é, a nossa condição
humana, menos o pecado. E o Verbo,
a Palavra de Deus, é Verbum spirans
amorem, a Palavra de que procede o
Amor.

O Amor revela-se na Encarnação,
nessa caminhada redentora de Jesus



Cristo pela Terra, até ao sacrifício
supremo da Cruz. E na Cruz
manifesta-se com um novo sinal:
“um dos soldados abriu o lado de
Jesus com uma lança e no mesmo
instante saiu sangue e água”. Água e
sangue de Jesus que nos falam de
uma entrega realizada até ao último
extremo, até ao consummatum est, ao
"tudo está consumado", por amor.

Na festa de hoje, ao considerarmos
uma vez mais os mistérios centrais
da nossa fé, maravilhamo-nos de que
as realidades mais profundas – o
amor de Deus Pai que entrega o seu
Filho; o amor do Filho que O leva a
caminhar sereno até ao Gólgota – se
traduzam em gestos muito próximos
dos homens. Deus não Se nos dirige
numa atitude de poder e de domínio;
aproxima-Se de nós “tomando a
forma de servo, tornado semelhante
aos homens”. Nunca Jesus Se mostra
distante e altivo. Por vezes, durante
os anos de pregação, podemos vê-l'O



desgostoso por lhe doer a maldade
humana. Mas, se repararmos melhor,
logo perceberemos que o que Lhe
provoca o desgosto ou a cólera é o
amor, que o desgosto e a cólera são
apenas um novo modo de nos
arrancar à infidelidade e ao pecado.
“Porventura quero Eu a morte do
ímpio – diz o Senhor Deus – e não
que se converta do seu mau caminho
e que viva?”. Essas palavras
explicam-nos toda a vida de Cristo e
fazem-nos compreender por que Se
apresentou perante nós com um
coração de carne, com um coração
como o nosso, prova irrefutável de
amor e testemunho constante do
mistério inenarrável da caridade
divina.

Conhecer o coração de Jesus

Não posso deixar de vos confiar algo
que constitui para mim um motivo
de pena e ao mesmo tempo um
estímulo para a ação: pensar nos



homens que ainda não conhecem
Cristo, que não pressentem ainda a
profundeza da felicidade que nos
espera nos Céus e vagueiam pela
Terra, como cegos, em perseguição
de uma alegria cujo verdadeiro nome
ignoram, ou se perdem por sendas
que os afastam da felicidade
autêntica. Como se entende bem o
que deve ter sentido o Apóstolo
Paulo, naquela noite da cidade de
Tróade, quando, entre sonhos, teve
uma visão: um macedónio estava
diante dele, pedindo-lhe: “passa à
Macedónia e ajuda-nos! Mal acabou a
visão, logo – Paulo e Timóteo –
buscaram maneira de passar à
Macedónia, certos de que Deus os
chamava para pregarem o Evangelho
àquelas gentes”.

Não sentis vós também que Deus nos
chama, que – através de tudo o que
se passa à nossa volta – nos impele a
proclamar a boa-nova da vinda de
Jesus? Mas, às vezes, nós, cristãos,



amesquinhamos a nossa vocação,
caímos na superficialidade,
perdemos o tempo em disputas e
querelas. Ou, o que é pior ainda, não
falta quem se escandalize falsamente
com o modo como os outros vivem
certos aspetos da Fé ou determinadas
devoções e, em vez de serem eles a
abrir o caminho, esforçando-se por
vivê-las da maneira que consideram
reta, entretêm-se a destruir e a
criticar. É claro que podem surgir, e
de facto surgem, deficiências na vida
dos cristãos. O que importa, porém,
não somos nós e as nossas misérias;
só Ele importa, só Jesus. É de Cristo
que devemos falar; não de nós
mesmos.

As reflexões que acabo de fazer são
provocados por uma suposta crise na
devoção ao Sagrado Coração de
Jesus. Tal crise não existe. A
verdadeira devoção foi e continua a
ser uma atitude viva, cheia de
sentido humano e de sentido



sobrenatural. Os seus frutos têm sido
e continuam a ser frutos saborosos
de conversão, de entrega, de
cumprimento da vontade de Deus, de
penetração amorosa nos mistérios da
Redenção.

Bem diversas, pelo contrário, são as
manifestações de um
sentimentalismo ineficaz, vazio de
doutrina, eivado de pietismo.
Também eu não gosto das imagens
delambidas, dessas figurações do
Sagrado Coração que não podem
inspirar devoção nenhuma a pessoas
com senso comum e com sentido
sobrenatural próprio de cristãos.
Mas não é sinal de boa lógica
converter certos abusos de ordem
prática, que acabam por
desaparecer, num problema
doutrinário, de ordem teológica.

Se crise existe, é no coração dos
homens, que – por miopia, por
egoísmo, por estreiteza de vistas –



não são capazes de vislumbrar o
insondável amor de Cristo Senhor
Nosso. A liturgia da Santa Igreja,
desde que se instituiu a festa de hoje,
tem sabido oferecer o alimento da
verdadeira piedade, recolhendo
como leitura para a Missa um texto
de São Paulo em que nos é proposto
todo um programa de vida
contemplativa – conhecimento e
amor, oração e vida – que começa
por esta devoção ao Coração de
Jesus. 0 próprio Deus, pela boca do
Apóstolo, nos convida a seguir esse
caminho: “que Cristo habite pela fé
nos vossos corações, e que,
arreigados e cimentados na caridade,
possais compreender com todos os
santos qual é a amplitude e a
grandeza, a altura e a profundidade
do mistério; e conhecer também
aquele amor de Cristo que ultrapassa
todo o conhecimento, para vos
encherdes de toda a plenitude de
Deus”.



A plenitude de Deus revela-se-nos em
Cristo e é em Cristo que nos é dada:
no seu amor, no seu Coração. Porque
este é o Coração d'Aquele em quem
“habita corporalmente toda a
plenitude da divindade”. Por isso, se
se perde de vista este alto desígnio de
Deus, – a corrente de amor
instaurada no mundo pela
Encarnação, pela Redenção e pelo
Pentecostes – não se poderão
compreender as delicadezas do
Coração do Senhor.

A verdadeira devoção ao coração
de Cristo

Consideremos toda a riqueza que se
encerra nestas palavras: Sagrado
Coração de Jesus.

Quando falamos de um coração
humano, não nos referimos só aos
sentimentos: aludimos à pessoa toda
que quer, que ama, que convive com
os outros. Ora, na maneira de os
homens se exprimirem, que a



Sagrada Escritura utiliza para nos
dar a entender as coisas divinas, o
coração é tido por resumo e fonte,
expressão e fundo íntimo dos
pensamentos, das palavras, das
ações. Um homem vale o que vale o
seu coração – diríamos com palavras
bem humanas.

Ao coração pertence a alegria:
“alegre-se o meu coração com o teu
auxílio!”; o arrependimento: “o meu
coração é como cera que se derrete
dentro do peito”; o louvor a Deus: “do
meu coração brota um cântico belo”;
a decisão para ouvir o Senhor: “está
disposto o meu coração”; a vigília
amorosa: “eu durmo, mas o meu
coração vigia”. E ainda a dúvida e o
temor: “não se perturbe o vosso
coração; crede em Mim”.

O coração não sente apenas: também
sabe e entende. A lei de Deus é
recebida no coração, e nele
permanece escrita. E a Escritura



acrescenta: “a boca fala da
abundância do coração”. O Senhor
lançou em rosto a uns escribas:
“porque pensais mal em vossos
corações?”. E, para resumir todos os
pecados que um homem pode
cometer, disse: “é do coração que
saem todos os maus pensamentos, os
homicídios, os adultérios, as
fornicações, os furtos, os falsos
testemunhos, as blasfémias”.

Quando, na Sagrada Escritura, se fala
de coração, não se trata de um
sentimento passageiro, que perturba
ou faz nascer as lágrimas. Fala-se do
coração para indicar a pessoa, pois
esta, como disse o próprio Jesus,
orienta-se toda – alma e corpo – para
o que considera o seu bem: “porque
onde está o teu tesouro, aí está
também o teu coração”.

É por isso que, quando falamos do
coração de Jesus, manifestamos a
certeza do amor de Deus e a verdade



da sua entrega a nós mesmos.
Recomendar a devoção a esse
Sagrado Coração é o mesmo que
dizer que nos devemos orientar
integralmente, com tudo o que somos
– a nossa alma, os nossos
sentimentos, os nossos pensamentos,
palavras e ações, os nossos trabalhos
e as nossas alegrias – para Jesus todo.

Nisto se define a verdadeira devoção
ao Coração de Jesus: em conhecer a
Deus e conhecermo-nos a nós
mesmos, e em olhar para Jesus e
recorrer a Ele – que nos anima, nos
ensina, nos guia. A única
superficialidade que pode haver
nesta devoção é a do homem que não
é integralmente humano e que, por
isso, não consegue aperceber-se da
realidade de Deus feito carne.

Cristo na Cruz, com o Coração
trespassado de Amor pelos homens, é
uma resposta eloquente – as palavras
não são necessárias – à pergunta



sobre o valor das coisas e das
pessoas. Pois valem tanto os homens,
a sua vida, a sua felicidade, que o
próprio Filho de Deus Se entrega
para os remir, para os purificar, para
os elevar! “Quem não amará o seu
coração tão ferido?” – perguntava
uma alma contemplativa. E
continuava a perguntar: “Quem não
dará amor por amor? Quem não
abraçará um Coração tão puro? Nós,
que somos de carne, pagaremos
amor com amor, abraçaremos o
Ferido que encontrámos, Aquele a
quem os ímpios atravessaram as
mãos e os pés, o lado e o Coração.
Peçamos-lhe que Se digne prender o
nosso coração com o vínculo do seu
amor, feri-lo com uma lança, pois é
ainda duro e impenitente”.

São pensamentos, afetos e palavras
que as almas enamoradas desde
sempre dedicaram a Jesus. Mas, para
entender essa linguagem, para saber
na verdade o que é o coração



humano e o Coração de Cristo e o
amor de Deus, são precisas a Fé e a
humildade. Foi com Fé e humildade
que Santo Agostinho escreveu para
nós estas palavras universalmente
famosas: “criastes-nos, Senhor, para
Vós, e o nosso coração está inquieto
enquanto em Vós não repousa”.

Quando não cultiva a humildade, o
homem pretende apropriar-se de
Deus, mas não dessa maneira divina
que o próprio Cristo tomou possível
ao dizer “tomai e comei: isto é o meu
Corpo”; antes, tentando reduzir a
grandeza divina aos limites
humanos. A razão – razão fria e cega,
que não é a inteligência nascida da
Fé, nem sequer a reta inteligência da
criatura capaz de saborear e amar as
coisas – converte-se na sem-razão de
quem tudo submete à sua pobre
experiência vulgar, que amesquinha
a verdade humana e cobre o coração
do homem com uma crosta
insensível às inspirações do Espírito



Santo. A nossa pobre inteligência
estaria perdida, se não fosse o poder
misericordioso de Deus, que rasga as
fronteiras da nossa miséria: “hei de
dar-vos um coração novo e revestir-
vos de um novo espírito; hei de tirar-
vos o vosso coração de pedra e dar-
vos em seu lugar um coração de
carne”. E a alma recuperará a luz e
há de encher-se de alegria, por força
das promessas da Sagrada Escritura.

“Eu tenho pensamentos de paz e não
de aflição”, declarou Deus pela boca
do profeta Jeremias. A Liturgia aplica
estas palavras a Jesus, porque n'Ele
se nos manifesta com toda a clareza
que é assim que Deus nos ama. Não
vem condenar-nos; não vem para nos
lançar em rosto a nossa indigência
ou a nossa mesquinhez: vem salvar-
nos, perdoar-nos, desculpar-nos,
trazer-nos a paz e a alegria. Se
reconhecermos esta maravilhosa
relação do Senhor com os seus filhos,
os nossos corações mudarão com



certeza e veremos abrir-se diante dos
nossos olhos um horizonte
absolutamente novo, cheio de relevo,
de profundidade e de luz.

Levar aos outros o amor de Cristo

Mas reparai: Deus não nos declara:
em vez do coração, dar-vos-ei uma
vontade própria de puro espírito.
Não, dá-nos um coração, e um
coração de carne, como o de Cristo.
Não tenho um coração para amar a
Deus e outro para amar as pessoas da
Terra. Com o mesmo coração com
que amo os meus pais e estimo os
meus amigos, com esse mesmo
coração amo Cristo, e o Pai, e o
Espírito Santo, e Santa Maria. Não
me cansarei de vos repetir: temos de
ser muito humanos, porque, se não,
também não podemos ser divinos.

O amor humano, o amor cá deste
mundo, quando é verdadeiro, ajuda-
nos a saborear o amor divino. E
assim entrevemos o amor com que



havemos de gozar de Deus e aquele
que lá no Céu nos há de unir uns aos
outros, quando o Senhor for “tudo
em todas as coisas”. E, começando a
entender o que é o amor divino,
havemos de nos mostrar
habitualmente mais compassivos,
mais generosos, mais entregados.

Havemos de dar o que recebemos,
ensinar o que aprendemos; levar os
outros a participar –sem soberba,
com simplicidade – desse
conhecimento do amor de Cristo.
Quando cada um de vós realiza o seu
trabalho, exerce a sua profissão na
sociedade, pode e deve converter
essa tarefa num serviço. O trabalho
bem acabado, que progride e faz
progredir e tem em conta o avanço
da cultura e da técnica, realiza uma
grande função, que será sempre útil
à humanidade inteira, se nos mover
a generosidade, não o egoísmo; o
amor por todos, não o proveito



próprio; se estiver cheio de sentido
cristão da vida.

É a partir desse trabalho e na própria
rede das relações humanas, que
haveis de mostrar a caridade de
Cristo e os seus resultados concretos
de amizade, de compreensão, de
ternura humana, de paz. Assim como
Cristo “passou fazendo o bem”, por
todos os caminhos da Palestina,
assim vós ireis por todos os caminhos
humanos – da família, da sociedade
civil, das relações profissionais de
cada dia – semeando paz. E será esta
a melhor prova de que o Reino de
Deus chegou aos vossos corações.
“Nós sabemos que fomos trasladados
da morte para a vida – escreve o
apóstolo São João –, porque amamos
os nossos irmãos”.

Mas ninguém pode viver esse amor
se não se formar na escola do
Coração de Jesus. Só se olharmos e
contemplarmos o Coração de Cristo,



conseguiremos que o nosso se liberte
do ódio e da indiferença. Só assim
saberemos reagir cristãmente diante
dos sofrimentos alheios, diante da
dor.

Recordai a cena que nos conta São
Lucas, quando Cristo andava nos
arredores da cidade de Naim. Jesus
vê a angústia daquelas pessoas, com
quem Se cruzou ocasionalmente.
Podia ter passado de lado, ou ter
esperado que O chamassem e Lhe
fizessem um pedido. Mas não Se
afasta, nem fica na expetativa. Toma
ele próprio a iniciativa, movido pela
aflição de uma viúva que perdera a
única coisa que lhe restava – o filho.

Explica o evangelista que Jesus Se
compadeceu; talvez a sua comoção
tivesse também sinais externos,
como pela morte de Lázaro. Jesus
não era, nem é, insensível ao
padecimento que nasce do amor,
nem sente prazer em separar os



filhos dos pais. Supera a morte, para
dar a vida, para que aqueles que se
amam convivam, exigindo antes e ao
mesmo tempo a preeminência do
Amor divino que deve informar a
autêntica existência cristã.

Cristo sabe que O rodeia uma grande
multidão, a quem o milagre encherá
de pasmo e que há de ir apregoando
o sucedido por toda aquela região.
Mas o Senhor não atua com
artificialismo, só para praticar um
"feito": sente-Se singelamente afetado
pelo sofrimento daquela mulher; não
pode deixar de a consolar. Então,
aproximou-Se e disse-lhe: não
chores. Que é como se lhe dissesse:
não te quero ver desfeita em
lágrimas, pois Eu vim trazer à Terra
a alegria e a paz. E imediatamente se
dá o milagre, manifestação do poder
de Cristo, Deus. Mas antes já se dera
a comoção da sua alma,
manifestação evidente da ternura do
coração de Cristo, Homem.



Se não aprendermos com Jesus,
nunca amaremos. Se pensássemos,
como alguns pensam, que conservar
um coração limpo, digno de Deus,
significa não o misturar, não o
contaminar com afetos humanos, o
resultado lógico seria tomarmo-nos
insensíveis à dor dos outros. Só
seríamos capazes de uma caridade
oficial, seca e sem alma; não da
verdadeira caridade de Jesus Cristo,
que é ternura, amor humano. Mas
com isto não estou a justificar certas
teorias com que se pretende
desculpar o desvio dos corações,
afastando-os de Deus e levando-os a
más ocasiões e à perdição.

Na festa de hoje, havemos de pedir
ao Senhor que nos dê um coração
bom, capaz de se compadecer das
penas das criaturas, capaz de
compreender que, para remediar os
tormentos que acompanham e tanto
angustiam as almas neste mundo, o
verdadeiro bálsamo é o amor, a



caridade; todas as outras consolações
só servem para nos distrair por um
momento e deixar depois amargura e
desespero.

Se queremos ajudar os outros, temos
de os amar – deixai-me insistir – com
um amor que seja compreensão e
entrega, afeto e humildade
voluntária. Assim compreenderemos
por que quis o Senhor resumir toda a
Lei nesse duplo mandamento, que é
afinal um mandamento só: o amor de
Deus e o amor do próximo, com todo
o coração.

Talvez estejais a pensar que, por
vezes, nós, cristãos – não os outros:
tu e eu – nos esquecemos das
aplicações mais elementares deste
dever. Talvez penseis em tantas
injustiças a que se não dá remédio,
em abusos que não se corrigem, em
situações de discriminação que se
transmitem de geração em geração,
sem se procurar uma solução de raiz.



Não posso, nem isso me compete,
propor-vos a forma concreta de
resolver esses problemas. Mas, como
sacerdote de Cristo, é meu dever
recordar-vos o que a Sagrada
Escritura diz. Meditai na cena do
Juízo, que o próprio Jesus descreveu:
“afastai-vos de Mim, malditos, e ide
para o fogo eterno, que foi preparado
para o Diabo e os seus anjos. Porque
tive fome e não Me destes de comer;
tive sede e não Me destes de beber;
fui peregrino e não Me recebestes;
nu, e não Me cobristes; enfermo e
encarcerado, e não Me visitastes”.

Um homem ou uma sociedade que
não reaja diante das tribulações ou
das injustiças e se não esforce por as
aliviar, não é um homem ou uma
sociedade à medida do amor do
Coração de Cristo. Os cristãos –
conservando sempre a mais ampla
liberdade quando se trata de estudar
e de pôr em prática as diversas
soluções, segundo um pluralismo



bem natural – terão de convergir no
mesmo anseio de servir a
humanidade. Se não, o seu
cristianismo não será a Palavra e a
Vida de Jesus: será um disfarce, um
embuste feito a Deus e aos homens.

A paz de Cristo

Tenho ainda a propor-vos uma outra
consideração: devemos lutar sem
descanso por fazer o bem,
precisamente por sabermos que nos
é difícil, a nós, homens, decidirmo-
nos a sério a exercer a justiça, e é
muito o que falta para que a
convivência terrena esteja inspirada
pelo amor e não pelo ódio ou pela
indiferença. Não esqueçamos
também que, mesmo que consigamos
atingir um estado razoável de
distribuição dos bens e uma
harmoniosa organização da
sociedade, não há de desaparecer a
dor da doença, da incompreensão ou



da solidão, a dor da experiência das
nossas próprias limitações.

Em face dessas penas, o cristão só
tem uma resposta autêntica, uma
resposta definitiva: Cristo na Cruz,
Deus que sofre e que morre, Deus
que nos entrega o seu Coração,
aberto por uma lança, por amor a
todos. Nosso Senhor abomina as
injustiças e condena quem as
comete. Mas, como respeita a
liberdade das pessoas, permite que
existam. Deus Nosso Senhor não
causa a dor das criaturas, mas tolera-
a como parte que é – depois do
pecado original – da condição
humana. E, no entanto, o seu
Coração, cheio de amor pelos
homens, levou-O a tomar sobre os
seus ombros, juntamente com a Cruz,
todas essas torturas: o nosso
sofrimento, a nossa tristeza, a nossa
angústia, a nossa fome e sede de
justiça.



A doutrina cristã sobre a dor não é
um programa de fáceis consolações.
Começa logo por ser uma doutrina de
aceitação do sofrimento, inseparável
de toda a vida humana. Não vos
posso esconder – e com alegria pois
sempre preguei e procurei viver a
verdade de que, onde está a Cruz está
Cristo, o Amor – que a dor apareceu
muitas vezes na minha vida; e mais
de uma vez tive vontade de chorar.
Noutras ocasiões, senti crescer em
mim o desgosto pela injustiça e pelo
mal. E soube o que era a mágoa de
ver que nada podia fazer, que,
apesar dos meus desejos e dos meus
esforços, não conseguia melhorar
aquelas situações iníquas.

Quando vos falo de dor, não vos falo
apenas de teorias. Nem me limito a
recolher uma experiência de outros,
quando vos confirmo que, se sentis,
diante da realidade do sofrimento,
que a vossa alma vacila algumas
vezes, o remédio que tendes é olhar



para Cristo. A cena do Calvário
proclama a todos que as aflições hão
de ser santificadas, se vivermos
unidos à Cruz.

Porque as nossas tribulações,
cristãmente vividas, se convertem
em reparação, em desagravo, em
participação no destino e na vida de
Jesus, que voluntariamente
experimentou, por amor aos homens,
toda a espécie de dores, todo o
género de tormentos. Nasceu, viveu e
morreu pobre; foi atacado, insultado,
difamado, caluniado e condenado
injustamente; conheceu a traição e o
abandono dos discípulos;
experimentou a solidão e as
amarguras do suplício e da morte.
Ainda agora, Cristo continua a sofrer
nos seus membros, na Humanidade
inteira que povoa a Terra e da qual
Ele é Cabeça e Primogénito e
Redentor.



A dor entra nos planos de Deus.
Ainda que nos custe entendê-la, é
esta a realidade. Também Jesus,
como homem, teve dificuldade em
admiti-la: “Pai, se é possível, afasta
de Mim este cálice! Não se faça,
porém, a minha vontade, mas a tua!”.
Nesta tensão entre o sofrimento e a
aceitação da vontade do Pai, Jesus vai
serenamente para a morte,
perdoando aos que O crucificaram.

Ora, esta aceitação sobrenatural da
dor pressupõe, por outro lado, a
maior conquista. Jesus, morrendo na
Cruz, venceu a morte. Deus tira da
morte a vida. A atitude de um filho
de Deus não é a de quem se resigna à
sua trágica desventura; é, sim, a
satisfação de quem já antegoza a
vitória. Em nome desse amor
vitorioso de Cristo, nós, os cristãos,
devemos lançar-nos por todos os
caminhos da Terra, para sermos
semeadores de paz e de alegria, com
a nossa palavra e nossas obras.



Temos de lutar – é uma luta de paz –
contra o mal, contra a injustiça,
contra o pecado, para proclamarmos
assim que a atual condição humana
não é a definitiva; o amor de Deus,
manifestado no Coração de Cristo,
conseguirá o glorioso triunfo
espiritual dos homens.

Evocámos há pouco o episódio de
Naim. Poderíamos citar ainda outros,
porque os Evangelhos estão cheios de
cenas semelhantes. Esses relatos
sempre comoveram e hão de
continuar a comover os corações dos
homens. Efetivamente, não incluem
apenas o gesto sincero de um homem
que se compadece dos seus
semelhantes: são, essencialmente, a
revelação da imensa caridade do
Senhor. O Coração de Jesus é o
Coração de Deus Encarnado, do
Emanuel – Deus connosco.

A Igreja, unida a Crista, nasce de um
Coração ferido. É desse Coração,



aberto de par em par, que a vida nos
é transmitida. Como não recordar
aqui, embora de passagem, os
sacramentos através dos quais Deus
opera em nós e nos faz participantes
da força redentora de Cristo? Como
não recordar com particular gratidão
o Santíssimo Sacramento da
Eucaristia, o Santo Sacrifício do
Calvário e a sua constante renovação
incruenta na nossa Missa? É Jesus,
que Se nos entrega como alimento;
porque Jesus vem até nós, tudo muda
e no nosso ser manifestam-se forças –
a ajuda do Espírito Santo – que
enchem a alma, que formam as
nossas ações, o nosso modo de
pensar e de sentir. O coração de
Cristo é paz para o cristão.

O fundamento da entrega que o
Senhor nos pede não está só nos
nossos desejos e nas nossas forças,
tantas vezes limitados e impotentes:
apoia-se, antes de tudo, nas graças
que conquistou para nós o amor do



Coração de Deus feito Homem. Por
isso, podemos e devemos perseverar
na nossa vida interior de filhos do
Pai que está nos Céus, sem darmos
acolhimento ao desânimo e à
desesperança. Gosto de mostrar
como o cristão, na sua existência
habitual e corrente, nos mais simples
pormenores, nas circunstâncias
normais do seu dia-a-dia, exercita a
Fé, a Esperança e a Caridade, porque
aí é que reside a essência da conduta
de uma alma que conta com o auxílio
divino e que, na prática dessas
virtudes teologais, encontra a alegria,
a força e a serenidade.

São estes os frutos da paz de Cristo,
da paz que nos veio trazer o seu
Coração Sagrado. Porque – digamo-lo
mais uma vez – o amor de Jesus pelos
homens é uma das profundidades
insondáveis do mistério divino, do
amor do Filho ao Pai e ao Espírito
Santo. O Espírito Santo, laço de amor



entre o Pai e o Filho, encontra no
Verbo um coração humano.

Não é possível falar destas realidades
centrais da nossa fé sem darmos pela
limitação da nossa inteligência
diante das grandezas da Revelação.
No entanto, embora a nossa razão se
encha de pasmo, cremos nelas com
humildade e firmeza. Sabemos,
apoiados no testemunho de Cristo,
que essas realidades são assim
mesmo. Que o Amor, no seio da
Trindade, se derrama sobre todos os
homens por intermédio do amor do
Coração de Jesus.

Viver no Coração de Jesus, unir-nos a
Ele estreitamente é, portanto,
convertermo-nos em morada de
Deus. “Aquele que Me ama será
amado pelo meu Pai”, anunciou o
Senhor. E Cristo e o Pai, no Espírito
Santo, vêm à alma e fazem nela a sua
morada.



Quando compreendemos – ainda que
seja só um poucochinho – estas
verdades fundamentais, a nossa
maneira de ser transforma-se.
Passamos a ter fome de Deus e
fazemos nossas as palavras do
Salmo: “Meu Deus, eu Te procuro
solícito; sedenta de Ti está a minha
alma; a minha carne deseja-Te, como
terra árida, sem água”. E Jesus, que
suscitou as nossas ansiedades, vem
ao nosso encontro e diz-nos: “se
alguém tem sede, venha a Mim e
beba”. E oferece-nos o seu Coração,
para encontrarmos nele o nosso
repouso e a nossa fortaleza. Se
aceitarmos o seu chamamento,
veremos como as suas palavras são
verdadeiras, e aumentará a nossa
fome e a nossa sede, até desejarmos
que Deus estabeleça no nosso
coração o lugar do seu repouso e não
afaste de nós o seu calor e a sua luz.

“Ignem veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur?”, “vim trazer



fogo à Terra, e que quero eu senão
que se acenda?”. Já que nos
aproximámos um bocadinho do fogo
do Amor de Deus, deixemos que o
seu impulso mova as nossas vidas,
sintamos o entusiasmo de levar o
fogo divino de um extremo ao outro
do mundo, de o dar a conhecer
àqueles que nos rodeiam – para que
também eles conheçam a paz de
Cristo e, com ela, encontrem a
felicidade. Um cristão que viva unido
ao Coração de Jesus não pode ter
outros objetivos senão estes: a paz na
sociedade, a paz na Igreja, a paz na
própria alma, a paz de Deus, que se
consumará quando vier a nós o seu
Reino.

Maria, Regina pacis, Rainha da Paz,
porque tiveste fé e acreditaste que se
cumpriria o anúncio do Anjo, ajuda-
nos a aumentar a Fé, a sermos firmes
na Esperança, a aprofundar o Amor.
Porque é isso que quer hoje de nós o



teu Filho, ao mostrar-nos o seu
Sacratíssimo Coração.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-coracao-de-
cristo-paz-dos-cristaos/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-coracao-de-cristo-paz-dos-cristaos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-coracao-de-cristo-paz-dos-cristaos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-coracao-de-cristo-paz-dos-cristaos/

	O Coração de Cristo, paz dos Cristãos (áudio)

