
opusdei.org

Lugares de Roma
(IV): O Coliseu

Venero com todas as minhas
forças a Roma de Pedro e de
Paulo, banhada pelo sangue dos
mártires, centro donde tantos
saíram para propagar por todo
o mundo a palavra salvadora de
Cristo.

13/02/2025

 Link para os restantes artigos da
série: “Lugares de Roma”

https://opusdei.org/pt-pt/article/vestigios-da-historia-da-igreja-seguindo-os-passos-de-sao-josemaria/


Em 1972, São Josemaria dizia numa
homilia: «Venero com todas as
minhas forças a Roma de Pedro e de
Paulo, banhada pelo sangue dos
mártires, centro donde tantos saíram
para propagar por todo o mundo a
palavra salvadora de Cristo. Ser
romano não implica nenhum
particularismo, mas ecumenismo
autêntico. Representa o desejo de
dilatar o coração, de abri-lo a todos
com as ânsias redentoras de Cristo,
que a todos procura e a todos acolhe,
porque a todos amou primeiro»[1].

As ruínas do Coliseu são testemunho
eloquente da grandeza da antiga
civilização romana e, ao mesmo
tempo, da sua miséria e caducidade.
De modo muito expressivo, João
Paulo II caracterizava-o como
«monumento dramático e glorioso da
Roma imperial, testemunha muda de
força e domínio, memorial de
acontecimentos de vida e de morte,
onde parecem ressoar, como um eco



interminável, clamores de sangue (cf.
Jo 4, 10) e palavras que imploram
concórdia e perdão»[2].

Grandiosidade e crueldade

O anfiteatro Flávio, que era o seu
nome original, reflete o génio
romano, capaz de acometer
empresas de grande envergadura e
ao mesmo tempo dando grande
atenção aos ínfimos pormenores
práticos. Tudo nesta construção
estava pensado para que as suas
enormes dimensões e a sua solidez
não prejudicassem nem a beleza nem
a funcionalidade. O equilíbrio
arquitetónico conseguiu-se graças
aos três andares de arcadas, em que
se distribuíram sabiamente os
espaços para dar uma sensação de
leveza. O sentido prático estava
presente numa enorme quantidade
de aspetos: nos acessos, com mais de
oitenta portas que permitiam encher
e esvaziar o anfiteatro em poucos



minutos; na distribuição dos lugares
sentados, calculada para que de cada
um dos cinquenta mil lugares se
pudesse ver perfeitamente a arena;
no sistema de toldos que protegia a
multidão do sol e da chuva,
estendidos por uma equipa de cem
soldados da marinha; na complexa
rede de subterrâneos, onde havia
ascensores de roldanas para içar os
combatentes e as feras…

A construção deste grandioso edifício
demorou oito anos, empregando no
trabalho uns doze mil escravos; na
sua maioria judeus, feitos
prisioneiros por Tito depois da
destruição de Jerusalém, no ano 70.
O novo Amphitheatrum foi
inaugurado no ano 80, com um
programa de espetáculos e festejos
que durou cem dias: faleceram na
arena centenas de gladiadores, e
morreram uns cinco mil animais
selvagens. Também por essa época se
celebraram as primeiras naumachiae,



combates navais que se realizavam
inundando o interior e que, pela sua
novidade, devem ter impressionado
vivamente os romanos.

Os imperadores sucessivos
empenharam-se em proporcionar ao
povo espetáculos cada vez mais
aparatosos. Séneca já havia
lamentado a espiral de violência e
desumanidade a que conduzia este
tipo de entretenimentos[3]. O povo
pedia sensações cada vez mais fortes,
porque só lhe interessava o sangue, o
puro homicídio e as matanças,
quanto mais cruéis e sofisticadas,
melhor.

Neste contexto, as execuções dos
condenados não eram muito
interessantes para o público, porque
os réus indefesos quase não
apresentavam resistência aos
verdugos ou às feras. Por isso se
realizavam ao fim da manhã, entre
as lutas de gladiadores que se tinham



visto até esse momento e as da tarde.
Muitos desses condenados, que
perdiam a sua vida diante de
espectadores embrutecidos e muitas
vezes indiferentes, eram cristãos.

Um martírio insigne “in
Amphitheatrum”

Um exemplo comovedor de como os
primeiros cristãos enfrentavam o
martírio foi-nos deixado por Santo
Inácio de Antioquia, morto no tempo
do Imperador Trajano. Convertido do
paganismo, Inácio foi o segundo
sucessor de São Pedro na sede
episcopal de Antioquia. No ano 107
foi detido, condenado ad belvas – às
feras – e enviado a Roma sob
custódia militar para aí cumprir
pena.

Conhecemos bastantes pormenores
da longa viagem desde a Síria à
capital do Império pelo historiador
Eusébio de Cesareia e, sobretudo,
graças às sete cartas que o próprio



Santo Inácio escreveu às Igrejas de
outras tantas cidades para fortalecê-
las na fé e preveni-las contra as
heresias gnósticas, que então
começavam a estender-se.

Todas as cartas começam com uma
saudação de «Inácio, também
chamado Teóforo», portador de Deus.
O fundador do Opus Dei gostava
deste apelativo: «Devia poder
aplicar-se a todos os cristãos o
apelativo que se usou nos começos:
“portador de Deus”. Age de tal
maneira que possam atribuir-te “com
verdade” esse admirável
qualificativo»[4].

Muito cheio de Deus ia Santo Inácio,
como reflete o tom de felicidade que
têm as suas cartas: «cordialmente em
Jesus Cristo e numa alegria
imaculada…», são palavras com as
quais saúda os efésios; deseja aos de
Magnésia «uma superabundante
alegria em Deus Pai e em Jesus



Cristo»; e aos de Filadélfia envia uma
saudação «no sangue de Jesus Cristo,
que é alegria eterna e constante…».
As razões da sua felicidade eram
totalmente sobrenaturais, já que o
futuro mártir conhecia o que o
aguardava; e os esbirros que o
conduziam não se distinguiam pela
delicadeza: «da Síria a Roma –
escreve – combato com as feras, na
terra e no mar, de noite e de dia,
unido a dez leopardos, o
destacamento de soldados. Os
beneficiados tornam-se piores. Por
causa da sua maldade, eu aprendo
mais»[5].

Santo Inácio sentia-se feliz por
compartilhar a Cruz de Jesus, e tinha
o desejo ardente de que a sua
identificação com Nosso Senhor se
completasse com o martírio. Por isso,
roga aos cristãos que não intercedam
por ele junto das autoridades e
manifesta o seu desejo de que as
feras se lancem para devorá-lo



rapidamente: «não me aconteça, diz,
como para alguns, que,
atemorizadas, não os tocaram»[6].
Eram famosos alguns casos em que
os animais famintos não tinham
atacado os cristãos ou inclusive se
tinham lançado mansamente a seus
pés, perante o assombro dos
espectadores. Segundo antigas
tradições, assim sucedeu a Santa
Martina, a Santo Alexandre e São
Marino, entre outros santos.

O bispo de Antioquia foi lançado aos
leões «in Amphitheatrum»[7]. Assim
viu cumprido o seu desejo: «Sou trigo
de Deus e triturado pelos dentes das
feras para me tornar pão puro de
Cristo»[8].

Depois do horrível espetáculo, os
cristãos conseguiram resgatar alguns
ossos do mártir, custodiaram-nos
com veneração e mais tarde
enviaram-nos para Antioquia: «vós
haveis gozado do seu episcopado –



dizia São João Crisóstomo aos fiéis da
cidade síria – e os romanos
admiraram o seu martírio. O Senhor
retirou-vos este precioso tesouro por
pouco tempo para mostrá-lo aos
romanos, e devolvemo-lo com maior
glória»[9]. No século VII, contudo, por
causa das invasões muçulmanas, as
relíquias foram de novo trasladadas
para Roma, e hoje repousam na
Igreja de São Clemente. Ali se pode ir
agora a fim de, seguindo o conselho
do Crisóstomo, «usufruir frutos
espirituais dessas sagradas relíquias,
porque são como um tesouro do qual
se pode participar sem que nunca se
esgote»[10].

O caminho da normalidade

Embora também o Circo Máximo, o
Circo de Nero e outros lugares da
Urbe tenham sido palco da morte de
muitos cristãos, em 1749 o Papa
Bento XIV consagrou o Coliseu como
lugar santo em memória da Paixão



de Cristo e dos sofrimentos dos
mártires. Nesse mesmo ano, fez
colocar ao redor da arena as estações
da Via-Sacra.

Atualmente, logo ao entrar no
Anfiteatro, vê-se de frente uma
grande cruz de madeira negra, que
convida a rezar. Nesse lugar, diante
do instrumento da Paixão do Senhor
e recordando quem deu a sua vida
por Cristo, é natural que surjam
desejos de maior entrega, de superar
para sempre o nosso egoísmo, de que
aumente em todos os cristãos o amor
à mortificação… Aspirações santas
que, com o auxílio da graça, se
podem tornar operativas na vida do
dia a dia: «Quantos, que se deixariam
cravar numa Cruz, perante o olhar
atónito de milhares de espectadores,
não sabem sofrer cristãmente as
alfinetadas de cada dia! – Pensa
então no que será mais heroico»[11].



O fundador do Opus Dei tinha uma
grande devoção aos mártires dos
primeiros séculos da Igreja.
Recordou também que a santidade é
para todos e alertava com frequência
perante o erro de pensar que o
heroísmo sobrenatural se limita a
situações extraordinárias:
perseguições, martírio, contradições
de grande monta, ou a realização de
grandes empresas para glória de
Deus… Em vez de desejar
ardentemente essas gestas – que
poderão apresentar-se alguma vez,
mas que na vida real serão muito
pouco frequentes –, animava todos os
cristãos a seguir o caminho da
heroicidade no meio das
circunstâncias em que cada um de
nós se encontra. Daí o conselho de 
Caminho: «Queres ser mártir. – Eu te
indicarei um martírio ao alcance da
mão: ser apóstolo e não te chamares
apóstolo; ser missionário – com
missão – e não te chamares
missionário; ser homem de Deus e



pareceres homem do mundo. Passar
inadvertido!»[12].

Como os mártires, os que somos
cristãos temos de ter o desejo
ardente de cumprir a Vontade de
Deus e de lhe manifestar o nosso
amor, passando também pelo
sacrifício, com alegria, porque
«mortificação não é pessimismo nem
espírito azedo. A mortificação nada
vale sem a caridade: por isso,
havemos de procurar mortificações
que, além de nos manterem livres
em relação às coisas da terra, não
mortifiquem os que vivem à nossa
volta. O cristão não pode ser um
verdugo nem um miserável; há de
ser um homem que sabe amar com
obras, que prova o seu amor na
pedra de toque da dor. Mas – insisto
– essa mortificação não consistirá
habitualmente em grandes
renúncias, cuja oportunidade não se
nos depara com frequência. Há de
estar feita de pequenas vitórias: ter



um sorriso para quem nos incomoda,
negar ao corpo o capricho dos bens
supérfluos, habituarmo-nos a ouvir
os outros, fazer render o tempo que
Deus põe à nossa disposição… e
tantos outros pormenores,
aparentemente insignificantes –
contrariedades, dificuldades,
dissabores – que surgem ao longo do
dia sem os procurarmos»[13].

[1] São Josemaria, Amar a Igreja, n.
11.

[2] São João Paulo II, Via-Sacra no
Coliseu, Sexta-feira Santa de 2003,
Oração inicial.

[3] cf. Séneca, Epístolas morais a
Lucílio I, 7, 3-5.

[4] São Josemaria, Forja, n. 94.



[5] Santo Inácio de Antioquia, Carta
aos romanos, V, 1.

[6] Ibid., V, 2.

[7] Martyrium Antiochenum VI, 3.

[8] Santo Inácio de Antioquia, Carta
aos romanos, IV, 1.

[9] São João Crisóstomo, In S.
Ignatium Martirem hom., 5, PG 50,
col. 594.

[10] Ibid., col. 595.

[11] São Josemaria, Caminho, n. 204.

[12] Ibid., n. 848.

[13] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 37.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-coliseu/


opusdei.org/pt-pt/article/o-coliseu/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-coliseu/

	Lugares de Roma (IV): O Coliseu

