
opusdei.org

A luz da fé (8): O
caminho da
libertação: do
pecado à graça

O pecado entrou na
humanidade através de um
exercício errado da liberdade,
mas o “faça-se em mim segundo
a tua palavra” que Maria
pronunciou abriu uma nova
etapa na História: o Filho de
Deus desceu à terra para dar a
vida num ato supremo de
liberdade, porque se originou
no Amor.



01/07/2018

Depois de Adão e Eva comerem do
fruto da árvore proibida, o Senhor
“depois de ter expulsado o homem,
colocou, a oriente do jardim do Éden,
os querubins com a espada
flamejante, para guardar o caminho
da árvore da Vida.”(Gen 3,24) O
drama da história humana começou:
o homem e a mulher caminhariam
como exilados da sua verdadeira
pátria, que se caraterizava pela
comunhão com Deus. Dante expressa
isso de um modo belo no início da
sua Divina Comédia: “No meio do
caminho em nossa vida, / eu me
encontrei por uma selva escura /
porque a direita via era perdida”[1].
No entanto, esta caminhada não é
uma noite sem luz: o Senhor também
anunciou uma esperança: “Farei
reinar a inimizade entre ti e a
mulher, entre a tua descendência e a



dela. Esta esmagar-te-á a cabeça e tu
tentarás mordê-la no
calcanhar.” (Gen 3,15). A vinda de
Cristo marcaria a passagem do
pecado para a vida da graça.

A “culpa” original

É o conhecimento de Deus que dá
origem ao sentido do pecado, e não o
contrário. Nãoentenderemos o
pecado original e as suas
consequências, enquanto não
percebermos, primeiro, a bondade
de Deus ao criar o homem, assim
como a grandeza do seu destino. O
Catecismo da Igreja Católica afirma:
“O primeiro homem não só foi criado
bom, como também foi constituído
num estado de amizade com o seu
Criador, e de harmonia consigo
mesmo e com a criação que o
rodeava; amizade e harmonia tais,
que só serão ultrapassadas pela
glória da nova criação em Cristo.”[2].



O pecado de Adão e Eva introduziu
uma rutura fundamental na unidade
interna do ser humano. A submissão
da vontade humana à Vontade
divina, que era a pedra chave do arco
das faculdades corporais e espirituais
da natureza humana, foi quebrada
pela desobediência a Deus. Então, ao
remover a pedra, o arco inteiro
desmoronou. Como consequência, “A
harmonia em que viviam, graças à
justiça original, ficou destruída; o
domínio das faculdades espirituais
da alma sobre o corpo foi quebrado
(cf. Gen 3, 7)[3]“.

Este primeiro pecado é chamado
pecado original, e é transmitido,
juntamente com a natureza humana,
de pais para filhos, com a única
exceção, por privilégio de Deus, de
uma pessoa: Nossa Senhora. “Pela
desobediência de um só homem
todos se tornaram pecadores” (Rom
5,19), diz São Paulo. Certamente, essa
realidade é difícil de entender, até



um pouco escandalosa para a
consciência atual: “Eu não fiz nada,
porque tenho que carregar esse
pecado?”

O Catecismo da Igreja Católica
aborda esta questão: “É um pecado
que vai ser transmitido a toda a
humanidade por propagação, quer
dizer, pela transmissão duma
natureza humana privada da
santidade e justiça originais. E é por
isso que o pecado original se chama
«pecado» por analogia: é um pecado
«contraído» e não «cometido»; um
estado, não um ato.”[5]. Refletindo
sobre isso, Ronald Knox escreveu que
“evitaríamos muito trabalho se
combinássemos chamar ao pecado
original culpa original. Porque o
pecado, de acordo com a
mentalidade do homem comum, é
algo que ele mesmo comete, e a culpa
é algo que lhe pode corresponder
sem qualquer falta da sua parte”[6].



E é isso o que acontece com o pecado
original: os nossos primeiros pais
pecaram e, ao fazê-lo, perderam a
santidade e a justiça originais que
Deus lhes tinha dado e a sua
natureza foi “ferida nas suas
próprias forças naturais, sujeita à
ignorância, ao sofrimento e ao
império da morte, e inclinada ao
pecado”[7]. E como ninguém pode
deixar como herança o que já não
possui, Adão e Eva não puderam
deixar-nos o que eles perderam:
aquele estado de santidade e justiça
original, e uma natureza sem
corrupção. Transmitiram-nos a sua
natureza como ela era naquele
momento: ferida pelo pecado. É por
isso que Santo Agostinho escreveu: “é
que deles nada podia nascer
diferente deles. Realmente, a
magnitude da sua falta acarretou
uma sanção que alterou para pior a
sua natureza: o que não passava de
uma pena para os primeiros homens



pecadores, tornou-se natureza para
todos os seus descendentes”[8].

Assim, o pecado original é a causa do
estado em que nos encontramos pela
má herança recebida e, como afirma
o Catecismo, “o pecado original não
tem, em qualquer descendente de
Adão, caráter de falta pessoal”[9].
Mas todos nós viemos ao mundo
afetados pelas suas consequências:
uma certa ignorância na inteligência,
uma vida marcada pelo sofrimento,
subordinados ao império da morte, a
vontade inclinada ao pecado e as
paixões desordenadas. Qualquer
pessoa tem experiência dessa
desagregação, dessa incoerência,
dessa fraqueza interna.

Quantas vezes já nos propusemos
algo que depois não fizemos: fazer
uma dieta necessária para a saúde,
dedicar diariamente um tempo para
aprender uma língua, tratar os filhos
com mais doçura, não se aborrecer



com os pais ou o cônjuge, não
reclamar do trabalho, ajudar uma
pessoa pobre ou doente, acompanhar
com generosidade os mais
vulneráveis, falar bem dos outros e
alegrar-nos com os seus sucessos,
olhar para o mundo e para as
pessoas com um coração limpo…
Sem mencionar as situações em que
fazemos exatamente o que não
queremos: deixamo-nos levar por
uma explosão de ira injustificada,
sucumbimos à preguiça em vez de
servir com amor, desculpamo-nos
com uma mentira para não ficar mal,
cedemos à curiosidade na internet…

Experimentamos também a tirania
do desejo que, buscando com
veemência um bem aparente,
particular e limitado (um prazer, um
privilégio, o poder, a fama, o
dinheiro, etc.), arrasta na sua direção
uma vontade enfraquecida, e a
desvia do bem íntegro e verdadeiro
da pessoa (a felicidade, a vida com



Deus) que deveria perseguir. Da
mesma forma, a inteligência, luz
para indicar o verdadeiro fim, fica
obscurecida e corre o risco de se
tornar um simples instrumento para
obter o que uma vontade escravizada
pelo desejo já tinha decidido
procurar.

Mas nem tudo é amaldiçoado no ser
humano, longe disso. A natureza
humana não está totalmente
corrompida, conserva a sua bondade
essencial. Nós viemos ao mundo com
as “sementes” de todas as virtudes,
chamados a desenvolver-nos com a
ajuda dos outros, com o exercício da
nossa liberdade e com a graça de
Deus. Na verdade, a virtude
corresponde mais ao que
verdadeiramente somos do que o
pecado, porque este último é sempre
um ato contra a natureza, um “ato
suicida” [10]. Bento XVI expressava-o
assim: “Diz-se: "mentiu", "é humano";
"roubou", "é humano"; mas não é este



o verdadeiro ser humano. Humano é
ser generoso, é ser bom, é ser homem
da justiça”[11].

Da escravidão à libertação

Na raiz de todo o pecado está uma
dúvida sobre Deus, a suspeita de que
talvez não nos ame ou não nos possa
fazer felizes: ‘É tão bom como diz
ser? Não estará a enganar-nos?’ «É
verdade ter-vos Deus proibido comer
o fruto de alguma árvore do
jardim?» (Gen 3,1), diz a serpente a
Eva. E quando ela responde que não
é assim, que somente estão proibidos
de comer da árvore que está no meio
do jardim para não morrer, a
serpente semeia o veneno da
desconfiança no seu coração: ‘Não,
não morrereis; porque Deus sabe
que, no dia em que o comerdes,
abrir-se-ão os vossos olhos e sereis
como Deus, ficareis a conhecer o bem
e o mal‘.» (Gen 3,4-5). Na verdade,
por trás dessa falsa promessa de



liberdade infinita, de autonomia
absoluta da vontade (impossíveis
para uma criatura), esconde-se uma
grande mentira. Porque ao tentar
arranjar-nos por nossa conta, sem
nos apoiarmos em Deus, aparece o
cortejo do mal, que nos escraviza e
nos prende porque nos impede de
ser felizes com Deus.

O pecado pode aparecer porque
somos livres, ele vive dessa
liberdade, mas acaba por matá-la.
Promete muito, mas dá apenas dor. É
um engano que nos converte em
“escravos do pecado” (Rom 6,17). Por
isso: “o mal não é uma criatura, mas
assemelha-se a uma planta parasita.
Vive do que tira dos outros e no fim
mata-se, como faz a planta parasita
quando toma posse de seu
hospedeiro e o aniquila”[12].

O pecado entrou na humanidade por
um exercício errado da liberdade,
porém o remédio para ele e o começo



de uma nova vida também entraram
por uma decisão livre. O “faça-se em
mim segundo a tua palavra” (Lc 1,
38), que Nossa Senhora pronunciou
de uma forma totalmente livre, abre
uma nova etapa na história, a
plenitude dos tempos.

Assim, o Filho de Deus desceu à terra
para entregar a sua vida num ato
supremo de liberdade, por estar
originado no amor: «Meu Pai, se é
possível, afaste-se de mim este cálice.
No entanto, não seja como Eu quero,
mas como Tu queres.» (Mt 26,39). E
agora isso eleva-nos, para que
possamos responder – porque
queremos de verdade – a esse
convite para viver a “gloriosa
liberdade dos filhos de Deus” (Rom
8:21).

É justamente com a nossa liberdade
de filhos de Deus que podemos voltar
a deixar-nos olhar e curar pelo
Senhor, dirigindo-nos com



humildade a Ele, que nos renova
interiormente com a Sua graça.
Aprendemos assim que “a vontade
de Deus não é para o homem uma lei
imposta a partir de fora, que o
obriga, mas a medida intrínseca da
sua natureza, uma medida que está
inscrita nele e que o torna imagem
de Deus e, assim, criatura livre”[13].
Na verdade, Deus é o fiador da nossa
liberdade. É livre quem se deixa
amar por Deus, quem não desconfia,
quem acredita no Seu Amor. Com a
fé desaparecem os limites impostos
pela dúvida, falsidade, cegueira e a
falta de sentido. Com a esperança,
derrubam-se o medo, o desânimo, a
inquietação e a culpa que nos
infernizam. Com a caridade,
deixamos para trás o egoísmo, a
ganância, a auto-referência, as
frustrações e a amargura que
reduzem a medida da nossa vida.

A graça de Deus



S. João Paulo II escreveu no seu
último livro que “a redenção é o
limite divino imposto ao mal pela
simples razão de que nele o mal é
radicalmente derrotado para sempre
pelo bem, o ódio pelo amor, a morte
pela ressurreição”[14]. A resposta de
Deus aos nossos pecados é a
Encarnação e Redenção de Nosso
Senhor Jesus Cristo. “Jesus Cristo foi
entregue pelos nossos pecados” (Rom
4:25), afirma São Paulo. Ele nos
reconcilia com Deus, liberta-nos da
escravidão do pecado e concede-nos
o dom da graça: “é o dom gratuito
que Deus nos dá para nos tornar
participantes da sua vida trinitária e
capaz de agir por amor d’Ele.”[15].
Não devemos acostumar-nos a esta
realidade: a graça é um dom
imerecido, uma participação na vida
divina, introduz-nos na intimidade
amorosa de Deus e torna-nos capazes
de agir de uma nova maneira: como
filhos de Deus.



A graça é muito mais abundante do
que o pecado: “onde abundou o
pecado, superabundou a graça” (Rom
5,20). E muito mais forte. Num
famoso romance literário, a
protagonista vai ao confessionário e,
uma vez lá, manifesta o seu pecado
qualificando-o como muito grave. A
resposta que ouve do confessor é
esta: “Não, minha filha” – dizia com
calma e quase friamente –, “não
ofendeu a Deus mais gravemente do
que uma infinidade de pessoas: seja
humilde mesmo na confissão do seu
pecado! Grande, na sua vida, foi
apenas a Graça. Somente a Graça é
sempre grande. O pecado em si, o seu
próprio pecado, é pequeno e
comum”[16]. Por isso S. Josemaria
podia afirmar: “O nosso Pai do Céu
perdoa qualquer ofensa quando o
filho volta de novo até Ele, quando se
arrepende e pede perdão. Nosso
Senhor é tão verdadeiramente Pai,
que prevê os nossos desejos de
sermos perdoados e se adianta com a



Sua graça, abrindo-nos
amorosamente os braços.”[17]. Uma
graça que nos é concedida
abundantemente na oração e nos
sacramentos. E que é recuperada no
sacramento da Penitência[18] se a
perdemos pelo pecado grave.

Um dos hinos da Liturgia das Horas
diz: “Cura, Senhor, com o orvalho da
tua graça, as feridas da nossa alma
doente, para que, sufocando os maus
desejos, deplore os seus pecados com
lágrimas”[19]. A Graça cura as
feridas do pecado na nossa alma:
identifica a vontade humana com a
Vontade Divina por meio do amor de
Deus, ilumina a inteligência através
da fé, ordena as paixões ao
verdadeiro fim do homem e
submete-as à razão, etc. Numa
palavra: é o remédio de todo o nosso
ser. Resumindo: “Não há nada
melhor no mundo do que estar em
graça de Deus”[20].



Talvez algumas pessoas se
perguntem: “Se a graça de Deus é tão
poderosa, por que não tem efeitos
mais decisivos sobre as pessoas?”. 
Tropeçamos de novo com o mistério
da liberdade humana. A graça
“precede, prepara e suscita a
resposta livre do homem.”[21], mas
não força essa liberdade. “Quem te
criou sem ti não te salvará sem
ti”[22], sentenciou Santo Agostinho.
Temos à nossa disposição uma
central nuclear com milhares de
megawatts, mas temos que ligar a
rede da nossa casa, se quisermos que
essa energia nos ilumine, aqueça e
sirva de proveito. Temos que receber
a graça com humildade, gratidão e
arrependimento dos nossos pecados
e lutar com amor para seguir
humildemente os seus impulsos. Sem
nunca perder de vista, como o Papa
Francisco nos lembra, que “esta luta
é magnífica, porque nos permite
cantar vitória todas as vezes que o
Senhor triunfa na nossa vida.”[23].



Vamos evitar assim, todos os sinais
de voluntarismo, conscientes da
absoluta prioridade da graça na
nossa vida.

Mas acontece que, além disso, “nesta
vida, as fragilidades humanas não
são curadas, completamente e duma
vez por todas, pela graça”[24]. “A
graça, precisamente porque supõe a
nossa natureza, não nos faz
improvisamente super-homens.
Pretendê-lo seria confiar demasiado
em nós próprios (...). Porque se não
reconhecemos a nossa realidade
concreta e limitada, não poderemos
ver os passos reais e possíveis que o
Senhor nos pede em cada momento,
depois de nos ter atraído e tornado
idóneos com o Seu dom. A graça atua
historicamente e, em geral, toma-nos
e transforma-nos de forma
progressiva. Por isso, se recusarmos
esta modalidade histórica e
progressiva, de facto podemos
chegar a negá-la e bloqueá-la,



embora a exaltemos com as nossas
palavras.”[25]. Deus é delicado e
respeitoso connosco. Assim refletia o
cardeal Ratzinger certa vez: “Creio
que Deus irrompeu na história de
uma forma muito mais suave do que
gostaríamos. Mas essa é a resposta
para a liberdade. E se queremos e
aprovamos que Deus respeite a
liberdade, devemos respeitar e amar
a suavidade das Suas mãos”[26], que
é o mesmo que amar a suavidade da
Sua graça.

José Brage

* * *

Bibliografia sobre o pecado e a
graça

Leituras recomendadas:

- Catecismo da Igreja Católica nºs
374-421 1846-1876 e 1987-2029.



- Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, nºs. 72-78 e 422-428.

- S. João Paulo II, Exort. Ap.
Reconciliação e Penitência (2-
XII-1984).

- Concilio Vaticano II, Constituição
pastoral “Gaudium et spes” (7-
XII-1965), nºs. 13 e 37.

- Bento XVI, Homilia (8-XII-2005); 
Discurso aos alunos do Colégio
Universitário Santa Maria de
Twickenham, Londres, 17-IX-2010; 
Encontro com os párocos da diocese
de Roma, 18 de fevereiro de 2010.

- Francisco, Exort. Ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), nºs. 47-62 e
158- 165. Palavras na visita a
Auschwitz, 29 de agosto de 2016. 
Palavras da janela da sede da
Arquidiocese de Cracóvia, 29 de
agosto de 2016.

* * *



- Joseph Ratzinger, Criação e pecado;
Deus e o mundo, “Sobre a criação”.

- Santo Agostinho, A Cidade de Deus,
Livros XIII e XIV: “A morte como
pena do pecado” e “O pecado e as
paixões”.

- Santiago Sanz, A elevação
sobrenatural e o pecado original em
"Resumos da fé cristã", tema 7

- Juan Luis Lorda, Antropologia
teológica, EUNSA, Barañáin 2009,
pag. 287-438.

* * *

- Ronald Knox, A torrente oculta.

-Thomas Merton, A montanha dos
sete patamares.

- Dante Alighieri, A Divina Comédia
(tradução de Vasco Graça Moura) ,
Quetzal Editores,Lisboa 2013

https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-pt/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/


- Evelyn Waugh, Reviver o passado
em Brideshead, Ed. Relógio d´Água,
Lisboa 2002

[1] DANTE ALIGHIERI, Divina
comédia, Inferno, Canto I, 1-3.

[2] Catecismo da Igreja Católica, nº
374.

[3] Catecismo da Igreja Católica, nº
400.

[4] Convém aqui entender bem o
conceito de analogia: é a relação de
semelhança entre coisas diferentes.
Aplicado ao nosso caso: A queda
original tem semelhança com o
pecado, mas é diferente do pecado
original.

[5] Catecismo da Igreja Católica, nº
404.



[6] KNOX, R., A torrente oculta.

[7] Catecismo da Igreja Católica, nº
405.

[8] SANTO AGOSTINHO, A Cidade de
Deus, Livro XIII, III, 1.

[9] Catecismo da Igreja Católica, nº
405.

[10] S. JOÃO PAULO II, Exort. Ap. 
Reconciliação e Penitência (2-
XII-1984), nº 15.

[11] BENTO XVI, Encontro com os
párocos da diocese de Roma, 18-
II-2010.

[12] RATZINGER, J., Deus e o mundo

[13] BENTO XVI, Homilia, 8-XII-2005.

[14] S. JOÃO PAULO II, Memória e
Identidade, 2004 , nº 15.

[15] Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, nº 423.



[16] LE FORT, G. Von, El velo de
Verónica, Encuentro, Madrid 1998, p.
314.

[17] S. JOSEMARIA, Cristo que passa,
nº 64.

[18] Cf. Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, nº 310.

[19] Hino latino de Vésperas da terça-
feira da XXV semana do Tempo
Comum.

[20] S. JOSEMARIA, Caminho, nº 286.

[21] Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, nº 425.

[22] Sermão 169, 13.

[23] FRANCISCO, Ex. Ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), nº. 158.

[24] Ibidem, nº 49.

[25] Ibidem, nº 50.



[26] RATZINGER, J., O sal da terra.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-caminho-da-
libertacao-do-pecado-a-graca/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-caminho-da-libertacao-do-pecado-a-graca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-caminho-da-libertacao-do-pecado-a-graca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-caminho-da-libertacao-do-pecado-a-graca/

	A luz da fé (8): O caminho da libertação: do pecado à graça

