
opusdei.org

O bem dos filhos: a
paternidade
responsável (II)

O primeiro artigo explicou
como os homens colaboram
com Deus na conceção e
educação das crianças. Agora, a
proposta é refletir sobre o valor
dos filhos, acolhidos como um
dom absoluto. Novo artigo da
série sobre o Amor humano.

27/09/2016

A pessoa do filho



O artigo precedente baseava-se na
grandeza de qualquer pessoa e, em
concreto, daquelas que mais
intervêm no aparecimento e
desenvolvimento do ser humano.

Agora, ao cingir o nosso tema à
procriação, passa a primeiríssimo
plano a realidade do filho, que
habitualmente determina os diversos
comportamentos a esse respeito.

E assim, na base da atitude
incondicional a favor da vida
humana, surge a capacidade de
apreciar que o filho — pela sua
sublime condição pessoal e à
margem de qualquer outra
circunstância — goza de um valor
inestimável, de uma bondade
constitutiva que nunca seria possível
exagerar.

Analogamente, no repúdio de uma
nova vida esconde-se, subtil e
inconscientemente, a consideração —



difusa mas operativa — de que o
filho é um mal.

Um convencimento cuja enunciação
explícita provoca espanto e recusa,
mas fácil de compreender ao
considerar os valores que dominam
na nossa cultura.

O útil

Um olhar atento ao real permite
distinguir três tipos de bens ou,
melhor, três aspetos ou dimensões do
bem.

Os bens úteis são os de categoria
inferior; têm a sua bondade 
duplamente fora de si: na realidade
para a qual servem e, de maneira
definitiva, naqueles que querem o
que esses instrumentos tornam
possível.

Daí que, sem sofrer a menor
alteração, deixem de valer quando já
não existe — ou quando ninguém



quer — aquilo para que serviam,
Sem se alterar nem se deteriorar, a
melhor das chaves de fendas perde
toda a sua utilidade se desaparecem
os objectos unidos por parafusos; e
todo o dinheiro do mundo nada vale
se ninguém está disposto a mexer um
dedo em troca dele.

O gozoso ou agradável

Os bens deleitáveis também gozam de
uma bondade escassa, porque não a
têm em si: em última instância, o seu
valor depende de que alguém os
queira e decida servir-se deles.

Por isso, a bondade daquilo que
apenas é apreciado por causa do
prazer ou do gozo que proporciona,
desaparece enquanto ninguém quer
desfrutar dela.

Ou seja, o útil e o agradável não são
bons em si e por si. O seu valor reside
nas pessoas que os procuram, em
função das quais valem ou são bons:



trata-se de uma bondade relativa, 
dependente.

Odigno

A pessoa, pelo contrário, é um bem 
digno ou absoluto. A sua bondade
radica em si mesma, no seu ser
pessoa, com total independência de
qualquer circunstância, idade, sexo,
saúde, comportamento, eficácia,
posição social…

E assim deve ser querida e
apreciada: por si mesma ou
absolutamente, independentemente
de qualquer outra condição.

Sem dúvida, os bens dignos podem
gerar satisfação ou serem úteis, mas
não é essa a sua bondade 
fundamental ou primeira. A amizade,
por exemplo, é fonte de alegrias
incomparáveis e produz benefícios
múltiplos. Mas não é básica e
radicalmente boa pelo prazer ou



pelos serviços que gera, mas situa-se
a anos-luz acima deles.

Poderia dizer-se que em si e por si é
tão extraordinariamente boa, que 
também traz satisfações e benefícios,
que nenhuma outra realidade pode
proporcionar. Mas ter amigos só por
essas vantagens acrescentadas
degrada ou prostitui a amizade: 
relativiza-a, esquecendo que a sua
bondade é absoluta.

Uma cegueira generalizada

No entanto, na nossa civilização, os
bens relativos impuseram-se de tal
modo que a própria noção de bem 
digno ou absoluto desapareceu.

Ano após ano, os meus alunos do
primeiro ano de filosofia discutem se
esta é ou não útil, para acabar por
optar a favor da sua utilidade. A sua
surpresa é grande quando lhes
explico que, precisamente para
manifestar a sua superioridade e



nobreza, Aristóteles declara a
filosofia radicalmente inútil, termo
que, para me fazer entender, traduzo
como supra-útil, procurando
compensar a ausência de significado
da palavra digno.

De maneira parecida, depois de lhes
explicar detalhadamente que a
filosofia não se subordina a um
objetivo ulterior, que o filósofo só
procura saber pelo saber, quase todos
o traduzem afirmando que o filósofo
conhece pelo prazer de saber.

Como muitos dos nossos
contemporâneos, às vezes parecem
incapazes de conceber o bom em e
por si, e não em virtude do benefício
ou satisfação que gera. Em tais
circunstâncias, ao não poder
compreendê-la, a bondade do digno
“não existe”.

Gostas de ter filhos?



A respeito da procriação, o problema
surge quando, sem plena
consciência, a bondade do filho tende
a medir-se com os parâmetros dos
bens inferiores, coisa bastante
frequente.

Em intervenções públicas, ao
comentar que tenho sete filhos, não é
raro que algum dos que assistem me
pergunte: «Tu gostas muito de
crianças, não é?» Costumo fazer uma
pausa, olhá-lo fixamente uns
segundos e acrescentar em tom
amável: «Gostar, gostar, do que
verdadeiramentegosto é de presunto.
Aos meus filhos, amo-os com toda a
alma».

A reação costuma ser cordial e não
me custa demasiado fazer-lhes
entender que um filho — uma pessoa
— nunca se deve converter numa
questão de gostos, caprichos ou
apetites.



E é que o digno está a anos-luz acima
do deleitável e doútil. Em rigor, trata-
se de bens incomensuráveis, que
nunca deveriam ponderar-se na
mesma balança. O digno justifica-se
por si mesmo e por si mesmo deve
querer-se; o útil e deleitável, não.

Em consequência, mais do que
conhecer os critérios que regem a
procriação responsável — que sem
dúvida há que saber — hoje é
imprescindível desenvolver a
aptidão — frequentemente atrofiada
ou inexistente — para captar com
profundidade a bondade própria do
filho. Advertir que, para o trazer ao
mundo, não falta é necessária mais
nenhuma razão do que a sua sublime
grandeza; e que o que requer outros
motivos, sérios e proporcionados, é 
não o procurar trazer.

Existem tais motivos?

Para impedir a procriação ou 
eliminar o seu fruto, não. Sim, em



certas ocasiões, para deixar de pôr os
meios para que a procriação possa
acontecer.

O filho constitui um bem absoluto, no
sentido mais próprio do termo. Mas
absoluto não equivale a infinito. E
precisamente por causa da sua
finitude, sempre traz consigo certos
males, os derivados da necessidade
de o atender, que poderiam ser
considerados normais.

Diante deles, quando se ignora ou se
desconhece a bondade absoluta da
pessoa, o filho passa
automaticamente a conceber-se
como um mal. Mas, pelo mesmo
motivo, sê-lo-ão também o cônjuge,
os pais, os irmãos, os amigos…

Deparamos com a lógica
tremendamente individualista de
Sartre, para quem «o inferno são os
outros», e a única resposta, o
isolamento; ou seja, a solidão, o mais
autêntico inferno.



A exclusão do digno desemboca
inevitavelmente num paradoxo, num
caminho cego, sem saída. Pelo
contrário, o reconhecimento do filho
como bem absoluto, relativiza esses
males inevitáveis e transforma-os em
ocasião de crescimento pessoal.

Inconvenientes graves ou
extraordinários

São os que põem em jogo a outra ou
outras pessoas: perigo sério para a
mãe gestante ou para a subsistência
da família, cargas que a saúde física
ou psíquica dos pais aconselha não
assumir…

Em tais circunstâncias, a situação
muda… e também se deve modificar
a atitude e o comportamento dos
possíveis pais.

O critério de fundo é o que rege toda
a atuação moral: faz o bem e evita o
mal, com as exigências próprias de
cada membro deste enunciado.



Fazer o bem constitui o mais básico,
fundamental e alegre dever do ser
humano. Mas ninguém está obrigado
a realizar todos os bens que, em
abstrato, pudesse realizar. Entre
outros motivos porque, ao optar por
um deles — uma profissão, um
estado civil…— terá forçosamente
que deixar para trás todos os bens
alternativos que, em tais
circunstâncias, poderia escolher e
levar a cabo.

Pelo contrário, nunca está permitido 
querer positivamente um mal ou 
impedir, também mediante uma ação
dirigida diretamente a isso, um bem.
O imperativo de evitar o mal, com
que se completa a faceta afirmativa
da ética, não admite exceções.

De novo a bondade do filho

Fizemos estas reflexões tendo em
vista, sobretudo, a grandeza da
pessoa dos filhos, que, como afirma o
Catecismo da Igreja católica (núm.



1652), citando, por sua vez, o
Vaticano II, “são o dom mais
excelente do matrimónio e
contribuem grandemente para o bem
dos seus pais”.

Apoiados precisamente nessa
bondade íntima e constitutiva, que
não é possível exagerar, no que diz
respeito à procriação convém
distinguir dois comportamentos
opostos, e conhecer o princípio que
permite distingui-los.

a) Se existem causas proporcionadas,
é moralmente lícito não querer fazer
o necessário para haver uma nova
conceção, ainda que nunca com
intenção anti conceptiva, mas
meramente não concetiva; por outras
palavras, é permitido deixar de
querer a procriação de um novo filho
e deixar de atuar em favor dela.

b) Mas nunca será moralmente
legítimo pôr ativamente
impedimentos para que o filho



chegue à vida (anti ou contra
conceção), pois isso, equivaleria a 
querer positivamente um mal — que 
não exista a nova criatura — a agir
em conformidade.

É a profunda diferença que separa a 
anticonceção do uso adequado dos 
métodos naturais. Divergência que,
apesar da habitual denominação,
não é apenas, nem pouco mais ou
menos, uma questão de métodos.

Ou seja, o critério de fundo continua
a ser a bondade absoluta do filho.
Quem por razões graves decide
deixar de pôr os meios para uma
nova conceção, tem de continuar a
considerar o filho possível como um
grande bem, mas que não
procurarão em virtude da sua
condição atual.

Não fazem nada positivo que se
oponha à conceção, mas abstêm-se
de pôr os meios para que um novo
ser humano receba a existência. E se,



à margem da sua vontade, Deus os
abençoasse com outro filho, aceitá-lo-
iam sem reservas, confiando na
infinita Bondade e Omnipotência
divinas.

As famílias numerosas

Finalmente, a consideração da
grandeza constitutiva de cada filho
ajuda a entender, como também
recorda o Catecismo, que “a sagrada
Escritura e a prática tradicional da
Igreja” vejam “as famílias numerosas
como um sinal da bênção divina e da
generosidade dos pais” (núm. 2373).

Certamente, existem casais a quem
Deus concede poucos filhos ou
aqueles a quem não confere
descendência, pedindo-lhes então
que encaminhem a sua capacidade
conjunta de amar para o bem de
outras pessoas; mas, também pelo
que implica de generosidade, a
criação e o cuidado de uma família
numerosa, se tal for a vontade de



Deus, é uma garantia de felicidade e
de eficácia sobrenatural (cf. Cristo
que passa, n. 25).

Como afirmava Bento XVI e, talvez de
maneira particular no momento
presente, as famílias “com muitos
filhos constituem um testemunho de
fé, valentia e otimismo” (Audiência
Geral, 2-XI-2005) e “dão um exemplo
de generosidade e confiança em
Deus” (Discurso, 18-I-2009); por sua
vez, o papa Francisco exclamava: “dá
alegria e esperança ver tantas
famílias numerosas que acolhem os
filhos como um verdadeiro dom de
Deus” (Audiência geral, 21-01-2015).

Por outro lado, em bastantes ocasiões
Deus abençoa a generosidade desses
pais, suscitando entre os seus filhos
decisões de entrega plena a Jesus
Cristo e desejos de trazer também
eles ao mundo numerosos filhos. São
famílias que estão cheias de
vitalidade humana e sobrenatural.



Além disso, ao chegar à velhice, os
pais ver-se-ão habitualmente
rodeados do afeto dos seus filhos e
dos filhos dos seus filhos.

Tomás Melendo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/o-bem-dos-
filhos-a-paternidade-responsavel-ii/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-bem-dos-filhos-a-paternidade-responsavel-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-bem-dos-filhos-a-paternidade-responsavel-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-bem-dos-filhos-a-paternidade-responsavel-ii/

	O bem dos filhos: a paternidade responsável (II)

