
opusdei.org

Catequeses sobre o
discernimento: O
acompanhamento
espiritual

O Papa Francisco conclui o ciclo
de catequeses completando o
discurso sobre as ajudas que
podem e devem sustentar o
processo de discernimento.

04/01/2023

Antes de começar esta catequese,
gostaria que nos uníssemos a
quantos, aqui ao lado, prestam
homenagem a Bento XVI e dirigir o

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html


meu pensamento a ele, que foi um
grande mestre de catequese. O seu
pensamento perspicaz e gentil não
foi autorreferencial, mas eclesial,
pois sempre quis acompanhar-nos ao
encontro com Jesus. Jesus, o
Crucificado Ressuscitado, o Vivente e
o Senhor, foi a meta para a qual o
Papa Bento nos conduziu, levando-
nos pela mão. Que ele nos ajude a
redescobrir em Cristo a alegria de
acreditar e a esperança de viver.

Com esta catequese de hoje
concluímos o ciclo dedicado ao tema
do discernimento, e fazemo-lo
completando o discurso sobre as
ajudas que podem e devem sustentá-
lo: sustentar o processo de
discernimento. Uma delas é o 
acompanhamento espiritual,
importante sobretudo para o
conhecimento de si que, como vimos,
é uma condição indispensável para o
discernimento. Olharmo-nos no
espelho, sozinhos, nem sempre



ajuda, pois podemos alterar a
imagem. Ao contrário, olhar no
espelho com o auxílio de outra
pessoa, isto ajuda muito pois o outro
diz-te a verdade – quanto é
verdadeiro – e assim ajuda-te.

A graça de Deus em nós trabalha
sempre na nossa natureza. Pensando
numa parábola evangélica, podemos
comparar a graça com a boa semente
e a natureza com o terreno (cf. Mc 4,
3-9). Em primeiro lugar, é importante
dar-se a conhecer, sem ter medo de
compartilhar os aspetos mais frágeis,
onde nos descobrimos mais
sensíveis, fracos, ou receosos de ser
julgados. Dar-se a conhecer,
manifestar-se a si mesmo a uma
pessoa que nos acompanhe no
caminho da vida. Não que decida por
nós, não: mas que nos acompanhe.
Pois a fragilidade é, na realidade, a
nossa verdadeira riqueza: somos
ricos de fragilidade, todos; a
verdadeira riqueza, que devemos



aprender a respeitar e a aceitar, pois
quando é oferecida a Deus, torna-nos
capazes de ternura, de misericórdia e
de amor. Ai daquelas pessoas que
não se sentem frágeis: são duras,
ditatoriais. Mas, as pessoas que com
humildade reconhecem as próprias
fragilidades são mais compreensivas
com os outros. A fragilidade – posso
dizer - torna-nos humanos. Não é por
acaso que a primeira das três
tentações de Jesus no deserto – ligada
à fome – procura roubar-nos a
fragilidade, apresentando-a como um
mal do qual nos livrar, um
impedimento a ser como Deus. Ao
contrário, é o nosso tesouro mais
precioso: com efeito, para nos
tornarmos semelhante a Ele, Deus
quis partilhar até ao fim
precisamente a nossa fragilidade.
Olhemos para o Crucificado: Deus
que desceu até à fragilidade.
Olhemos para o presépio que chega
numa fragilidade humana grande.
Ele partilhou a nossa fragilidade.



Se for dócil ao Espírito Santo, o
acompanhamento espiritual ajuda a 
desmascarar equívocos até graves na
consideração de nós mesmos e na
relação com o Senhor. O Evangelho
apresenta vários exemplos de
diálogos esclarecedores e
libertadores feitos por Jesus.
Pensemos, por exemplo, naqueles
com a Samaritana, que nós lemos,
lemos, e sempre há esta sabedoria e
ternura de Jesus; pensemos naquele
com Zaqueu, com a pecadora,
pensemos com Nicodemos e com os
discípulos de Emaús: o modo de se
aproximar do Senhor. As pessoas que
se encontram verdadeiramente com
Jesus não têm medo de lhe abrir o
coração, de apresentar a própria
vulnerabilidade, a própria
inadequação, a própria fragilidade.
Deste modo, a partilha de si torna-se
uma experiência de salvação, de
perdão gratuitamente recebido.



Narrar diante de outra pessoa o que
vivemos ou o que procuramos ajuda
a esclarecer a nós próprios, trazendo
à luz os numerosos pensamentos que
habitam em nós, e que muitas vezes
nos inquietam com os seus
insistentes refrões. Quantas vezes,
nos momentos obscuros, vêm-nos os
pensamentos assim: “Errei tudo, sou
inútil, ninguém me compreende,
nunca serei bem-sucedido, estou
destinado ao fracasso”, quantas
vezes nos vieram estes pensamentos.
Pensamentos falsos e venenosos, que
o confronto com o outro ajuda a 
desmascarar, de tal modo que nos
possamos sentir amados e estimados
pelo Senhor como somos, capazes de
fazer coisas boas por Ele.
Descobrimos com surpresa
diferentes formas de ver a realidade,
sinais de bem sempre presentes em
nós. É verdade, podemos partilhar as
nossas fragilidades com o outro, com
aquele que nos acompanha na vida,
na vida espiritual, o mestre de vida



espiritual, quer leigo quer sacerdote
e dizer: “Olha o que me acontece: sou
um desventurado, estão a acontecer-
me estas coisas”. E aquele que
acompanha responde: “Sim, todos
nós passamos por estes momentos”.
Isto ajuda-nos a esclarecer bem e ver
de onde chegam as raízes e deste
modo superá-las.

Aquele ou aquela que acompanha –
acompanhador ou acompanhadora –
não se substitui ao Senhor, não faz o
trabalho no lugar da pessoa
acompanhada, mas caminha ao seu
lado, encoraja-a a ler o que se move
no seu coração, o lugar por
excelência onde o Senhor fala. O
acompanhador espiritual, que
chamamos diretor espiritual – não
gosto deste termo, prefiro 
acompanhador espiritual, é melhor –
é aquele que te diz: “Pois bem, olha
para este lado, para aquele lado”, a
tua atenção é atraída para aspetos
que talvez passam; ajuda-te a



compreender melhor os sinais dos
tempos, a voz do Senhor, a voz do
tentador, a voz das dificuldades que
não consegues superar. Por isso é
muito importante não caminhar
sozinho. Há um ditado da sabedoria
africana – pois eles possuem aquela
mística da tribo – que diz: “Se queres
chegar depressa, vai sozinho; se
queres chegar seguro, vai com os
outros”, acompanhado, vai com o teu
povo. É importante. Na vida
espiritual é melhor fazer-se
acompanhar por alguém que
conheça as nossas coisas e nos ajude.
E este é o acompanhamento
espiritual.

O acompanhamento pode ser
frutuoso se, de ambos os lados, se
experimentar a filiação e a 
fraternidade espiritual. Descobrimos
que somos filhos de Deus no
momento em que nos descobrimos
irmãos, filhos do mesmo Pai. Por
isso, é indispensável estar inserido



numa comunidade a caminho. Não
estamos sozinhos, pertencemos a um
povo, a uma nação, a uma cidade que
caminha, a uma Igreja, a uma
paróquia, a este grupo... a uma
comunidade a caminho. Não vamos
ao encontro do Senhor sozinhos: isto
não está bem. Devemos compreendê-
lo bem. Como na narração evangélica
do paralítico, muitas vezes somos
sustentados e curados graças à fé de
outrem (cf. Mc 2, 1-5) que nos ajuda a
ir em frente, pois todos nós às vezes
temos paralisias interiores e é
necessário alguém que nos auxilie a
superar aquele conflito com uma
ajuda. Não se vai ao Senhor sozinhos,
recordemos bem isto; outras vezes,
somos nós que assumimos este
compromisso em nome de um irmão
ou de uma irmã, e somos
acompanhadores para ajudar aquele
outro. Sem experiência de filiação e
de fraternidade, o acompanhamento
pode prestar-se a expetativas irreais,
a equívocos e a formas de



dependência que deixam a pessoa no
estado infantil. Acompanhamento,
mas como filhos de Deus e irmãos
entre nós.

A Virgem Maria é mestra de
discernimento: fala pouco, ouve
muito e preserva no coração (cf. Lc 2,
19). As três atitudes de Nossa
Senhora: falar pouco, ouvir muito e
preservar no coração. E as poucas
vezes que fala, deixa a marca. Por
exemplo, no Evangelho de João, há
uma frase muito curta, pronunciada
por Maria, que é uma exortação para
os cristãos de todos os tempos: “Fazei
o que Ele vos disser!” (cf. 2, 5). É
curioso: certa vez ouvi uma senhora
idosa muito boa, muito piedosa, não
tinha estudado teologia, era muito
simples. E disse-me: “O senhor sabe
qual é o gesto que Nossa Senhora faz
sempre?”. Não sei: acaricia-te,
chama-te... “Não: o gesto que faz
Nossa Senhora é este” [indica com o
dedo]. Não entendi, e perguntei: “O



que significa?”. E a idosa respondeu-
me: “Indica sempre Jesus”. Isto é
bonito: Nossa Senhora nada detém
para si, indica Jesus. Fazer o que
Jesus nos disser! Assim é Nossa
Senhora. Maria sabe que o Senhor
fala ao coração de cada um e pede
para traduzir esta palavra em ações e
escolhas. Ela soube fazê-lo mais do
que ninguém e, com efeito, está
presente nos momentos
fundamentais da vida de Jesus,
especialmente na hora suprema da
morte na cruz.

Amados irmãos e irmãs, concluímos
esta série de catequeses sobre o
discernimento: o discernimento é
uma arte, uma arte que se pode
aprender e que tem as suas regras
próprias. Se for bem aprendido, ele
permite viver a experiência
espiritual de forma cada vez mais
bonita e ordenada. O discernimento
é sobretudo um dom de Deus, que
deve ser sempre pedido, sem jamais



presumir ser perito e autossuficiente.
Senhor, concedei-me a graça de
discernir nos momentos da vida, o
que devo fazer, o que devo
compreender. Dai-me a graça de
discernir, e concedei-me a pessoa
que me ajude a discernir.

A voz do Senhor pode ser sempre
reconhecida, tem um estilo único, é
uma voz que pacifica, encoraja e
tranquiliza nas dificuldades. O
Evangelho no-lo recorda
constantemente: «Não temas!» (Lc 1,
30), que linda esta palavra do anjo a
Maria depois da ressurreição de
Jesus; «Não tenhas medo!». «Não
temais!» é precisamente o estilo do
Senhor: «não temais». «Não temais!»,
repete o Senhor também a nós hoje;
«não temais»: se confiarmos na sua
palavra, desempenharemos bem o
jogo da vida, e poderemos ajudar
outros. Como diz o Salmo, a sua
Palavra é lâmpada para os nossos



passos e luz para o nosso caminho (cf.
119, 105).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/o-
acompanhamento-espiritual/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-acompanhamento-espiritual/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-acompanhamento-espiritual/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-acompanhamento-espiritual/

	Catequeses sobre o discernimento: O acompanhamento espiritual

