
opusdei.org

Novos
Mediterrâneos (5):
«A Jesus, por Maria»

S. Josemaría rezava a Nossa
Senhora desde pequeno; já mais
velho descobriu mais:
encontrou-se nos braços de
uma Mãe, tão próxima como é o
Céu.

03/04/2018

Descarregar o ebook «Novos
mediterrâneos» (Disponível em PDF,
ePub e Mobi)

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/


Ao pé da Cruz acompanhavam o
Senhor, a sua Mãe, Santa Maria,
algumas outras mulheres e João, o
discípulo mais jovem. Apenas essas
poucas pessoas estavam ao seu lado
naquelas horas dramáticas. Essas… e
uma multidão de curiosos e
oportunistas, o punhado de soldados
que o tinham levado para o Calvário
e os acusadores que continuavam a
fazer troça dele, talvez saboreando a
sua «vitória». E os outros discípulos?
Tinham fugido.

O próprio João conta-nos que «Jesus,
vendo a sua mãe e o discípulo que
amava, que lá estava, disse à sua
mãe: – Mulher, eis o teu filho. Depois
disse ao discípulo: – Eis a tua
mãe» (Jo 19, 25). E, o evangelista
conclui, «e desde aquela hora o
discípulo recebeu-a na sua casa» (Jo
19, 27).



No jovem apóstolo, a Mãe de Cristo
«é entregue ao homem – a cada um e
a todos – como mãe»[1]. A partir desse
momento, Maria é Mãe dos cristãos.
Os primeiros discípulos
compreenderam-no logo. Reuniram-
se à volta d’Ela ao sentir a ausência
do Senhor, depois da sua Ascensão
ao Céu: «todos eles perseveravam
unanimemente em oração, com as
mulheres e Maria, mãe de Jesus, e
com os Seus irmãos» (At 1, 12.14).

Também nós somos chamados a
experimentar pessoalmente a
maternidade de Maria e a responder
como João, que «acolhe “entre as
suas coisas próprias” a Mãe de Cristo
e a introduz em todo o espaço da sua
vida interior, quer dizer, no seu “eu”
humano e cristão»[2]. Trata-se de um
caminho pessoal, que cada um
percorre à sua maneira… e no seu
tempo.



«Também sou filho da minha Mãe
Maria»

S. Josemaria tinha tido devoção a
Nossa Senhora desde criança. Não o
tinha esquecido com o passar dos
anos; em maio de 1970, durante a sua
novena aos pés de Nossa Senhora de
Guadalupe, dizia: «Eu aconselho-vos,
nestes momentos especialmente, que
volteis à vossa idade infantil,
recordando, com esforço se for
preciso – eu recordo-o claramente – o
vosso primeiro ato em que vos
dirigistes a Nossa Senhora, com
consciência e vontade de o fazer»[3].
Sabemos que sendo muito pequeno,
a sua mãe o ofereceu a Nossa
Senhora de Torreciudad em
agradecimento por o ter curado de
uma doença mortal. Aprendeu
também de seus pais a rezar a Santa
Maria. Passados anos, recordava:
«ainda, de manhã e de tarde, não um
dia, mas habitualmente, renovo
aquele oferecimento que os meus



pais me ensinaram: Oh Senhora
minha, oh Minha mãe!, eu me ofereço
todo a vós. E, em prova do meu amor
para convosco, vos consagro neste dia
os meus olhos, os meus ouvidos, a
minha boca, o meu coração...»[4].

Enquanto viveu em Saragoça, S.
Josemaria visitava diariamente
Nossa Senhora do Pilar. A Ela ia com
os seus pressentimentos, com a
intuição de que o Senhor tinha uma
vontade especial para ele. Ainda se
conserva uma pequena imagem
dessa invocação, feita em gesso,
muito pobre, em cuja base gravou
com um prego: Domina, ut sit!, com a
data de 24-5-924. «Aquela imagem –
comentava anos mais tarde – era a
materialização da minha oração de
anos, do que vos tinha contado tantas
vezes»[5].

Já em Madrid, tinha uma imagem de
Nossa Senhora a que chamava
«Virgem dos beijos», porque nunca



deixava de a saudar com um beijo ao
entrar ou sair de casa. «Não só
aquela, todas as imagens de Nossa
Senhora o comoviam. De modo
especial as que encontrava atiradas
para o chão na rua, em gravuras ou
estampas sujas e cheias de pó. Ou as
que lhe apareciam no caminho nos
seus percursos por Madrid, como a
imagem em azulejos com que se
encontravam diariamente os seus
olhos quando saía de Santa Isabel»[6].

Além disso, ao contemplar o
Evangelho tinha aprendido a falar
com Maria e a recorrer a Ela como
faziam os primeiros discípulos. No
seu livro Santo Rosário, fruto dessa
contemplação amorosa da vida de
Cristo, ao comentar o segundo
mistério glorioso, refere: «Pedro e os
outros voltam a Jerusalém – cum
gaudio magno – com grande alegria
(Lc 24, 52). (…) Mas, tu e eu sentimo-
nos orfãos: estamos tristes e vamos
consolar-nos com Maria»[7].



Contudo, a maternidade de Maria ia
ser outra das «descobertas» que
faria, sendo ainda um sacerdote
jovem. Refere-o num dos seus 
Apontamentos, que data de setembro
de 1932: «Ontem (...) descobri um
Mediterrâneo – outro – a saber: que,
se sou filho do meu Pai Deus,
também o sou da minha Mãe
Maria»[8]. Não era algo novo – era
uma verdade conhecida, meditada,
vivida – e, no entanto, adquiria, de
repente, um significado inédito.
Recordando uma vez mais o seu
itinerário espiritual, acrescenta:
«Explico-me: por Maria fui a Jesus e
sempre a tive por minha Mãe,
embora eu tenha sido um mau filho.
(A partir de agora serei bom)». Maria
já o tinha levado a Jesus: tinha sido a
sua principal intercessora na sua
insistente petição para ver o que o
Senhor lhe pedia… Em que consistia
então a novidade? Explica-o a seguir:
«Mas esse conceito da minha filiação
materna vi-o com uma luz mais



clara, e senti-o ontem com um sabor
diferente. Por isso, durante a Sagrada
Comunhão da minha Missa, disse à
Senhora minha Mãe: põe-me um fato
novo. Era muito justa a minha
petição, porque celebrava uma festa
sua»[9].

A ideia do fato novo tem claras
ressonâncias paulinas: «Despojai-vos
do homem velho e do seu anterior
modo de vida, corrompido pelas
paixões enganadoras; renovai-vos na
mente e no espírito e revesti-vos do
homem novo, criado à imagem de
Deus na justiça e na santidade
verdadeiras» (Ef 4, 22-24). Esta nova
descoberta da maternidade de Maria
tem, pois, um sabor íntimo de
conversão pessoal. Algo que vê com
maior clareza, que sente de modo
novo, e que floresce num propósito
simples mas profundo: «A partir de
agora serei bom».



Aqueles que estudaram a fundo os
textos de S. Josemaria puseram em
evidência a linha em que se move
esta descoberta. Oito dias depois da
anotação em que refere o novo
Mediterrâneo que se lhe abriu,
escreve um apontamento que
passará para Caminho: «A Jesus
sempre se vai e se “torna a ir” por
Maria»[10]. Era algo que há algum
tempo andava a forjar-se na sua
alma, mas que de repente
compreendeu com nova
profundidade e reafirmou-o na
importância de Santa Maria na sua
vida de relação com Deus. Quatro
dias depois do apontamento, anotou:
«– A quantos jovens gritaria eu ao
ouvido: Sê de Maria... e serás
nosso!»[11] Anos mais tarde
perguntaram-lhe o que queria dizer
com isso, e ele respondeu: «Quero
dizer o que tu entendes
perfeitamente. (...) Por um lado, que
se não há devoção a Maria não se
pode fazer nada: as almas estão



como se não tivessem fundamento
para a vida espiritual; por outro, que
quando há uma devoção filial à
Santíssima Virgem as almas
encontram-se com boa disposição
para servir Nosso Senhor no estado
que for: solteiras, casadas, viúvas e
os sacerdotes como sacerdotes»[12]. É
Maria, enfim, quem leva a Jesus; e
Jesus leva-nos ao Pai. Ela é,
simplesmente, quem facilita o acesso
a Deus.

«Tornar a ir» a Jesus por Maria

Naquele setembro de 1932, S.
Josemaría meditou repetidas vezes
sobre o papel que Nossa Senhora tem
no nosso caminho para Jesus. Neste
caso, não se trata já de encontrar
Cristo, de descobrir qual é a sua
vontade para nós, mas, como vimos,
de «tornar a ir» a Ele. A sua
linguagem era novidade para
aqueles que dele se aproximavam. O
Beato Álvaro del Portillo, por



exemplo, recorda que ele próprio se
surpreendeu: «Então perguntei eu ao
Padre: Padre, porque pôs isto? Que se
vai por Maria, já o percebo, mas que
se torne a ir... E disse-me: «meu filho,
se alguém tem a desgraça de se
separar de Deus pelo pecado, ou está
em vias de se separar porque lhe vai
entrando a tibieza e a falta de
vontade, então recorre à Santíssima
Virgem e encontra outra vez a força
para ir ao confessionário, se for
preciso, para ir à Confidência e abrir
bem a consciência com grande
sinceridade – sem que haja recantos
escuros na alma, sem que haja
segredos a meias com o diabo – e por
Maria, vai-se a Jesus»[13].

Levantar-se depois de uma queda
custa, e custa mais à medida que
passam os anos. A nível físico, é
evidente: basta ver o alvoroço que se
gera quando uma pessoa idosa cai na
rua. Mas essa afirmação é
igualmente verdadeira a nível



espiritual. À medida que crescemos
em idade, pode-se-nos tornar cada
vez mais difícil pedir perdão.
Humilha-nos continuar a cair nos
mesmos pecados, dá-nos vergonha
cometê-los – «nesta altura?!» – torna-
se-nos insuportável continuar a
constatar a nossa própria
debilidade… e, por vezes, cedemos a
uma desesperança que nos rouba a
alegria.

A desesperança é um inimigo subtil
que nos leva a fecharmo-nos em nós
próprios. Pensamos que
defraudámos a Deus, como quem
compra um aparelho eletrónico e de
repente descobre que não era tão
bom como o pintavam... No entanto,
ao vermo-nos nesse estado, Ele quer
recordar-nos que nos conhece
perfeitamente! A cada um de nós
poderia dizer-nos, como a Jeremias:
«antes de te formar no seio materno,
conheci-te» (Jr 1, 5). Por isso, o seu
Amor por nós constitui uma



segurança firme: sabendo como
somos, Deus amou-nos até dar a vida
por nós… e não se enganou. Quando
mesmo esta verdade, tão
consoladora, nos seja longínqua,
recordar-nos da nossa Mãe pode ser
como que o atalho que nos facilite o
caminho de regresso[14]. Ela
aproxima-nos de modo particular da
Misericórdia desse Deus que está à
nossa espera com os braços abertos.
Na sua última Audiência geral, Bento
XVI confiava-nos: «Desejaria
convidar-vos a todos a renovar a
firme confiança no Senhor, a
confiarmo-nos como crianças nos
braços de Deus, certos de que esses
braços nos sustêm sempre e são o
que nos permite caminhar todos os
dias, também nas dificuldades.
Gostaria que cada um se sentisse
amado por esse Deus que deu o seu
Filho por nós e que nos mostrou o
seu amor sem limites. Quereria que
cada um de vós sentisse a alegria de
ser cristão»[15]. E precisamente para



que o sintamos, Deus quis
manifestar-nos o seu amor paterno…
e materno.

O amor «materno» de Deus aparece
expressado em diversos momentos
ao longo da Escritura; talvez a
passagem mais conhecida seja a de 
Isaías: «Pode uma mulher esquecer o
seu menino de peito, não se
compadecer do filho das suas
entranhas? Pois ainda que elas se
esquecessem, Eu de ti jamais Me
esquecerei!» (Is 49, 15); ou, de um
modo ainda mais explícito: «como a
mãe consola o seu filho, assim Eu vos
consolarei» (Is 66, 13). No entanto,
Deus quis ir mais além, e dar-nos a
sua própria Mãe, aquela mulher de
quem encarnou o seu Filho amado.
Os cristãos de todos os tempos
descobriram, por isso, em Maria uma
via privilegiada e particularmente
acessível para o Amor infinito do
Deus que perdoa.



Por vezes podemos encontrar-nos
com pessoas a quem é ainda
demasiado abstrato dirigirem-se a
Deus, ou que não se atrevem a olhar
Cristo diretamente: um pouco como
aquelas crianças que preferem
recorrer primeiro à mãe antes do pai
quando fizeram alguma coisa mal ou
partiram um objeto valioso... De
modo parecido, «muitos pecadores
não podem rezar o “Pai Nosso”, mas,
no entanto, rezam a “Avé Maria”»[16].
E assim, por Maria, «tornam a ir» a
Jesus.

A Maria, com a ternura das
crianças

A descoberta da importância de
Maria vai de mão dada, na vida de S.
Josemaría, com a vivência da
infância espiritual. Num ponto de 
Caminho, que nasceu numas
circunstâncias difíceis, escreveu:
«Mãe! – Chama-a bem alto. – Ela, a
tua Mãe Santa Maria, escuta-te, vê-te



em perigo talvez, e oferece-te, com a
graça do seu Filho, o consolo do seu
regaço, a ternura das suas carícias. E
encontrar-te-ás reconfortado para a
nova luta»[17]. Aqueles que o
rodeavam não sabiam, porventura,
até que ponto lhes estava a
transmitir a sua própria experiência
com estas palavras. Por aqueles anos,
S. Josemaría estava a aprender
também a aproximar-se de Deus
como um menino pequeno.

Fruto desse modo de orar é a sua
obra Santo Rosário e também alguns
capítulos de Caminho. As descobertas
que revemos inscrevem-se nesse
trato confiado com Deus e com
Maria. De facto, S. Josemaría
percorreu esse caminho ao longo de
toda a sua vida. Pouco antes de
decorrer o seu último Natal nesta
terra, confiava a um grupo de filhos
seus: «Habitualmente abandono-me,
procuro fazer-me pequeno e pôr-me
nos braços de Nossa Senhora. Digo ao



Senhor: Jesus, chega-Te um pouco
para lá! A ver se cabemos os dois nos
braços da Tua Mãe! E basta. Mas vós
segui pelo vosso caminho: o meu não
tem por que ser o vosso (…) viva a
liberdade!»[18].

Sem ser o único modo de o
conseguir, tornar-se criança facilita
atitudes como a humildade ou o
abandono esperançado nas
diferentes circunstâncias da vida.
Também é uma maneira de ganhar
em simplicidade e naturalidade ao
dirigirmo-nos a Deus. Além disso, ao
ser um caminho marcado pelo
reconhecimento da própria
fragilidade e dependência, permite
abrir a Deus, com menos esforço, as
portas do próprio coração, quer
dizer, da própria intimidade.

As crianças são vulneráveis, e
precisamente por isso são tão
sensíveis ao amor: compreendem em
profundidade os gestos e as atitudes



dos mais velhos. Por isso é necessário
que nos deixemos tocar por Deus, e
lhe abramos as portas da nossa
própria alma. O Papa também
propunha isso aos jovens: «Ele
pergunta-nos se queremos uma vida
plena. E eu em Seu nome pergunto-
vos: Vós, vós quereis uma vida
plena? Começa a partir deste
momento por deixar-te comover»[19].
Ter coração não significa prestar-se à
afetação ou ao sentimentalismo
exagerado, que são uma simples
caricatura da autêntica ternura. Pelo
contrário, redescobrir o coração,
deixar-se comover, pode ser um
caminho para chegar a Deus. «O meu
pobre coração está ansioso de
ternura – anotava S. Josemaría em
1932. Si oculus tuus scandalizat te...
Não, não é preciso atirá-lo para
longe: não se pode viver sem
coração. (…) E essa ternura, que
colocaste no homem, como fica
saciada, inundada, quando o homem
te procura, pela ternura (que te levou



à morte) do teu divino Coração!»[20]. A
Maria – e por Ela a Jesus – pode-se ir
pelo caminho da ternura, que é o
modo como as crianças aprendem a
conhecer as suas mães e a confiar
nelas a vida inteira. Por este e por
outros caminhos que Deus nos pode
sugerir, entramos num imenso
Mediterrâneo: o de ter no Céu uma
Mãe toda formosa, Santa Maria.

* * *

A descoberta dos diferentes 
Mediterrânios que fomos revendo
nestes artigos dilatou o coração de S.
Josemaría de modo indizível. Como
dando pequenos passos pela mão do
Senhor, apercebeu-se do sentido da
Cruz, que o fez sentir-se filho de um
Pai cheio de Amor; descobriu o Amor
profundo e próximo de Jesus;
aprendeu a deixar-se amar por Deus,
nosso Consolador, confiando n’Ele
mais do que nas próprias forças; e,
pouco a pouco, soube dar



protagonismo ao Espírito Santo na
sua vida espiritual e na sua ação na
terra. Compreendei, em resumo, que
a plenitude da vida cristã não
consiste em cumprir uma série de
tarefas, chegar a um determinado
nível ou «realizar empresas
extraordinárias, mas em unir-se a
Cristo, em viver os seus mistérios, em
fazer nossas as suas atitudes, os seus
pensamentos, os seus
comportamentos. A santidade mede-
se pela estatura que Cristo atinge em
nós, pelo grau em que, com a força
do Espírito Santo, modelamos toda a
nossa vida de acordo com a sua»[21].
Seguindo os passos de S. Josemaría,
também nós podemos pedir a Deus
que nos introduza nesses
Mediterrânios da vida interior,
paisagens tão conhecidas… mas ao
mesmo tempo imensas, que nos
permitirão «mergulhar na
profundidade do Amor de Deus, para
assim poder, com a palavra e com as
obras, mostrá-l’O aos homens»[22].



Não há caminho mais urgente… nem
mais formoso.

[1] S. João Paulo II, Redemptoris
Mater, n. 23.

[2] Ibid. n. 45.

[3] S. Josemaria, Apontamentos da
sua oração em voz alta na antiga
Basílica de Nossa Senhora de
Guadalupe (México), 20-V-1970, em P.
Casciaro, Soñad y os quedaréis cortos,
11ª ed., Rialp, Madrid 1999, p. 223.

[4] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
296.

[5] Apontamentos de uma reunião
familiar, 26-VII-1974 (Crónica 1975,
p. 223, em AGP, biblioteca, P01). A
imagem conserva-se numa galeria
com recordações da sua vida, na sede
central do Opus Dei, em Roma.



[6] Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, pp.
410-411.

[7] S. Josemaria, Santo Rosário, 2º
mistério glorioso.

[8] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 820, 05/09/1932, em Santo
Rosário. Edición crítico-histórica,
introdução ao 2º mistério glorioso, p.
234.

[9] Ibid.

[10] S. Josemaria, Caminho, n. 495.

[11] S. Josemaria, Texto do Caderno
VI, n. 825, datado de 17/09/1932, em 
Camino. Edición crítico-histórica,
comentário ao n. 494.

[12] S. Josemaria, Notas de uma
tertúlia, Madrid 23/10/1972, em 
Camino. Edición crítico-histórica,
comentário ao n. 494.



[13] Notas de um colóquio com
Álvaro del Portillo, Madrid
04/09/1977, citadas por P. Rodríguez, 
Camino. Edición crítico-histórica,
comentário ao n. 495.

[14] «La Virgem, Mãe do Senhor e
nossa Mãe (…) é o atalho para chegar
a Deus» (Javier Echevarría, “El amor
a María Santísima en las enseñanzas
de Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer”, Palabra, 156-157, (1978),
pp. 341-345 (disponível aqui).

[15] Bento XVI, Audiência Geral,
27/02/2013.

[16] J. Daniélou, El misterio del
Adviento, Cristiandad, Madrid 2006,
p. 120.

[17] S. Josemaria, Caminho, n. 516.

[18] S. Josemaria, Apontamentos da
pregação, 20/12/1974, em E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y

https://opusdei.org/es-es/article/devocion-virgen-maria-san-josemaria-javier-echevarria/


santidad en la enseñanza de San
Josemaría, vol. 2, p. 68.

[19] Francisco, Discurso, 28/07/2016.

[20] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 1658, 09/10/1932, em 
Camino. Edición crítico-histórica,
comentário ao n. 118; cf. Mc 9, 47.

[21] Bento XVI, Audiência Geral,
13/04/2011.

[22] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
97.

Lucas Buch

Foto: Tomas (cc)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/novos-
mediterraneos-v-maria-jesus/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-v-maria-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-v-maria-jesus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-v-maria-jesus/

	Novos Mediterrâneos (5): «A Jesus, por Maria»

