
opusdei.org

Novos
Mediterrâneos (4):
«Não fale: oiça-O»

S. Josemaria “descobre” o
Espírito Santo através de um
simples conselho que também
pode iluminar a nossa vida
espiritual.

01/04/2018

Descarregar o ebook «Novos
mediterrâneos» (Disponível em PDF,
ePub e Mobi)

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/


Antes de voltar para junto do Pai,
Jesus advertiu os seus apóstolos: «Eu
vou mandar sobre vós o Prometido
por Meu Pai. Entretanto permanecei
na cidade até que sejais revestidos da
força do alto» (Lc 24, 49). Os
apóstolos ficaram em Jerusalém, à
espera do Prometido de Deus. Na
realidade, a promessa, o dom, era o
próprio Deus, no Seu Espírito Santo.
Poucos dias mais tarde, na festa de
Pentecostes, recebê-lo-iam,
enchendo-se da graça de Deus. «Os
discípulos, que já eram testemunhas
da glória do Ressuscitado,
experimentaram em si a força do
Espírito Santo: as suas inteligências e
os seus corações abriram-se a uma
nova luz»[1]. Naquele mesmo dia
começaram a pregar com audácia e,
ao escutar as palavras de S. Pedro,
conta a Escritura que foram
batizados «e uniram-se-lhes umas
três mil almas» (At 2, 41).



S. Josemaria recordava
frequentemente que o dom do
Espírito Santo não é uma recordação
do passado, mas um fenómeno
sempre atual. «Também nós, como
aqueles primeiros que se
aproximaram de S. Pedro no dia de
Pentecostes, fomos batizados. No
batismo, o Nosso Pai Deus tomou
posse das nossas vidas, incorporou-
nos à de Cristo e enviou-nos o
Espírito Santo»[2]. Primeiro no
batismo e, depois, na confirmação,
recebemos a plenitude do dom de
Deus, a vida da Trindade.

Descobrir o Paráclito

O dom de Deus, a salvação que
recebemos, não é uma coisa, mas
uma Pessoa. Por isso, toda a vida
cristã nasce da relação pessoal com o
Deus que vem habitar nos nossos
corações. Esta é uma verdade
conhecida: encontra-se no
fundamento da vida de fé. No



entanto, pode ser também algo que
tenhamos que descobrir.

«Ao longo do ano de 1932 assistimos
a um forte desenvolvimento da
devoção ao Espírito Santo em S.
Josemaria», salienta um dos
melhores conhecedores da sua
obra[3]. Depois de meses a procurar
intimar mais com o Paráclito, recebe
uma particular luz que lhe abre um
novo panorama, como sabemos por
uma sua anotação desse mesmo dia:

«Oitava de todos os Santos – terça-
feira – 8-XI-32: Esta manhã, ainda
não há uma hora, o meu P. Sánchez
descobriu-me ‘outro Mediterrâneo’.
Disse-me: ‘tenha amizade com o
Espírito Santo. Não fale: oiça-O’. E de
Leganitos, fazendo oração, uma
oração mansa e luminosa, considerei
que a vida de infância, ao fazer-me
sentir que sou filho de Deus, deu-me
amor ao Pai; que, antes, fui por
Maria a Jesus, a quem adoro como



amigo, como irmão, como
apaixonado seu que sou... Até agora,
sabia que o Espírito Santo habitava
na minha alma, para a santificar...,
mas não apanhei essa verdade da Sua
presença. Foram precisas as palavras
do P. Sánchez: sinto o Amor dentro
de mim: e quero dar-me com Ele, ser
seu amigo, seu confidente..., facilitar-
Lhe o trabalho de polir, de arrancar,
de inflamar... Não o saberei fazer, no
entanto: Ele me dará forças, Ele fará
tudo, se eu quero... e sim, quero!
Divino Hóspede, Mestre, Luz, Guia,
Amor: que o pobre burrico saiba
obsequiar-Te e escutar as Tuas lições,
e inflamar-se, e seguir-Te e amar-Te –
Propósito: frequentar, a ser possível
sem interrupção, a amizade e o trato
amoroso e dócil com o Espírito Santo.
Veni Sancte Spiritus!...[4].

Nestas notas, S. Josemaria recolhe o
itinerário espiritual pelo qual Deus o
tinha ido levando: a descoberta da
filiação divina, a mediação de Maria



para Jesus, o tesouro da amizade de
Cristo… até tomar consciência da
presença do Amor de Deus no seu
interior. Como escreveu muitos anos
mais tarde, chega um momento em
que o coração necessita de
«distinguir e adorar cada uma das
Pessoas divinas. (…) E entretém-se
amorosamente com o Pai e com o
Filho e com o Espírito Santo; e
submete-se facilmente à atividade do
Paráclito vivificador, que se nos
entrega sem que o mereçamos: os
dons e as virtudes sobrenaturais!»[5].

Que o Espírito Santo habita na alma
do cristão é algo que ele já sabia, mas
não o tinha captado ainda como algo 
vivido, experimentado em
profundidade. Com ocasião daquelas
palavras do seu diretor espiritual,
abre-se diante dos seus olhos um
novo horizonte, algo que não
somente entende, mas que,
sobretudo, vive: «sinto o Amor dentro
de mim». Diante dessa maravilha,



inflama-se em desejos de
corresponder, pondo-se à disposição
desse Amor: «quero intimar com Ele,
ser seu amigo, seu confidente...,
facilitar-Lhe o trabalho de polir, de
arrancar, de inflamar...» E perante o
medo de não ser capaz, de não estar
à altura, ergue-se a segurança de que
é Deus quem o fará, se ele deixar.

Acolher o dom de Deus

A primeira coisa que chama a
atenção no Mediterrâneo que se abre
diante de S. Josemaria é o 
protagonismo de Deus. Umas
semanas mais tarde daria forma ao
que seria o n. 57 de Caminho:
«Frequenta o trato com o Espírito
Santo – o Grande Desconhecido – que
é Quem te há de santificar»[6]. A
nossa santidade é obra de Deus,
ainda que muitas vezes esse Deus
que nos santifica se tenha convertido
no «Grande Desconhecido».



Num mundo como o nosso, que põe o
acento no fazer humano e no fruto
do nosso esforço, nem sempre temos
presente que a salvação que
recebemos de Deus é
fundamentalmente um dom gratuito.
Com palavras de S. Paulo: «pela graça
fostes salvos mediante a fé» (Ef 2, 8).
É claro que o empenho que nós
pomos é importante, e não é a
mesma coisa viver de um modo ou
de outro. No entanto, toda a nossa
ação parte da segurança de que «o
cristianismo é graça, é a surpresa de
um Deus que, satisfeito não só com a
criação do mundo e do homem, se
pôs ao lado da Sua criatura»[7]. E isso
é algo que a cada um cabe descobrir 
de modo pessoal. Como o Papa
Francisco gosta de repetir, trata-se de
reconhecer que «Deus é quem nos
‘primeireia’. Estamos à Sua procura,
mas Ele procura-nos primeiro.
Queremos encontrá-l’O, mas Ele
encontra-nos primeiro»[8].



Desta descoberta nasce «um
princípio essencial da visão cristã da
vida: a primazia da graça»[9].
Passados anos, não perderam
atualidade as palavras com que S.
João Paulo II preparava a Igreja para
o novo milénio. Concretamente, o
Papa alertava para uma tentação que
pode insinuar-se na vida espiritual
ou na missão apostólica: «pensar que
os resultados dependem da nossa
capacidade de fazer e programar»[10].
Assim, poderíamos considerar que a
nossa vida interior não é tão intensa
como esperávamos porque não nos
esforçamos suficientemente, ou que
o nosso apostolado não dá o fruto
previsto porque nos faltou exigência.
Essa pode ser parte do problema,
mas não o explica totalmente. Os
cristãos sabem que é Deus quem faz
as coisas: «as obras apostólicas não
crescem com as forças humanas, mas
ao sopro do Espírito Santo»[11]. Eis
aqui outro modo de reconhecer que
a nossa vida não vale pelo que



fazemos, nem perde valor pelo pouco
que fazemos, ou pelos nossos
fracassos… enquanto nos voltarmos
para esse Deus que quis viver no
meio de nós. «Viver segundo o
Espírito Santo é viver de fé, de
esperança, de caridade; deixar que
Deus tome posse de nós e mude de
raiz os nossos corações, para os fazer
à Sua medida»[12]. O autêntico ponto
de partida para a vida cristã, «para
fazer as obras boas» que o nosso Pai
Deus nos confia (Ef 2, 10) é, pois, um
agradecido receber – acolher o dom
de Deus – que nos leva a viver no
abandono esperançoso próprio dos
filhos de Deus[13].

«Frequentar o trato amoroso
e dócil com o Espírito Santo»

Acolher o dom de Deus é receber
uma Pessoa, e por isso se entende o
conselho do P. Sánchez a S.
Josemaria: «tenha amizade com o
Espírito Santo. Não fale: oiça-O».



Com uma pessoa tem-se amizade, e a
amizade cresce no diálogo. Por isso,
ao descobrir a presença pessoal de
Deus no seu coração, S. Josemaria fez
um propósito concreto: «frequentar, a
ser possível sem interrupção, a
amizade e trato amoroso e dócil do
Espírito Santo». Isso é o que podemos
pôr da nossa parte para O ouvir.

Trata-se de um caminho transitável
para todos os cristãos: abrir-se
continuamente à ação do Paráclito,
escutar as Suas inspirações, deixar
que nos leve «para a verdade
total» (Jo 16, 13). Jesus tinha
prometido aos Doze: «Ele vos
ensinará todas as coisas e vos
recordará tudo o que vos disse» (Jo
14, 26). O Espírito Santo é quem nos
permite viver segundo os desígnios
de Deus, pois Ele é também quem nos
«anunciará as coisas que estão para
vir» (Jo 16, 13).



Os primeiros cristãos
compreenderam esta realidade, e
sobretudo viveram-na. «Não há uma
única página dos Atos dos Apóstolos
em que não se nos fale d’Ele e da
ação pela qual guia, dirige e anima a
vida e as obras da primitiva
comunidade cristã»[14]. Com efeito,
«todos aqueles que são conduzidos
pelo Espírito de Deus, são filhos de
Deus» (Rm 8, 14). E deixamo-nos
levar por Ele enquanto procuramos
treinar-nos, um e outro dia, na
«difícil disciplina da escuta»[15].
Tratar o Espírito Santo é procurar
escutar a Sua voz, «que te fala
através dos acontecimentos da vida
diária, através das alegrias e dos
sofrimentos que a acompanham,
através das pessoas que se
encontram ao teu lado, através da
voz da tua consciência, sedenta de
verdade, de felicidade, de bondade e
de beleza»[16].



Nesse sentido, é interessante uma
passagem do último livro-entrevista
de Bento XVI. O jornalista pergunta
se não há momentos em que o Papa
«se pode sentir terrivelmente só»:
«Sim – responde Bento XVI – mas
graças a sentir-me tão vinculado ao
Senhor, nunca estou de todo só»; e a
seguir acrescenta: «Sabemos
simplesmente: não sou eu que faz
isto. Sozinho, não o poderia fazer. Ele
está sempre ali. Não tenho senão que
O escutar e abrir-me de par em par a
Ele»[17]. A perspetiva de compartilhar
a própria vida com Deus, de viver da
amizade com Ele, é hoje tão atrativa
como sempre foi. Mas, «como se
consegue essa escuta, esse abrir-se de
par em par a Deus?». O Papa emérito
ri-se, e o jornalista insiste: «qual é o
melhor modo?» Bento XVI responde,
com simplicidade: «Pois, suplicando
ao Senhor – tens que me ajudar
agora! – e recolhendo-se
interiormente, permanecendo em
silêncio. E depois pode-se sempre



bater de novo à porta com a oração, e
costuma funcionar»[18].

Aprender a reconhecer a Sua voz

Na nossa própria vida de oração,
talvez sem o pretender, às vezes
podemos esperar fenómenos algo
extraordinários que nos assegurem
que estamos a falar com Deus, que
Ele nos escuta, que nos fala. A vida
espiritual, pelo contrário, realiza-se
de um modo mais quotidiano. Mais
do que de receber graças especiais,
trata-se de «ser sensíveis ao que o
Espírito divino promove à nossa
volta e em nós próprios»[19].

«Os que são conduzidos pelo Espírito
de Deus, são filhos de Deus» (Rm 8,
14). Esta condução do Paráclito
costuma consistir em nos dar, mais
do que indicações concretas, luzes,
orientações. De modos muito
variados, e contando com os tempos
de cada um, vai iluminando os
pequenos e grandes acontecimentos



da nossa vida. Assim um detalhe e
outro vão aparecendo de um modo 
novo, diferente, com uma luz que
mostra um sentido mais claro ao que
antes era confuso e incerto.

Como recebemos essa luz? De mil
modos diferentes: ao ler a Escritura,
os escritos dos santos, um livro de
espiritualidade; ou em situações
inesperadas, como durante uma
conversa entre amigos, ao ler uma
notícia... Há infinidade de momentos
em que o Espírito Santo pode estar a
sugerir-nos algo. Mas Ele conta com a
nossa inteligência e com a nossa
liberdade para dar forma às Suas
sugestões. Convém aprender a orar a
partir dessas “chispas”; ir meditando
nelas sem pressa, dia após dia; deter-
se na oração e perguntar ao Senhor:
“Com este assunto que me preocupa,
com isto que me aconteceu, que me
queres dizer? Que me propões para a
minha vida?”.



Nesta escuta paciente é bom ter em
conta que a voz do Espírito Santo
pode aparecer no nosso coração
misturada com outras muito
diversas: o nosso egoísmo, as nossas
apetências, as tentações do diabo…
Como ir reconhecendo o que vem
d’Ele? Nisto, como em tantas coisas,
não existem provas irrefutáveis; mas
há sinais que ajudam a discernir a
Sua presença. Em primeiro lugar, há
que ter em conta que Deus não se
contradiz: não nos pedirá nada
contrário aos ensinamentos de Jesus
Cristo, recolhidas na Escritura e
ensinados pela Igreja. Também não
nos sugerirá algo que se oponha à
nossa vocação. Em segundo lugar,
devemos prestar atenção ao que
trazem consigo essas inspirações.
Pelos frutos se conhece a árvore (cf.
Mt 7, 16-20); e, como escreve S. Paulo,
«os frutos do Espírito são: a caridade,
a alegria, a paz, a longanimidade, a
benignidade, a bondade, a fé, a
mansidão, a continência» (Gal 5,



22-23). A tradição espiritual da Igreja
é constante em indicar que «o
Espírito de Deus produz
inevitavelmente paz na alma; o
demónio produz inevitavelmente
inquietação»[20]. Ao longo do dia
ocorrer-nos-ão infinidade de ideias
felizes; ideias de serviço, de cuidado,
de atenção, de perdão. Com
frequência não teremos tido, sem
mais, uma boa ideia, mas é o Espírito
Santo que nos está a mover o
coração. Secundar essas inspirações
do Paráclito encher-nos-á do 
gaudium cum pace – a alegria cheia
de paz – que pedimos diariamente.

A docilidade ao Paráclito é, enfim,
uma atitude que convém cultivar
serenamente, com a ajuda da direção
espiritual. Não deixa de ser
significativo que este horizonte se
abrisse a S. Josemaria precisamente
nesse contexto. O conselho que
recebeu – «ouça-O» – revela também
a consciência que o Padre Sánchez



tinha da sua missão como diretor
espiritual: facilitar que o Espírito
Santo tomasse cada vez mais a
condução dessa alma, «facilitar-Lhe o
trabalho de polir, de arrancar, de
inflamar...» Essa é a tarefa de quem
acompanha outros na sua vida
espiritual: ajudá-los a conhecerem-
se, para que possam discernir
melhor o que o Paráclito lhes pode
estar a pedir. Assim, pouco a pouco,
cada um vai aprendendo a ver Deus
no que lhe acontece e no que sucede
no mundo.

Ancorados no Amor de Deus, com
o sopro do Espírito Santo

Desde a Ascensão do Senhor aos céus
e do envio do Espírito Santo no
Pentecostes, vivemos no tempo da
missão: o próprio Cristo nos confiou
a tarefa de levar a salvação ao
mundo inteiro. O Papa Francisco
comentou-o em repetidas ocasiões,
ao falar do «dinamismo de “saída”



que Deus quer provocar nos
crentes»[21], salientando, ao mesmo
tempo que, com a tarefa, nos deu a
força para a cumprir. Com efeito,
esse dinamismo «não é uma
estratégia, mas a própria força do
Espírito Santo, caridade incriada»[22].

Nas suas catequeses sobre a
esperança, o Papa Francisco
recordou a importância de nos
deixarmos guiar pelo Espírito Santo,
com uma imagem muito querida
pelos Padres da Igreja: «A carta aos
Hebreus compara a esperança a uma
âncora (cf. Heb 6, 18-19); e a esta
imagem podemos acrescentar a da
vela. Se a âncora é o que dá à barca a
segurança e a tem “ancorada” entre
as ondas do mar, a vela é, pelo
contrário, o que a faz mover e
avançar nas águas. A esperança é
realmente como uma vela que
recolhe o vento do Espírito Santo e o
transforma em força motriz que



empurra a barca, segundo os casos,
para o mar ou para a margem»[23].

Viver ancorados na profundidade do
Amor de Deus dá-nos segurança;
viver pendentes do Espírito Santo
permite-nos avançar com a força de
Deus e na direção que Ele nos sugere:
«voar, sem te apoiares em nada
daqui, atento à voz e ao sopro do
Espírito»[24]. Ambas as coisas nascem
da união com Deus. Por isso, «a
Igreja necessita imperiosamente do
pulmão da oração»[25]. Os últimos
papas recordaram-no
constantemente: se queremos
cumprir a missão que Cristo nos
confiou com o mesmo Espírito que O
movia, não há outro caminho senão
a oração, o trato contínuo e confiado
com o Paráclito. Descobrir o
Mediterrâneo da presença viva de
Deus no nosso coração. E navegar
mar adentro guiados pelo Espírito
Santo, «luz, fogo, vento impetuoso
(…) que ateia a chama e a torna



capaz de provocar incêndios de
amor»[26].

[1] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
127.

[2] Ibid., n. 128.

[3] Pedro Rodríguez, comentário ao
n. 57 da edição crítico-histórica de 
Caminho, p. 269.

[4] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 864, em Pedro Rodríguez, 
Caminho. Edición crítico-histórica,
comentário ao n. 57, p. 270. Faz-se ali
uma remissão para um estudo de J.L.
Illanes, “Trato con el Espíritu Santo y
dinamismo de la experiencia
espiritual. Consideraciones a partir
de un texto del Beato Josemaría
Escrivá”, em P. Rodríguez et al. El
Espíritu Santo y la Iglesia: XIX
Simposio Internacional de Teología de



la Universidad de Navarra, Serviço de
Publicações da Universidade de
Navarra, 1999, 467-479 (disponível 
aqui).

[5] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
306.

[6] cf. Pedro Rodríguez, Caminho.
Edição crítico-histórica, comentário
ao n. 57. O autor data a redação deste
ponto em 22/11/1932.

[7] S. João Paulo II, Novo millennio
ineunte, n. 4.

[8] S. Rubin, F. Ambrogetti, Conversas
com Jorge Bergoglio, Ed. Paulinas,
Lisboa 2013

[9] S. João Paulo II, Novo millennio
ineunte, n. 38.

[10] Ibid.

[11] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 40.

https://dadun.unav.edu/handle/10171/5827


[12] Ibid., Cristo que passa, n. 134.

[13] cf. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 14/02/2017, n. 8.

[14] S. Josemaria Cristo que passa, n.
127.

[15] S. João Paulo II, Discurso,
05/06/2004.

[16] Ibid.

[17] Conversas finais, de Peter
Seewald e Bento XVI, Dom Quixote,
Lisboa 2016.

[18] Ibid.

[19] Cristo que passa, n. 130.

[20] Jacques Philippe, En la escuela
del Espíritu Santo, Rialp, Madrid
2005, 53. Sobre esta questão, em
geral, cfr. 45-64.

[21] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
20.



[22] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 9.

[23] Francisco, Audiência Geral,
31/05/2017.

[24] S. Josemaria, Forja, n. 994.

[25] Francisco, Evangelii gaudium, n.
262.

[26] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
244.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/novos-
mediterraneos-iv-espirito-santo/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-iv-espirito-santo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-iv-espirito-santo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-iv-espirito-santo/

	Novos Mediterrâneos (4): «Não fale: oiça-O»
	Descobrir o Paráclito
	Acolher o dom de Deus
	«Frequentar o trato amoroso e dócil com o Espírito Santo»


