
opusdei.org

Novos
mediterrâneos (3):
«A partir da chaga
da mão direita…»

Meter-nos nas chagas de Cristo:
deixar-nos tocar pelo Amor de
Deus, e tocar Deus nos que
sofrem. Um caminho de
contemplação e compaixão.

20/03/2018

Descarregar o ebook «Novos
mediterrâneos» (Disponível em PDF,
ePub e Mobi)

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/


S. João conta que no dia da
ressurreição, ao entardecer, os
discípulos tinham-se reunido em
casa com as «portas fechadas com
medo dos judeus» (Jo 20, 19).
Estavam fechados, cheios de temor.
Então, «veio Jesus, apresentou-se no
meio deles e disse-lhes: – A paz esteja
convosco. E dito isto mostrou-lhes a
mãos e o lado» (Jo 20, 19-20). De
repente, o desânimo daqueles
homens transformou-se numa
profunda alegria. Receberam a paz
que o Senhor lhes trazia e acolheram
depois o dom do Espírito Santo (cf. Jo
20, 22).

Muitos detalhes chamam a atenção
nesta cena do Evangelho. O que é
que os apóstolos esperavam? Jesus
apresenta-se inesperadamente diante
deles e a sua presença enche-os de
alegria e de paz. Conhecemos
algumas das suas palavras e dos seus



gestos, mas como seria o olhar que
lhes dirigiu? Tinham-no
abandonado. Deixaram-no sozinho.
Fugiram cobardemente. No entanto,
o Senhor não os censura. Ele próprio
o tinha anunciado. Sabia que
daquela debilidade podia surgir uma
profunda conversão: «Eu roguei por
ti» – dizia a Pedro antes da paixão –
«para que a tua fé não desfaleça; e tu,
quando te converteres, confirma os
teus irmãos» (Lc 22, 31-32). O coração
contrito dos apóstolos podia acolher
agora mais plenamente o Amor que
Deus lhes oferecia. De outro modo,
talvez eles – e Pedro à cabeça –
teriam continuado a contar
demasiado com as suas próprias
forças.

Por outro lado, porque é que Jesus
lhes mostra as mãos e o lado? Ficou
neles um rasto evidente do tormento
da crucifixão. E, no entanto, a vista
das chagas não os enche de dor, mas
de paz; não lhes provoca rejeição,



mas alegria. Pensando bem, essas
marcas dos cravos e da lança são um
selo do Amor de Deus. Trata-se de
um detalhe cheio de sentido: Jesus
quis que no seu corpo
permanecessem as feridas da Paixão
depois de ressuscitar para que não
ficasse nenhum resquício de
desconfiança e ninguém pudesse
pensar que, à vista da nossa resposta
tantas vezes medíocre e mesmo fria,
se ia arrepender do que tinha feito. O
Amor de Cristo é firme e plenamente
consciente.

Além disso, para o incrédulo Tomé,
as chagas serão o sinal inequívoco da
Ressurreição. Jesus é o Filho de Deus,
que verdadeiramente morreu e
ressuscitou pelos nossos pecados. «As
chagas de Jesus – ensina o Papa – são
um escândalo para a fé, mas são
também a comprovação da Fé. Por
isso, no corpo de Cristo ressuscitado
as chagas não desaparecem,
permanecem, porque aquelas chagas



são o sinal permanente do amor de
Deus por nós e são indispensáveis
para crer em Deus. Não para crer
que Deus existe, mas para crer que
Deus é amor, misericórdia,
fidelidade. S. Pedro, citando Isaías,
escreve aos cristãos: «As Suas feridas
curaram-nos» (1Pd 2, 24; cf. Is 53,
5)»[1].

A tradição espiritual encontrou nas
chagas do Senhor um manancial de
doçura. S. Bernardo, por exemplo,
escrevia: «Através destas fissuras,
posso provar mel silvestre e azeite de
rochas de pedernal (cf. Dt 32, 13),
quer dizer, posso saborear e ver
como o Senhor é bom»[2]. Nessas
feridas reconhecemos o Amor de
Deus sem medida. Do seu coração
trespassado brota o dom do Espírito
Santo (cf. Jo 7, 36-39). Ao mesmo
tempo, as feridas do Senhor são um
refúgio seguro. Descobrir a
profundidade dessas fendas pode



abrir um novo Mediterrâneo na
nossa vida interior.

«A Chaga Santíssima da mão
direita do meu Senhor»

«Metei-vos nas chagas de Cristo»,
sugeria S. João de Ávila: «aí, diz Ele
que mora a sua pomba, que é a alma
que em simplicidade o procura»[3].
«Nas Vossas chagas, escondei-me»,
reza uma conhecida oração. Também
S. Josemaria fará seu este modo de se
aproximar do Mestre, tão arraigado
entre os cristãos. Assim, em 1933,
anota: «Meter-me, cada dia, numa
chaga do meu Jesus»[4].

Esta é uma das devoções que
manterá ao longo da sua vida inteira,
e que recomendará também aos
jovens que se aproximam dele[5].
Contudo, ganha um relevo especial a
partir de uma experiência que lhe
abriu um panorama novo, imenso, e
que teve lugar em plena guerra civil
espanhola, enquanto vivia em



Burgos. Era uma época de sofrimento
para ele: os seus filhos no Opus Dei
encontravam-se espalhados pela
península; uns nas frentes de
batalha, outros escondidos em
diferentes pontos, alguns deles ainda
na zona em que havia perseguição
religiosa. O mesmo sucedia com a
sua mãe e os seus irmãos. Das suas
filhas espirituais, enfim, mal tinha
notícias. Além disso, alguns dos que
antes o seguiam tinham perdido a
vida durante a guerra.

Nestas circunstâncias, S. Josemaria
sentia-se chamado a redobrar os seus
esforços, a sua oração e, em
particular, as suas penitências. No
entanto, nos primeiros dias de junho
de 1938, enquanto se dirigia para o
Mosteiro das Huelgas, onde estava a
realizar uma tarefa de investigação,
recebe uma especial luz de Deus, que
descreve numa carta a Juan Jiménez
Vargas, nesse mesmo dia:



«Querido Juanito: Esta manhã, a
caminho das Huelgas, onde fui para
fazer a minha oração, descobri um
Mediterrâneo: a Chaga Santíssima da
mão direita do meu Senhor. E ali me
tens: todo o dia entre beijos e
adorações. É verdadeiramente
amável a Santa Humanidade do
nosso Deus! Pede-lhe tu que Ele me
dê o seu verdadeiro Amor: assim
ficarão bem purificados todos os
meus outros afectos. Não vale dizer:
coração na Cruz!: porque, se uma
Ferida de Cristo limpa, cura, aquieta,
fortalece, inflama e enamora, o que
não farão as Cinco abertas no
madeiro? Coração, na Cruz!: Meu
Jesus, que mais quereria eu! Entendo
que, se continuo por este modo de
contemplar (meteu-me S. José, meu
Pai e Senhor, a quem pedi que me
soprasse), vou tornar-me mais louco
do que nunca estive. Experimenta
tu!»[6].



Já há algum tempo que percorria o
caminho da Humanidade do Senhor.
Também a devoção às chagas de
Cristo. Contudo, inopinadamente,
abriu-se diante dele como que «um
Mediterrâneo». Aprofundou de
repente no significado de Amor
redentor que tinham aquelas feridas,
e compreendeu que o melhor modo
de corresponder a tão grande Amor
não consistia no que ele pudesse 
fazer, mas justamente em se
submergir n’Ele: contemplando-O e
deixando-se abraçar inteiramente
por esse Amor. A carta continua
precisamente a propósito do esforço
que lhe provoca a sua situação:
«Sinto uma inveja enorme dos que
estão nas frentes, apesar de tudo». E
alude à figura célebre de um
sacerdote castrense, conhecido pela
sua vida penitente: «Ocorre-me
pensar que, se não tivesse bem
assinalado o meu caminho, seria
magnífico deixar para trás o P. Doyle.
Mas… isso ir-me-ia muito bem: a



penitência nunca me custou grande
coisa. Sem dúvida, é esta a razão de
que me levem por outro caminho: o
Amor». O seu caminho é o Amor:
amar e deixar-se amar. Ao despedir-
se, confirma-se nesta convicção: «Um
abraço. A partir da Chaga da mão
direita, abençoa-te o teu Padre»[7].

Aquele acontecimento, aquela luz
inesperada, foi um sinal de
esperança e constituiu sem dúvida
um estímulo para o seu trabalho
sacerdotal. Graças a esta iluminação
divina, uma realidade conhecida e
repetidas vezes meditada – um
caminho transitado e recomendado
por ele próprio – converteu-se de
repente numa novidade, uma mina
de riqueza inesgotável, da qual já
não queria separar-se.

Defendidos pelo Amor

As chagas de Jesus são um
recordatório perene do seu Amor,
que chegou ao extremo no seu



sacrifício na Cruz. Deus não se
arrepende de nos amar. Por isso, a
contemplação desse seu Amor é uma
fonte de esperança. À vista do
Ressuscitado, que conserva as
marcas da sua Paixão, apercebemo-
nos de que «precisamente ali, no
ponto extremo da sua humilhação –
que é também el ponto mais alto do
amor – germinou a esperança. Se
algum de vós pergunta: “Como nasce
a esperança?”. “Da cruz. Olha para a
cruz, olha para Cristo Crucificado e
dali te chegará a esperança que já
não desaparece, essa que dura até à
vida eterna”»[8]. Na Cruz nasceu e
renasce sempre a nossa esperança.
Assim, «com Jesus cada obscuridade
nossa pode ser transformada em luz,
toda a derrota em vitória, toda a
desilusão em esperança. Toda: sim,
toda»[9]. É essa segurança que fazia
exclamar a S. Paulo: «Quem nos
afastará do amor de Cristo? A
tribulação, a angústia, a perseguição,
a fome, a nudez, o perigo, ou a



espada? (…) Mas em todas essas
coisas vencemos amplamente graças
àquele que nos amou» (Rm 8, 35.37).

Ao constatar a nossa debilidade e o
nosso pecado, frequentemente pode
colar-se na nossa alma, de diversos
modos, a tentação da desesperança.
O que no momento tínhamos
aceitado talvez com frivolidade ou
com certa condescendência,
apresenta-se de repente como um
absurdo «não», uma bofetada a Deus
que nos ama. Também a nossa
resposta tíbia e sem vontade pode ser
um motivo de desespero. Mas tudo
isso não é mais do que uma série de
tentações da mesma coisa que nos
fez cair. Contemplar as chagas do
Senhor pode ser o melhor modo de
reagir: as suas chagas recordam-nos
que o seu amor é «forte como a
morte» (Ct 8, 16). Mais ainda, porque
o seu Amor venceu a morte. Um
poeta contemporâneo expressa-o de
um modo tão sintético quão formoso:



«Lavado pela água do lado / e dentro
da ferida defendido / de tanto não
que só traz nada, / de tanto tíbio sim,
de tanta trégua»[10].

Voltar a contemplar a Humanidade
do Senhor, ferida pelos nossos
pecados, ressuscitada, pode ser para
nós uma fonte de esperança. Como
aos apóstolos, Jesus não nos olha com
ressentimento. Não nos lança à cara
os nossos pecados, as nossas
debilidades, as nossas traições. Pelo
contrário, reafirma-nos, porque o seu
amor é verdadeiramente 
incondicional. Não nos diz: «Amo-te,
se te portas bem», mas «Amo-te, para
mim és um tesouro, e continuarás a
sê-lo aconteça o que acontecer». Essa
consciência, que pode nascer
contemplando as feridas abertas no
corpo do Senhor, encher-nos-á de
alegria e de paz. Aconteça o que
acontecer, podemos refugiar-nos
nelas, acolhendo-nos de novo ao
perdão de Deus: «Na minha vida



pessoal – contava o Papa numa
homilia – vi muitas vezes o rosto
misericordioso de Deus, a sua
paciência; vi também em muitas
pessoas a determinação de entrar
nas chagas de Jesus, dizendo-Lhe:
“Senhor estou aqui, aceita a minha
pobreza, esconde nas tuas chagas o
meu pecado, lava-o com o teu
sangue”. E vi sempre que Deus o fez,
acolheu, consolou, lavou, amou»[11].

Reconhecer a nossa pequenez não é
uma derrota, nem uma humilhação.
Poderia sê-lo, se Deus fosse alguém
que quisesse dominar-nos. Mas não
é. É o Amor que O move: o Amor
incondicional que nos dá, e que
espera que saibamos acolher.

O caminho da compaixão

Existem muitos modos de se
aproximar das chagas do Senhor.
«Ide como mais vos comova»,
aconselhava S. Josemaria[12]. Sabemos
como lhe agradava meter-se com a



imaginação no Evangelho. Em Santo
Rosário, por exemplo, ao contemplar
o primeiro mistério glorioso,
comenta: «E, antes de terminar a
dezena, tu beijaste as chagas dos seus
pés..., e eu mais atrevido – por mais
criança – pus os meus lábios sobre o
seu lado aberto»[13].

Recordando o modo como S.
Josemaria fazia a ação de graças da
Missa, lugar privilegiado para
renovar diariamente o seu encontro
pessoal com o Amor da sua Vida, D.
Javier descrevia como «se ajoelhava
nos primeiros minutos, no chão ou
no genuflexório: olhando para o
crucifixo de bolso seguro nas suas
mãos, recitava a oração En ego [Olhai
para mim, oh meu amado e bom
Jesus]. Enquanto repetia as palavras
que se referiam às chagas do Senhor,
beijava devotamente cada uma»[14].

As feridas do Senhor, que com tanta
profundidade S. Josemaria descobriu



naquela manhã de junho, não só
revelam o Amor que o Senhor nos
tem: são ao mesmo tempo um
convite a corredimir com Ele, como o
faz Santa Maria; a ser seu Cireneu, a
consolá-lo por tantas ofensas que
ferem o seu Coração, sobretudo
porque ferem o nosso... Um apelo,
enfim, a cuidá-lo precisamente
naqueles «irmãos mais pequenos»
com quem se identifica, em quem de
algum modo quis ficar (cf. Mt 25, 40).

Por isso, dentro do itinerário que
levou S. Josemaria a descobrir aquele
Mediterrâneo – sem dúvida uma luz
de Deus – não é possível esquecer a
enorme quantidade de horas que
dedicou a cuidar de doentes e de
pessoas sem recursos pelos bairros
mais pobres de Madrid. Esse é,
naturalmente, um modo excelente de
descobrir o Amor de Deus: sair de
nós mesmos para tocar Jesus nas
pessoas que sofrem. Para S.



Josemaria, tratava-se de um caminho
seguro.

Esse caminho leva-nos a deixarmo-
nos interpelar por Ele, a
aproximarmo-nos das suas chagas e
a responder com amor ao seu Amor.
Aprendemos assim a viver com os
outros a mesma ternura que Deus
derrama sobre a nossa debilidade
pessoal. Por este caminho, a nossa
própria vida adquire um renovado
sentido de missão que nos lança para
além de nós mesmos, contando não
com as nossas forças, mas com uma
chamada que vem de Deus, que nos
transforma e conta connosco para
semear no mundo a sua paz e a sua
alegria. O Papa insiste
incansavelmente neste ponto: «Às
vezes sentimos a tentação de ser
cristãos mantendo uma prudente
distância das chagas do Senhor. Mas
Jesus quer que toquemos a miséria
humana, que toquemos a carne
sofredora dos outros. (…) Quando o



fazemos, a vida sempre se nos
complica maravilhosamente e
vivemos a intensa experiência de ser
povo, a experiência de pertencer a
um povo»[15].

Meter-nos nas chagas de Cristo, pelo
caminho da compaixão e da
contemplação, pode abrir-nos um
autêntico Mediterrâneo: aprendemos
assim a refugiar-nos nessas feridas
de Amor, e a amar com todo o
coração aqueles que nos rodeiam,
começando pelos que mais o
necessitam, que muitas vezes estão à
beira do caminho, na nossa própria
casa.

[1] Francisco, Homilia, 27/04/2014.

[2] S. Bernardo, Sermão 61 (Sobre o
livro do Cântico dos cânticos), 4.
Abundantes testemunhos sobre esta
devoção, e um modo de a viver,



podem encontrar-se em P. Beteta, 
Mirarán al que traspasaron, Rialp,
Madrid 2009.

[3] S. João de Ávila, Epistolário, carta
47. Cfr. Cant 2,16.

[4] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 1799b, de 1933, em Santo
Rosário. Edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2010, comentário ao
primeiro mistério glorioso, p. 226,
nota 5.

[5] «Ficarei metido, cada dia,
cumprindo um propósito antigo, na
Chaga do Lado do meu Senhor»: S.
Josemaria, Apontamentos íntimos, n.
1763, de 1934; em Caminho. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2004,
3ª ed., comentário al n. 288.

[6] S. Josemaria, Carta a Juan Jiménez
Vargas, 06/06/1938, em Andrés
Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei, vol. 2, Rialp, Madrid 2002,
288-289.



[7] Ibid.

[8] Francisco, Audiência geral,
12/04/2017.

[9] Ibid.

[10] Julio Martínez Mesanza,
“Defendido”, em Gloria, Rialp, Madrid
2016.

[11] Francisco, Homilia, 07/04/2013.

[12] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
303.

[13] S. Josemaria, Santo Rosário,
primeiro mistério glorioso.

[14] Javier Echevarría, Lembrando o
Beato Josemaria, Diel, Lisboa 2000, p.
196.

[15] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
270.

Lucas Buch



Foto: Santi Villamarín (cc)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/novos-
mediterraneos-iii-a-partir-chaga-mao-

direita/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-iii-a-partir-chaga-mao-direita/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-iii-a-partir-chaga-mao-direita/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-iii-a-partir-chaga-mao-direita/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-iii-a-partir-chaga-mao-direita/

	Novos mediterrâneos (3): «A partir da chaga da mão direita…»

