
opusdei.org

Novos
Mediterrâneos (2);
«Jesus é meu amigo
do coração»

S. Josemaria sentiu-se sempre
acompanhado por Jesus, o «O
Grande Amigo» que
compreende as nossas
preocupações e quedas, porque
Ele é também homem».

16/03/2018

Descarregar o ebook «Novos
mediterrâneos» (Disponível em PDF,
ePub e Mobi)

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/


Os Evangelhos mostram Jesus em
relação com pessoas muito
diferentes: doentes que procuram a
cura, pecadores que anseiam pelo
perdão, curiosos, e até espias… Mas
em torno do Mestre encontramos,
principalmente, os seus amigos. É
assim que se dirige aos seus
discípulos: «meus amigos» (Lc 12, 4).
É emocionante contemplar o Senhor
diante do sepulcro de Lázaro, o seu
choro comovido faz comentar aos
judeus: Vede como o amava» (Jo
11,36). Mais tarde, na Última Ceia,
explica aos apóstolos o sentido da
sua morte na Cruz: Ninguém tem
mais amor que o de dar a vida pelos
seus amigos» (Jo 15, 13). E talvez face
à surpresa deles insiste: «Já não vos
chamo servos, porque o servo não
sabe o que faz o seu Senhor, a vós,
chamei-vos amigos, porque tudo o



que ouvi do meu Pai, vo-lo dei a
conhecer» (Jo 15, 15).

Pelo Amor que nos tem, Jesus, Jesus
torna-nos seus amigos. O dom do
Espírito Santo situa-nos numa
relação nova com Deus. Recebemos o
próprio Espírito de Cristo, que nos
torna seus filhos no Pai e nos
introduz também numa intimidade
especial com Jesus: na realidade,
identifica-nos com Ele. Por isso, a
nossa identificação com Cristo vive-
se pela amizade através da amizade
com Ele. A vida da graça inaugura
uma relação de tu a Tu com Deus:
conhecemo-lo no seu mistério, e
podemos atuar com Ele: essa unidade
profunda de conhecimento e de
intenções torna possível que, sendo
pobres criaturas, experimentemos
Deus, como dizia Sto. Agostinho, no
mais íntimo de nós mesmos, e que
possamos querer e procurar o
mesmo que ele. Nisso – idem velle,
idem nolle –, amar e repudiar o



mesmo – consiste precisamente a
amizade.

«Outro Mediterrâneo»

Desde muito novo, S. Josemaria
aprendeu que Jesus era amigo, um
amigo muito especial. Partilhou essa
sua experiência num ponto de 
Caminho: «Procuras a companhia de
amigos que, com a sua conversa e o
seu afeto, com o seu convívio, te
tornam mais tolerável o desterro
deste mundo..., embora os amigos às
vezes atraiçoem. – Não me parece
mal. Mas..., como é possível que não
frequentes cada dia com maior
intensidade a companhia, a conversa
com o Grande Amigo, que nunca
atraiçoa?»[1].

Era algo que havia aprendido tempos
atrás, e que os seus biógrafos
relacionam com um conselho que
recebeu na direção espiritual
durante os seus tempos de
Seminário[2]. Com os anos foi



aprofundando nessa descoberta da
amizade de Cristo. Possivelmente um
momento importante desse
desenvolvimento ter-se-ia dado nos
anos em que se abriu aos seus olhos
o panorama imenso da filiação
divina. Enquanto se encontrava em
Segóvia, fazendo um retiro espiritual,
escrevia: Primeiro dia. Deus é meu
Pai. – e não consigo sair desta
consideração. – é meu Amigo do
coração (outro Mediterrâneo), que
me quer com toda a divina loucura
do seu Coração. Jesus…, Meu Deus…,
que é homem também»[3].

Descreve-o como «outro
Mediterrâneo» – o primeiro era a
paternidade de Deus –, isto é, como
algo que já conhecia e que, no
entanto, se abria ante os seus olhos
de um modo novo. Esta descoberta
foi para S. Josemaria, em primeiro
lugar, uma fonte de consolo.
Naqueles primeiros anos da década
de trinta tinha pela frente a tarefa



imensa de realizar a vontade que
Deus lhe tinha manifestado no dia 2
de outubro de 1928. Tinha uma
mensagem para transmitir a todos os
homens, e a realizar na Igreja. Mas
tinha de o fazer «com uma carência
absoluta de meios materiais: vinte e
seis anos, a graça de Deus e bom
humor. E nada mais»[4]. O panorama
por este novo horizonte confirmava-
o que nessa missão não estava só.
Acompanhava-o Jesus, o seu Amigo,
que compreendia perfeitamente
todas as suas preocupações e
inquietações, porque «é homem
também».

O Coração de Jesus foi para S.
Josemaria uma dupla revelação: da
«caridade imensa do Senhor, já que
«o Coração de Jesus é o Coração de
Deus encarnado»[5]; e por outro lado,
da compreensão e da ternura de
Jesus diante das próprias limitações,
dificuldades e quedas. Nos seus
momentos de oração talvez o que



deixou num ponto de Caminho:
«Jesus é teu amigo. – O Amigo. – Com
coração de carne, como o teu. – Com
olhos de olhar amabilíssimo, que
choraram por Lázaro...– E, tanto
como a Lázaro, quer-te a ti»[6]. Esse
Amor, divino e humano, ao mesmo
tempo, infinito e próximo, era um
apoio firme que lhe permitiria ir em
frente em qualquer circunstância. E
dava também um realismo e uma
urgência a toda a sua vida interior[7].

Um caminho aberto a todos

S. Josemaria animava as pessoas que
conhecia a percorrer o caminho da
amizade com Cristo. Explicava-lhes
que a convivência com o Mestre não
precisa de grandes formalidades nem
de métodos complexos. Basta
aproximar-se d’Ele com simplicidade,
como de qualquer outro amigo. Ao
final de contas, esse é o modo com os
que com Ele conviviam aqueles que
mais o amavam, enquanto viveu com



eles: reparaste com que afeto, com
que confiança se relacionavam com
Cristo os seus amigos? Com toda a
naturalidade as irmãs de Lázaro
lançam-lhe em rosto a sua ausência:
– Tínhamos-te avisado! Se Tu tivesses
estado aqui!...Confia-lhe devagar: –
Ensina-me a tratar-te com aquele
amor de amizade de Marta, de Maria
e de Lázaro; como te tratavam
também os primeiros Doze, ainda
que no princípio te seguissem talvez
por motivos não muito
sobrenaturais»[8].

Os jovens que se aproximavam de S.
Josemaria ficavam maravilhados
com a naturalidade como se dirigia
ao Senhor e os incitava a fazer o
mesmo. Ao longo de toda a sua vida
propôs repetidamente este caminho.
Um dos primeiros que glosaria os
seus ensinamentos, dizia: «Para
chegar a esta amizade é preciso que
tu e eu nos aproximemos dele, o
conheçamos e o amemos»[9]. Para



haver amizade é preciso conviver, e
isso é a primeira coisa a que nos
convida a descoberta de Jesus como
amigo. «Escreveste-me: “Orar é falar
com Deus. Mas de quê?”. De quê?!
D’Ele e de ti; alegrias, tristezas, êxitos
e fracassos, ambições nobres,
preocupações diárias..., fraquezas; e
ações de graças e pedidos; e Amor e
desagravo. Em duas palavras:
conhecê-l’O e conhecer-te – ganhar
intimidade!»[10].

Ressoa nestas palavras a frase 
noverim Te, noverim me de que
falava Sto. Agostinho: Senhor, que te
conheça e que me conheça[11]; e falar
de amizade, estando muitas vezes em
colóquio com quem sabemos que nos
ama»[12], de Sta. Teresa. Ao fim e ao
cabo, a intimidade pessoal com Jesus
Cristo é a essência da vida interior. E
isso, para os que procuram a
santidade no meio do mundo,
consiste em aprender a encontrá-lo
em todas as circunstâncias do dia a



dia, para ter com ele um diálogo
contínuo.

Não é um ideal irrealizável, mas de
algo que muitas pessoas souberam
pôr em prática na sua própria vida.
No trabalho quotidiano, na vida
familiar, nas ruas da cidade e nos
campos, nos caminhos das
montanhas e no mar… em todos os
sítios podemos reconhecer Cristo que
nos espera e nos acompanha como
um amigo. S. Josemaria repetiu
inúmeras vezes que «nunca
compartilharei a opinião – ainda que
a respeite – dos que separam a
oração da vida ativa, como se fossem
incompatíveis. Os filhos de Deus têm
de ser contemplativos: pessoas que,
no meio do fragor da multidão,
sabem encontrar o silêncio da alma
em colóquio permanente com Nosso
Senhor: e olhá-lo como se olha um
Pai, como se olha um Amigo, a quem
se quer com loucura»[13]. Toda a
nossa vida cabe na nossa oração,



como acontece em conversas entre
amigos, em que se fala de tudo. «Os
Atos dos Apóstolos dizem-nos que,
depois da Ressurreição, o Senhor
reunia os discípulos e conversavam 
in multis argumentis. Falavam de
muitas coisas, de tudo o que lhe
perguntavam: ficavam
conversando»[14].

Também esta convivência contínua,
que torna a própria vida em tema de
conversa com Deus, podemos ainda
procurar conhecê-lo cada vez mais,
indo em busca dele em alguns
lugares em que quis permanecer de
um modo mais explícito. Vamos
agora ver três desses temas.

Os relatos dos amigos do Senhor

Os evangelistas, inspirados pelo
Espírito Santo, conservaram, as
principais lembranças do Mestre. S.
Josemaria era um enamorado de
Jesus, e por isso «a Sagrada Bíblia,
especialmente os Evangelhos, não foi



nas suas mãos apenas um bom livro
de leitura onde podia encontrar
instrução proveitosa, abundante,
mas um lugar de encontro com
Cristo»[15].

Desde o princípio, aqueles que se
aproximavam dos trabalhos da Obra
compreendiam logo que o jovem
sacerdote era uma alma que vivia em
união íntima com Deus. Essa
intimidade brotava na sua pregação:
«“dirigia-se ao Sacrário para falar
com Deus, com o mesmo realismo
com que nos falava a nós”, “e cada
um nós se sentia imediatamente no
meio dos apóstolos e dos discípulos
do Senhor, como se fosse um
deles”»[16]. Esse modo de se
aproximar da Escritura é o mesmo
que depois recomendava. Muitas
vezes o teremos considerado:
«Aconselho-te a que, na tua oração,
intervenhas nas passagens do
Evangelho, como um personagem
mais. Primeiro, imaginas a cena ou o



mistério, que te servirá para te
recolheres e meditares. Depois,
aplicas o entendimento, para
considerar aquele rasgo da vida do
Mestre: o seu Coração enternecido, a
sua humildade, a sua pureza, o seu
cumprimento da Vontade do Pai.
Conta-lhe então o que te costuma
suceder nestes assuntos, o que se
passa contigo, o que te está a
acontecer. Mantém-te atento, porque
talvez Ele queira indicar-te alguma
coisa: surgirão essas moções
interiores, o caíres em ti, as
admoestações»[17].

Com este conselho, estava a revelar-
nos um segredo da sua alma.
Comentando este modo de se
aproximar da Escritura, o Beato
Álvaro del Portillo comentava: «A
familiaridade com Nosso Senhor,
com a sua Mãe, Santa Maria, com S.
José, com os primeiros doze
apóstolos, com Marta, Maria e
Lázaro, com José de Arimateia e



Nicodemos, com os discípulos de
Emaús, com as Santas Mulheres, é
algo vivo, consequência e resultado
de uma conversa ininterrupta, de
esse meter-se nas cenas do Santo
Evangelho a fim de ser mais uma
personagem»[18].

A validez deste modo de orar é
referendado pela vida e os
ensinamentos de muitos santos. É o
mesmo que últimos Pontífices
recomendaram ao indicar a
importância de nos aproximarmos
do Evangelho em atitude orante,
sugerindo a prática da lectio divina,
aproximarmo-nos dos Evangelhos
sem pressas, detidamente.
Começando por uma passagem,
podemos deter-nos e pensar: «Como
seria aquilo?», e introduzimo-nos na
cena «como mais uma personagem»,
imaginando o rosto das pessoas, o
rosto de Jesus. Procuraremos então
compreender o sentido das suas
palavras, sabendo que em muitas



ocasiões podemos necessitar de
alguma explicação, pois estamos
perante um texto antigo, que
pertence a uma cultura diferente da
nossa. Deste modo é importante
contar com uma versão do texto que
tenha suficientes anotações, de
apoiar-se também em bons livros
sobre o Evangelho e sobre a Sagrada
Escritura.

Depois, lemos de novo o texto e
perguntamo-nos a nós próprios:
«“Senhor, que me diz a mim este
texto? Que queres mudar na minha
vida com esta mensagem? O que me
molesta neste texto? Por que razão
isto não me interessa?” ou então “O
que me agrada? A que me estimula
esta Palavra? O que me atrai? Porque
me atrai?”»[19]. Talvez nos venha à
cabeça uma pessoa necessitada que
temos por perto, talvez nos
lembremos de que devemos pedir
perdão a alguém… Por fim,
consideremos: Como posso



responder, na minha vida, àquilo
que Jesus me propõe neste texto.
«Permanece atento, porque talvez
Ele quererá indicar-te alguma coisa:
e surgirão essas moções interiores,
esse dar-se conta dessas
reconvenções»[20]. Talvez nos sugira
um pouco de amor, um desejo de
entrega, e sempre, a certeza de que
Ele nos acompanha. Esta
contemplação da vida do Senhor é
fundamental para o cristão, pois
«tende a criar em nós uma visão
sapiencial, segundo Deus, da
realidade e a fomentar em nós “a
mente de Cristo” (1Cor 2, 16)»[21].

Sem dúvida, existem muitos
caminhos para ganhar intimidade
com Jesus através da Sagrada
Escritura. Por isso, S. Josemaria não
pretendia apresentar um método,
mas apenas dar alguns conselhos
práticos que pudessem servir para a
meditação e contemplação, até
chegar a «a irromper em afetos: atos



de amor ou de dor, ações de graças,
petições, propósitos…, que
constituem o fruto maduro da oração
verdadeira»[22].

O Senhor espera-nos no Sacrário

«Quando te aproximares do Sacrário,
pensa que Ele!... está à espera de ti
há vinte séculos»[23]. A Eucaristia é
sem dúvida um lugar privilegiado
para encontrar Jesus Cristo e ganhar
amizade com Ele. Esse é também o
caminho que seguiu S. Josemaria. A
sua fé na presença viva de Cristo
manifestava-se em todos os gestos
diante do Santíssimo Sacramento.
Encarnita Ortega, que o conheceu
nos anos quarenta, recordava assim
a primeira meditação que o ouviu
pregar, a que assistiu com alguma
curiosidade: «O seu recolhimento,
cheio de naturalidade, a genuflexão
diante do Sacrário e o modo de nos
descobrir a oração preparatória da
meditação, animando-nos a sermos



conscientes de que o Senhor estava
ali, e nos via e nos escutava, fez-me
esquecer imediatamente o meu
desejo de ouvir um grande orador»;
abriu caminho no seu interior, sim,
uma viva perceção da «necessidade
de ouvir a Deus e de ser generosa
para com Ele»[24].

Lembram o mesmo os que viram
celebrar a Santa Missa: «O modo de o
Padre celebrar a Santa Missa, o tom
sincero e cheio de atenção com que
rezava as diferentes orações, o
recolhimento, sem a menor afetação,
as suas genuflexões e as outras
rubricas, muito vivamente: Deus
estava ali, realmente presente»[25].
Não eram coisas especiais, mas o
modo de estar e de se mover, a
intensidade das orações, o
recolhimento. Também nós podemos
ganhar intimidade assim com Deus,
se vivermos com a certeza de que
Cristo, o «amigo do coração», está
verdadeiramente presente na



Eucaristia. Aos que viviam na
primeira Residência da Obra, quando
foi possível reservar o Senhor no
Sacrário, o Padre lembrava-lhes que
Deus mais um residente – o primeiro
–, pelo que animava cada um a que
estivesse um tempo fazendo-lhe
companhia, que o “cumprimentasse”
com uma genuflexão ao entrar e ao
sair de DYA, ou que fosse ao Sacrário
com o pensamento, quando estava
no quarto»[26].

São estes detalhes pequenos, quando
pomos o coração neles, os que
exprimem e ao mesmo tempo
alimentam a nossa fé: dirigir o nosso
pensamento quando virmos uma
igreja, fazer-lhe uma breve visita
durante o dia, procurar viver a Missa
com intensidade e recolhimento,
irmos com a imaginação ao Sacrário
para cumprimentar o Senhor ou para
lhe oferecer o nosso trabalho…
Detalhes, os mesmos que vivemos
com os nossos amigos, quando



vamos a estar com eles ou lhes
enviamos uma mensagem durante o
dia.

Cristo presente em quem nos
rodeia

O mandamento do Amor é o sinal
distintivo daqueles que seguem
Cristo. E não é apenas um modo de
vida, mas algo que nasce da fé em
que o próprio Jesus Cristo está
presente nas pessoas que nos
rodeiam. É algo de profundamente
arreigado nos ensinamentos de
Nosso Senhor: em diferentes ocasiões
nos lembra que, ao cuidar de quem
necessita – e todos, cada um de seu
modo, precisam de nós –, na
realidade é Ele mesmo a quem
cuidamos[28].

S. Josemaria procurou encontrar
Cristo, em primeiro lugar, entre as
pessoas mais desvalidas. Nos
primeiros anos da década de trinta,
dedicou muitas horas a visitar



famílias carenciadas nos bairros
pobres de Madrid. Mais tarde, soube
transmitir a urgência desses
cuidados aos jovens que se
aproximavam da Obra. Esses
mesmos jovens experimentavam
também o carinho – humano e divino
– que o Padre tinha para com eles.
Francisco Botella, por exemplo,
recordava que, quando o conheceu, o
acolheu «como se o conhecesse desde
sempre; guardo ainda na minha
memória o seu olhar profundo que
penetrou na minha alma e a sua
alegria que me comoveu enchendo-o
de alegria e de paz. Pareceu-me que
me conhecia por dentro e ao mesmo
tempo, tudo com uma naturalidade e
simplicidade que me faziam estar ali
como com a minha família»[29]. Outro
desses jovens, não especialmente
sentimental, reconhecia: «tem um
cuidado connosco, com o teriam as
nossas mães»[30].



Naqueles jovens, como nos pobres e
doentes, S. Josemaria tinha 
encontrado o seu Amigo. Anos mais
tarde, «pensativo, com os seus
amigos à volta, perguntava-lhes:
«meus filhos, sabeis porque vos
quero tanto?». Fazia-se silêncio e o
Padre acrescentava “porque vejo
borbulhar em vós o Sangue de Jesus
Cristo”»[31]. Jesus, o seu Amigo, tinha-
o levado a encontrá-lo nas pessoas
que o rodeavam, e particularmente
nos mais carenciados. Também nós,
junto com o Evangelho e a Eucaristia,
«somos chamados a servir Jesus
crucificado em todas pessoas
marginalizadas, a tocar a sua carne
bendita em quem se sente excluído,
tem fome ou sede, está nu, preso,
doente, desempregado, perseguido,
refugiado, emigrante. Aí
encontramos o nosso Deus, aí
tocamos o Senhor»[32].



[1] S. Josemaria, Caminho, n. 88.

[2] Caminho, edición crítico-histórica
de P. Rodríguez, 3ª ed., Rialp, Madrid
2004, comentário ao n. 88. Cf. R.
Herrando, Los años de seminario de
Josemaría Escrivá en Zaragoza
(1920-1925), Rialp, Madrid 2002,
197-201.

[3] S. Josemaria, Apuntes íntimos, n.
1637 (citado em Camino, edición
crítico-histórica, comentario al n.
422). O primeiro dia do retiro foi a 4
de outubro de 1932. O texto serviu de
base para Forja, n. 2.

[4] S. Josemaria, Carta 29-XII-1947/14-
II-1966, n. 11, citado em A. Vázquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. 1, Rialp, Madrid 1997, 308.

[5] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
169.

[6] Ibid. Caminho, n. 422.



[7] cf. ibid., n. 244, 436.

[8] S. Josemaria, Forja, n. 495.

[9] Salvador Canals, Ascética
meditada, Rialp, Madrid 2011, cap. ‐
“Jesús, como amigo”.

[10] S. Josemaria, Caminho, n. 91.

[11] Sto. Agostinho, Solilóquios II, 1.1.

[12] Sta. Teresa de Jesus, Libro de la
vida, c. 8, n. 5.

[13] S. Josemaria, Forja, n. 738.

[14] S. Josemaria, citado em Dos
meses de catequesis, vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).

[15] Scott Hahn, “San Josemaría
Escrivá, lector de la Sagrada
Escritura”, en Romana, 40 (2005).

[16] Testemunho de Francisco
Botella, em J.L. González Gullón, 
DYA. La Academia y Residencia en la



historia del Opus Dei (1933-1939),
Madrid, Rialp 2016, 3ª ed., 429.

[17] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
253.

[18] Bto. Álvaro del Portillo,
“Apresentação” a Cristo que Passa.

[19] Francisco, Evangelii gaudium, n.
153.

[20] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
253.

[21] Bento XVI, Verbum Domini, n. 87.

[22] Javier Echevarría, “San
Josemaría Escrivá, maestro de
oración en la vida ordinaria”, 
Magnificat 2006.

[23] S. Josemaria, Caminho, n. 537.

[24] Testemunho citado em Andrés
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. II, Rialp, Madrid 2002,
555.



[25] Testemunho de Francisco Ponz,
en Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. II, 407.

[26] DYA. La Academia y Residencia...,
342.

[27] cf. Mt 10, 40; 25, 40; Lc 10, 16.

[28] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
111.

[29] Testemunho de Francisco
Botella, en DYA. La Academia y
Residencia..., 433.

[30] Testemunho de Juan Jiménez
Vargas, en DYA. La Academia y
Residencia..., 443.

[31] Citado em Andrés Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, vol.
III, Rialp, Madrid 2003, 405.

[32] Francisco, Via Sacra com os
jovens durante a Jornada Mundial da
Juventude, 29/07/2016.



Lucas Buch

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/novos-
mediterraneos-ii-jesus-meu-amigo/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-ii-jesus-meu-amigo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-ii-jesus-meu-amigo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-ii-jesus-meu-amigo/

	Novos Mediterrâneos (2); «Jesus é meu amigo do coração»

