
opusdei.org

Novos
mediterrâneos (1):
«Aquela primeira
oração de filho de
Deus»

O sentido da filiação divina
muda tudo, como mudou a vida
de S. Josemaría quando
descobriu, inesperadamente,
esse Mediterrâneo.

15/02/2018



Descarregar o ebook «Novos
mediterrâneos» (Disponível em PDF,
ePub e Mobi)

«São momentos, minhas filhas e
meus filhos, para nos metermos cada
vez mais por «caminhos de
contemplação» no meio do
mundo»[1]. Com estas palavras o
prelado do Opus Dei indica uma das
prioridades do momento atual. O
apostolado dos cristãos é, hoje como
sempre, «uma superabundância da
nossa vida interior»[2]. Por um lado,
porque consiste em comunicar
precisamente essa Vida; por outro,
porque para propor a fé ao mundo é
necessário compreendê-la e vivê-la
em profundidade. Trata-se, em
resumo, como nos indicou S.
Josemaria, de «penetrarmos na
profundidade do Amor de Deus, para

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/


assim poder, com a palavra e com as
obras, mostrá-lo aos homens»[3].

Este caminho para dentro tem uma
peculiaridade. Não transita de um
lugar conhecido para outro
desconhecido: consiste, antes, em
aprofundar aquilo que já se conhece,
aquilo que parece óbvio, de tão
ouvido. Descobre-se então algo que,
na realidade, se sabia, mas que agora
se entende com uma força e uma
profundidade novas. S. Josemaría
refere-se a essa experiência falando
de diferentes «Mediterrâneos» que se
foram abrindo diante dos seus olhos
de maneira inesperada. Assim o
expõe, por exemplo, em Forja:

«Na vida interior, como no amor
humano, é preciso ser perseverante.
Sim, tens que meditar muitas vezes
os mesmos argumentos, insistindo
até descobrir um novo Mediterrâneo.
– E como não vi antes isso assim tão
claro? perguntas-te surpreendido. –



Simplesmente, porque às vezes
somos como as pedras, que deixam
resvalar a água, sem absorver nem
uma gota.» – Por isso, é necessário
voltar a discorrer sobre o mesmo –
que não é o mesmo! – para nos
empaparmos das bênçãos de Deus»[4].

«Discorrer sobre o mesmo» para
tentar abrir-nos a toda a sua riqueza
e descobrir assim «que não é o
mesmo!». Esse é o caminho de
contemplação a que somos
chamados. Trata-se de sulcar um mar
que, à primeira vista, não tem nada
de novo, porque já faz parte da nossa
paisagem quotidiana. Os romanos
chamavam ao Mediterrâneo Mare
nostrum: tratava-se do mar
conhecido, do mar com que
conviviam. S. Josemaria fala de
descobrir Mediterrâneos porque,
quando entramos nos mares que
pensamos conhecer bem, abrem-se
diante dos nossos olhos horizontes
amplos, insuspeitados. Podemos



dizer então ao Senhor, com palavras
de Santa Catarina de Sena: «és como
um mar profundo, no qual quanto
mais procuro mais encontro, e
quanto mais encontro mais Te
procuro»[5].

Estas descobertas respondem a luzes
que Deus dá quando e como quer.
Contudo, a nossa consideração
pausada põe-nos na disposição de
receber essas luzes do Senhor. «É
como aquele que primeiro estava nas
trevas e depois vê de repente o sol
que lhe ilumina a cara, e distingue
claramente o que até então não via,
do mesmo modo aquele que recebe o
Espírito Santo fica com a alma
iluminada»[6]. Nos artigos seguintes
lembraremos alguns destes
Mediterrâneos que S. Josemaría
descobriu na sua vida interior, para
penetrarmos com ele «na
profundidade do Amor de Deus».

Abba Pater!



Uma das convicções mais arraigadas
nos primeiros cristãos era que
podiam dirigir-se a Deus como filhos
amados. O próprio Jesus tinha-os
ensinado: «Vós, pois, orai assim: Pai
nosso que estais no Céu…» (Mt 6, 9).
Ele tinha-se apresentado diante dos
judeus como o Filho amado do Pai e
tinha ensinado os seus discípulos a
comportarem-se de igual modo. Os
apóstolos tinham-n’O ouvido a
dirigir-se a Deus com o termo que
usavam as crianças hebraicas para se
dirigirem aos seus pais. E, ao receber
o Espírito Santo, eles próprios
tinham começado a usar essa
fórmula. Tratava-se de algo
radicalmente novo, relativamente à
piedade de Israel, mas S. Paulo
refere-o como algo comum e
conhecido por todos: «recebestes um
Espírito de filhos de adoção, no qual
clamamos: “Abbá, Pai!”. Pois o
próprio Espírito dá testemunho ao
nosso espírito de que somos filhos de
Deus» (Rm 8, 15-16). Era uma



convicção que os enchia de confiança
e lhes dava uma audácia
insuspeitada: «se somos filhos,
também somos herdeiros: herdeiros
de Deus, coerdeiros de Cristo» (Rm 8,
17). Jesus não é apenas o Unigénito
do Pai, mas também o primogénito
de muitos irmãos (cf. Rm 8, 29; Col 1,
15). A Vida nova, trazida por Cristo,
apresentava diante dos seus olhos
como uma vida de filhos amados de
Deus. Esta não era uma verdade
teórica ou abstrata, mas algo real que
os enchia de uma alegria
transbordante. Boa demonstração
disso é o grito que se escapa ao
apóstolo São João na sua primeira
carta: «Olhai que amor nos teve o Pai
para nos chamarmos filhos de Deus e
somo-lo de facto!» (1Jo 3, 1).

A paternidade de Deus, o seu amor
singularíssimo e terno por cada um,
é algo que nós, os cristãos,
aprendemos desde pequenos. E, no
entanto, somos chamados a descobri-



lo de um modo pessoal e vivo, que
chegue a transformar a nossa relação
com Deus. Ao fazê-lo, abre-se diante
dos nossos olhos um Mediterrâneo
de paz e confiança, um horizonte
imenso que poderemos aprofundar
ao longo de toda a vida. Para S.
Josemaria, foi um achado
inesperado, a repentina abertura de
um panorama que na realidade se
encontrava como que escondido em
algo que conhecia bem. Era o outono
de 1931; recordava-o muitos anos
depois: «Poderia dizer-vos até o
quando, até o momento, até onde foi
aquela primeira oração de filho de
Deus. Aprendi a chamar Pai, no Pai
Nosso, desde criança; mas sentir, ver,
admirar esse querer de Deus de que
sejamos seus filhos…, na rua e num
elétrico – uma hora, hora e meia, não
o sei; Abba, Pater!, tinha que
gritar»[7].

Nos meses seguintes, S. Josemaria
voltou repetidamente a esse ponto.



No retiro que fez um ano mais tarde,
apontava, por exemplo: «Primeiro
dia. Deus é meu Pai. – E não saio
desta consideração»[8]. O dia inteiro a
considerar a Paternidade de Deus!
Embora à partida uma contemplação
tão dilatada no tempo nos possa
surpreender, de facto mostra a
profundidade com que entrou nele a
experiência da filiação divina.
Também a nossa primeira atitude, na
oração e, em geral, ao dirigirmo-nos
a Deus, deve basear-se num confiado
abandono e agradecimento. Para que
o nosso trato com Deus adquira esta
forma, convém descobrir
pessoalmente, uma vez mais, que Ele
quis ser nosso Pai.

Quem é Deus para mim?

Como S. Josemaria, talvez tenhamos
aprendido muito pequenos que Deus
é Pai, mas talvez nos reste um bom
trecho de caminho para viver a nossa
condição de filhos em toda a sua



radicalidade. Como podemos facilitar
essa descoberta?

Em primeiro lugar, para descobrir a
paternidade de Deus, é necessário
muitas vezes restaurar a Sua
autêntica imagem. Quem é Ele para
mim? De modo consciente ou
inconsciente, há quem pense em
Deus como Alguém que impõe leis e
anuncia castigos para os que não as
cumpram; Alguém que espera que se
acate a sua vontade e se enfurece
diante da desobediência; numa
palavra, um Amo de que nós não
seríamos mais do que involuntários
súbditos. Noutros casos – sucede
também a alguns cristãos – Deus é
entendido fundamentalmente como
o motivo pelo qual é necessário
portar-se bem. Pensa-se n’Ele como a
razão pela qual cada um se move
para onde realmente não quer, mas 
deve ir. No entanto, Deus «não é um
Dominador tirânico, nem um Juiz
rígido e implacável: é nosso Pai. Fala-



nos dos nossos pecados, dos nossos
erros, da nossa falta de
generosidade: mas é para nos livrar
deles, para nos prometer a sua
Amizade e o seu Amor»[9].

A dificuldade para entender que
«Deus é Amor» (1Jo 4, 8) deve-se, por
vezes, também à crise por que passa
a paternidade em diversos países.
Talvez o tenhamos comprovado ao
falar com amigos ou companheiros:
os seus pais não lhes trazem boas
recordações e um Deus que é Pai não
lhes parece particularmente atrativo.
Ao propor-lhes a fé, é bom ajudá-los
a ver como a sua dor por essa
carência mostra até que ponto
trazem a paternidade inscrita no
coração: uma paternidade que os
precede e os chama. Um amigo, um
sacerdote, podem ajudá-los, com a
sua proximidade, a descobrir o amor
do «Pai de quem toma nome toda a
família nos céus e na terra» (Ef 3, 14)
e a experimentar essa ternura



também na «vocação de guardião»[10]

que palpita dentro de cada um, e que
abre caminho no pai ou na mãe que 
eles mesmos já são, ou que querem
ser um dia. Assim podem ir
descobrindo no fundo da sua alma o
autêntico rosto de Deus e a maneira
como nós, seus filhos, somos
chamados a viver, sabendo-nos
olhados por Ele com infinito carinho.
Com efeito, um pai não ama o filho
pelo que faz, pelos seus resultados,
mas simplesmente porque é seu filho.
Ao mesmo tempo, lança-o ao mundo
e procura retirar o melhor dele, mas
partindo sempre do muito que vale
aos seus olhos.

Pode ser útil considerá-lo, em
particular, nos momentos de
fracasso, ou quando a distância entre
a nossa vida e os modelos que nos
apresenta o mundo em que vivemos
nos levem a ter uma baixa
consideração por nós próprios. «Esta
é a nossa «estatura», esta é a nossa



identidade espiritual: somos os filhos
amados de Deus, sempre. (…) Não se
aceitar, viver descontentes e pensar
de modo negativo significa não
reconhecer a nossa identidade mais
verdadeira. É como voltar-se para o
outro lado quando Deus quer pousar
o seu olhar sobre mim, é querer
apagar o sonho que Ele tem para
mim. Deus ama-nos assim como
somos, e nenhum pecado, defeito ou
erro O fará mudar de ideia»[11].

Darmo-nos conta de que Deus é Pai
vaia a par com deixar-nos olhar por
Ele como filhos muito amados. Deste
modo, compreendemos que o nosso 
valor não depende do que tenhamos
– os nossos talentos – ou do que
façamos – os nossos êxitos – mas do
Amor que nos criou, que sonhou
connosco e nos afirmou «antes da
fundação do mundo» (Ef 1, 4).
Perante a fria ideia que, por vezes, o
mundo contemporâneo faz de Deus,
Bento XVI quis recordar desde o



início do seu pontificado que «não
somos o produto casual e sem
sentido da evolução. Cada um de nós
é o fruto de um pensamento de Deus.
Cada um de nós é querido, cada um é
amado, cada um é necessário»[12].
Esta ideia realmente afeta a nossa
vida diária?

A confiada esperança dos filhos de
Deus

S. Josemaria recordava com
frequência aos fiéis do Opus Dei que
«o fundamento da nossa vida
espiritual é o sentido da nossa
filiação divina»[13]. Comparava-o ao
«fio que une as pérolas de um grande
colar maravilhoso. A filiação divina é
o fio, e aí se vão unindo todas as
virtudes, porque são virtudes de filho
de Deus»[14]. Por isso é crucial pedir a
Deus que nos abra esse
Mediterrâneo, que apoia e dá forma
a toda a nossa vida espiritual.



O fio da filiação divina traduz-se
«numa atitude quotidiana de
abandono esperançado»[15], uma
atitude que é própria dos filhos,
especialmente quando são pequenos.
Por isso na vida e nos escritos de S.
Josemaria, a filiação divina é
frequentemente unida à infância
espiritual. Certamente, o que
importam as sucessivas quedas ao
menino que está a aprender a andar
de bicicleta? Não valem nada, desde
que veja o pai perto, animando-o a
voltar a tentar. Nisso consiste o seu
abandono esperançado: «O Papá diz
que posso… para a frente!».

Saber-nos filhos de Deus é também a
segurança sobre a qual nos apoiamos
para levar a cabo a missão que o
Senhor nos confiou: Sentir-nos-emos
como aquele filho a quem o seu pai
diz: «Filho, vai trabalhar hoje na
minha vinha» (Mt 21, 28). Talvez nos
assalte primeiro a insegurança, ou
mil ocorrências de diverso tipo. Mas



logo a seguir consideraremos que é o
nosso Pai que nos pede,
demostrando-nos uma imensa
confiança. Como Cristo,
aprenderemos a abandonar-nos nas
mãos do Pai e dizer-Lhe do fundo da
nossa alma: «não se faça o que Eu
quero, mas o que Tu queres» (Mc 14,
36). S. Josemaria ensinou-nos com a
sua vida a comportarmo-nos deste
modo, à imagem de Cristo: «Ao longo
dos anos, procurei apoiar-me sem
desfalecimentos nessa gozosa
realidade. Em todas as
circunstâncias, a minha oração tem
sido a mesma com tonalidades
diferentes. Tenho-Lhe dito: Senhor,
Tu colocaste-me aqui; Tu confiaste-
me isto ou aquilo e eu confio em Ti.
Sei que és meu Pai e tenho visto
sempre que as crianças confiam
absolutamente nos pais»[16]. Não
podemos negar que haverá
dificuldades. Mas encará-las-emos
com a consciência de que, aconteça o
que acontecer, esse Pai todo-



poderoso nos acompanha, está ao
nosso lado e vela por nós. Ele fará o
que nos propomos, porque afinal de
contas é obra sua; fá-lo-á, talvez, de
um modo diferente, mas mais
fecundo. «Quando te abandones
verdadeiramente no Senhor,
aprenderás a contentar-te com o que
venha e a não perder a serenidade,
se as tarefas – apesar de teres posto
todo o teu empenho e os meios
oportunos – não saem a teu gosto...
Porque terão “saído” como convém a
Deus que saiam»[17].

Cultivar o «sentido da filiação
divina»

S. Josemaria, convém notá-lo, não
indicava como fundamento do
espírito do Opus Dei a filiação divina,
mas o sentido da filiação divina. Não
basta ser filhos de Deus, mas que
temos de nos saber filhos de Deus, de
tal modo que a nossa vida adquira
esse sentido. Ter essa segurança no



coração é o fundamento mais sólido;
a verdade da nossa filiação divina
converte-se então em algo operativo,
com repercussões concretas na nossa
vida.

Para cultivar tal sentido, é bom 
aprofundar nessa realidade com a
cabeça e com o coração. Com a
cabeça, primeiro, meditando na
oração as passagens da Escritura que
falam da paternidade de Deus, da
nossa filiação, da vida dos filhos de
Deus. Esta meditação pode receber
luz dos muitos textos de S. Josemaria
sobre a nossa condição de filhos de
Deus[18], ou das reflexões de outros
santos e escritores cristãos[19].

Com o coração podemos aprofundar
na nossa condição de filhos de Deus
recorrendo ao Pai confiadamente,
abandonando-nos no seu Amor,
atualizando com ou sem palavras a
nossa atitude filial e procurando ter
sempre presente o Amor que Ele nos



tem. Um modo de o fazer é recorrer a
Ele com breves invocações ou
jaculatórias. S. Josemaria sugeria:
«Chama-Lhe Pai muitas vezes ao dia,
e diz-lhe – a sós, no teu coração – que
O amas, que O adoras: que sentes o
orgulho e a força de ser seu filho»[20].
Podemos também recorrer a alguma
breve oração que nos ajude a
enfrentar o dia com a segurança de
nos sentirmos filhos de Deus, ou a
terminá-lo, com agradecimento,
contrição e esperança. O Papa
Francisco propunha esta aos jovens:
«“Senhor, dou-te graças porque me
amas; tenho a certeza de que me
amas; faz com que me enamore da
minha vida”. Não dos meus defeitos,
que há que corrigir, mas da vida, que
é um grande presente: é o tempo
para amar e ser amado»[21].

Voltar à casa do Pai

Descreveu-se a família como «o lugar
a que se volta», onde encontramos



conforto e descanso. É-o de modo
particular enquanto «santuário do
amor e da vida»[22], como gostava de
dizer S. João Paulo II. Aí
reencontramos o Amor que dá
sentido e valor à nossa vida, porque
está na sua própria origem.

De igual modo, sentirmo-nos filhos
de Deus permite-nos voltar a Ele
confiadamente quando estamos
cansados, quando nos trataram mal
ou nos sentimos feridos… ou também
quando O ofendemos. Voltar ao Pai é
outro modo de viver nessa atitude de
«abandono esperançado». Convém
meditar frequentemente a parábola
do pai que tinha dois filhos recolhida
por S. Lucas (cf. Lc 15, 11-32): «Deus
espera-nos, como o pai da parábola,
de braços abertos, ainda que o não
mereçamos. Não importa a nossa
dívida. Como no caso do filho
pródigo, é apenas preciso que
abramos o coração, que tenhamos
saudades do lar do nosso Pai, que nos



maravilhemos e nos alegremos
diante do dom que Deus nos faz de
nos podermos chamar e de ser,
apesar de tanta falta de
correspondência da nossa parte,
verdadeiramente seus filhos»[23].

Aquele filho talvez não tenha
pensado na dor que tinha causado ao
Pai: tinha saudades, sobretudo, do
bom trato que recebia na casa
paterna (cf. Lc 15, 17-19). Dirige-se
para lá com a ideia de não ser senão 
um servo entre outros. No entanto, o
pai recebe-o – vai ao seu encontro,
lança-se-lhe ao pescoço e cobre-o de
beijos! – recordando-lhe a sua
identidade mais profunda: é seu
filho. A seguir dispõe que lhe
devolvam as vestes, as sandálias, o
anel… os sinais dessa filiação que
nem sequer o seu mau
comportamento não podia apagar.
«Afinal de contas tratava-se do
próprio filho e tal relação não podia



ser alienada, nem destruída por
nenhum comportamento»[24].

Embora, por vezes, possamos ver
Deus como um Amo de quem somos
servos, ou como um frio Juiz, Ele
mantém-se fiel ao seu Amor de Pai. A
possibilidade de nos aproximarmos
d’Ele depois de ter caído é sempre
uma ocasião magnífica para O
descobrir. Ao mesmo tempo, isso
revela-nos a nossa própria
identidade. Não se trata somente de
que Ele tenha decidido amar-nos,
porque sim, mas de que
verdadeiramente somos – por graça –
filhos de Deus. Somos filhos de Deus e
nada, nem ninguém, poderá jamais
roubar-nos essa dignidade. Nem
sequer nós mesmos. Por isso, diante
da realidade da nossa debilidade e do
pecado – consciente e voluntário –
não deixemos que nos invada a
desesperança. Como salientava S.
Josemaria, «essa conclusão não é a
última palavra. A última palavra



tem-na Deus, e é a palavra do seu
amor salvador e misericordioso e,
portanto, a palavra da nossa filiação
divina»[25].

Ocupados em amar

O sentido da filiação divina muda
tudo, como mudou a vida de S.
Josemaria quando descobriu
inesperadamente esse Mediterrâneo.
Que diferente é a vida interior
quando, em lugar de a basear nos
nossos avanços ou nos nossos
propósitos de melhoria, a centramos
no Amor que nos precede e nos
espera! Se se dá prioridade ao que o
próprio faz, a sua vida espiritual gira
quase exclusivamente em torno da
melhoria pessoal. A longo prazo, este
modo de viver arrisca não só a
deixar o amor de Deus esquecido
numa esquina da alma, mas também
a conduzir ao desânimo, porque se
trata de uma luta na qual se está só
diante do fracasso.



Quando, pelo contrário, nos
centramos no que Deus faz, em nos
deixarmos amar todos os dias por
Ele, acolhendo diariamente a sua
Salvação, a luta adquire outra forma.
Se saímos vencedores, dar-se-á
passagem com grande naturalidade
ao agradecimento e ao louvor; se
caímos derrotados, o nosso trato com
Deus consistirá em regressar
confiadamente ao Pai, pedindo
perdão e deixando-nos abraçar por
Ele. Entende-se assim que «a filiação
divina não é uma virtude particular,
que tenha os seus próprios atos, é
antes a condição permanente do
sujeito das virtudes. Por isso, não se
age como filho de Deus executando
determinadas ações: toda a nossa
atividade, o exercício das nossas
virtudes, pode e deve ser exercício da
filiação divina»[26].

Não há derrota para quem deseja
acolher todos os dias o Amor de
Deus. Mesmo o pecado pode



converter-se em ocasião de recordar
a nossa identidade de filhos e de
voltar ao Pai, que insiste em sair ao
nosso encontro clamando: «Filho,
meu filho!». Dessa mesma
consciência nascerá – como nascia
em S. Josemaria – a força de que
necessitamos para voltar a caminhar
atrás do Senhor: «Sei que vós e eu,
decididamente, com o resplendor e a
ajuda da graça, veremos que coisas
há que queimar e as queimaremos;
que coisas há que arrancar e as
arrancaremos; que coisas há que
entregar e as entregaremos»[27]. Mas
fá-lo-emos sem angústia e sem
desânimo, procurando não confundir
o ideal da vida cristã com o
perfecionismo[28]. Viveremos, assim,
pendentes do Amor que Deus nos
tem, ocupados em amar. Seremos
como filhos pequenos que
descobriram um pouco do amor do
seu Pai e que lho querem agradecer
de mil modos e corresponder com



todo o amor – pouco ou muito – que
são capazes de expressar.

[1] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 30.

[2] Ibid.; cf. S. Josemaria, Caminho, n.
961; Amigos de Deus, n. 239.

[3] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
97.

[4] S. Josemaria, Forja, n. 540.

[5] Sta. Catarina de Sena, Diálogo, c.
167.

[6] S. Cirilo de Jerusalém, Catequesis
16, 16.

[7] S. Josemaria, Meditação de
24/12/1969 (em Andrés Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, vol.
1, Rialp, Madrid 1997, p. 390).



[8] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 1637 (em Andrés Vázquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. 1, p. 465).

[9] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

[10] Francisco, Homilia na Missa de
início do pontificado, 19/03/2013.

[11] Francisco, Homilia, 31/07/2016.

[12] Bento XVI, Homilia na Missa de
início do pontificado, 24/04/2005.

[13] S. Josemaria, Carta 25/01/1961, n.
54 (em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. 2, Rialp,
Madrid 2013, p. 20, nota 3).

[14] S. Josemaria, Apontamentos da
pregação, 06/07/1974, em E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, vol. 2, p. 108.



[15] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[16] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
143.

[17] S. Josemaria, Sulco, n. 860.

[18] cf. p.ex. Fernando Ocáriz,
“Filiación divina” em Diccionario de
san Josemaría Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
519-526.

[19] O ano jubilar da Misericórdia
permitiu redescobrir alguns deles.
Cfr. Pontifício Conselho para a
Promoção da Nova Evangelização, 
Misericordiosos como o Pai. Subsídios
para o Jubileu da Misericórdia
2015-2016.

[20] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
150.

[21] Francisco, Homilia, 31/07/2016.



[22] S. João Paulo II, Homilia,
04/05/2003.

[23] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

[24] S. João Paulo II, Dives in
Misericordia, n. 5.

[25] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
66.

[26] Fernando Ocáriz – Ignacio de
Celaya, Vivir como hijos de Dios,
Eunsa, Pamplona 1993, p. 54.

[27] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
66.

[28] cf. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 14/02/2017, n. 8.

Lucas Buch



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/novos-
mediterraneos-i-primeira-oracao-filho-

deus/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-i-primeira-oracao-filho-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-i-primeira-oracao-filho-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-i-primeira-oracao-filho-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-i-primeira-oracao-filho-deus/

	Novos mediterrâneos (1): «Aquela primeira oração de filho de Deus»

