opusdei.org

Novos
mediterraneos (1):
«Aquela primeira
oracao de filho de
Deus»

O sentido da filiagao divina
muda tudo, como mudou a vida
de S. Josemaria quando

descobriu, inesperadamente,
esse Mediterraneo.

15/02/2018



Descarregar o ebook «<Novos
mediterraneos» (Disponivel em PDF,
ePub e Mobi)

«Sd0 momentos, minhas filhas e
meus filhos, para nos metermos cada
vez mais por «caminhos de
contemplacdo» no meio do
mundo»'". Com estas palavras o
prelado do Opus Dei indica uma das
prioridades do momento atual. O
apostolado dos cristaos é, hoje como
sempre, «uma superabundancia da
nossa vida interior»™. Por um lado,
porque consiste em comunicar
precisamente essa Vida; por outro,
porque para propor a fé ao mundo é
necessario compreendé-la e vivé-la
em profundidade. Trata-se, em
resumo, como nos indicou S.
Josemaria, de «penetrarmos na
profundidade do Amor de Deus, para


https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-novos-mediterraneos/

assim poder, com a palavra e com as
[3]

obras, mostra-lo aos homens»"".
Este caminho para dentro tem uma
peculiaridade. Ndo transita de um
lugar conhecido para outro
desconhecido: consiste, antes, em
aprofundar aquilo que ja se conhece,
aquilo que parece 6bvio, de tao
ouvido. Descobre-se entdo algo que,
na realidade, se sabia, mas que agora
se entende com uma forca e uma
profundidade novas. S. Josemaria
refere-se a essa experiéncia falando
de diferentes «Mediterraneos» que se
foram abrindo diante dos seus olhos
de maneira inesperada. Assim o
expoe, por exemplo, em Forja:

«Na vida interior, como no amor
humano, é preciso ser perseverante.
Sim, tens que meditar muitas vezes
0s mesmos argumentos, insistindo
até descobrir um novo Mediterraneo.
— E como ndo vi antes isso assim tao
claro? perguntas-te surpreendido. -



Simplesmente, porque as vezes
somos como as pedras, que deixam
resvalar a 4gua, sem absorver nem
uma gota.» — Por isso, é necessario
voltar a discorrer sobre o mesmo —
que ndo € o mesmo! — para nos
empaparmos das béncdos de Deus»'.

«Discorrer sobre o mesmo» para
tentar abrir-nos a toda a sua riqueza
e descobrir assim «que ndo é o
mesmo!». Esse é o caminho de
contemplacdo a que somos
chamados. Trata-se de sulcar um mar
que, a primeira vista, ndo tem nada
de novo, porque ja faz parte da nossa
paisagem quotidiana. Os romanos
chamavam ao Mediterraneo Mare
nostrum: tratava-se do mar
conhecido, do mar com que
conviviam. S. Josemaria fala de
descobrir Mediterraneos porque,
quando entramos nos mares que
pensamos conhecer bem, abrem-se
diante dos nossos olhos horizontes
amplos, insuspeitados. Podemos



dizer entdo ao Senhor, com palavras
de Santa Catarina de Sena: «és como
um mar profundo, no qual quanto
mais procuro mais encontro, e
quanto mais encontro mais Te
procuro»®,

Estas descobertas respondem a luzes
que Deus da quando e como quer.
Contudo, a nossa consideracao
pausada pde-nos na disposicdo de
receber essas luzes do Senhor. «F
como aquele que primeiro estava nas
trevas e depois vé de repente o sol
que lhe ilumina a cara, e distingue
claramente o que até entdo nao via,
do mesmo modo aquele que recebe o
Espirito Santo fica com a alma
iluminada»'®. Nos artigos seguintes
lembraremos alguns destes
Mediterraneos que S. Josemaria
descobriu na sua vida interior, para
penetrarmos com ele «na
profundidade do Amor de Deus».

Abba Pater!



Uma das convic¢des mais arraigadas
nos primeiros cristdos era que
podiam dirigir-se a Deus como filhos
amados. O proéprio Jesus tinha-os
ensinado: «V0s, pois, orai assim: Pai
nosso que estais no Céu...» (Mt 6, 9).
Ele tinha-se apresentado diante dos
judeus como o Filho amado do Pai e
tinha ensinado os seus discipulos a
comportarem-se de igual modo. Os
apostolos tinham-n’0 ouvido a
dirigir-se a Deus com o termo que
usavam as criancas hebraicas para se
dirigirem aos seus pais. E, ao receber
o Espirito Santo, eles proprios
tinham comecado a usar essa
formula. Tratava-se de algo
radicalmente novo, relativamente a
piedade de Israel, mas S. Paulo
refere-o como algo comum e
conhecido por todos: «recebestes um
Espirito de filhos de ado¢do, no qual
clamamos: “Abbd, Pai!”. Pois o
proprio Espirito da testemunho ao
nosso espirito de que somos filhos de
Deus» (Rm 8, 15-16). Era uma



conviccdo que os enchia de confianca
e lhes dava uma audacia
insuspeitada: «se somos filhos,
também somos herdeiros: herdeiros
de Deus, coerdeiros de Cristo» (Rm 8,
17). Jesus ndo € apenas o Unigénito
do Pai, mas também o primogénito
de muitos irmaos (cf. Rm 8, 29; Col 1,
15). A Vida nova, trazida por Cristo,
apresentava diante dos seus olhos
como uma vida de filhos amados de
Deus. Esta ndo era uma verdade
tedrica ou abstrata, mas algo real que
os enchia de uma alegria
transbordante. Boa demonstracao
disso é o grito que se escapa ao
apostolo Sao Jodo na sua primeira
carta: «Olhai que amor nos teve o Pai
para nos chamarmos filhos de Deus e
somo-lo de facto!» (1Jo 3, 1).

A paternidade de Deus, o seu amor
singularissimo e terno por cada um,
é algo que nos, os cristaos,
aprendemos desde pequenos. E, no
entanto, somos chamados a descobri-



lo de um modo pessoal e vivo, que
chegue a transformar a nossa relacdo
com Deus. Ao fazé-lo, abre-se diante
dos nossos olhos um Mediterraneo
de paz e confianca, um horizonte
imenso que poderemos aprofundar
ao longo de toda a vida. Para S.
Josemaria, foi um achado
inesperado, a repentina abertura de
um panorama que na realidade se
encontrava como que escondido em
algo que conhecia bem. Era o outono
de 1931; recordava-o muitos anos
depois: «Poderia dizer-vos até o
quando, até o momento, até onde foi
aquela primeira oracdo de filho de
Deus. Aprendi a chamar Pai, no Pai
Nosso, desde crianga; mas sentir, ver,
admirar esse querer de Deus de que
sejamos seus filhos..., na rua e num
elétrico — uma hora, hora e meia, ndo
0 sei; Abba, Pater!, tinha que
gritar»"”",

Nos meses seguintes, S. Josemaria
voltou repetidamente a esse ponto.



No retiro que fez um ano mais tarde,
apontava, por exemplo: «Primeiro
dia. Deus é meu Pai. - E ndo saio
desta consideracdo»®. O dia inteiro a
considerar a Paternidade de Deus!
Embora a partida uma contemplagao
tdo dilatada no tempo nos possa
surpreender, de facto mostra a
profundidade com que entrou nele a
experiéncia da filiagdo divina.
Também a nossa primeira atitude, na
oracdo e, em geral, ao dirigirmo-nos
a Deus, deve basear-se num confiado
abandono e agradecimento. Para que
0 nosso trato com Deus adquira esta
forma, convém descobrir
pessoalmente, uma vez mais, que Ele
quis ser nosso Pai.

Quem é Deus para mim?

Como S. Josemaria, talvez tenhamos
aprendido muito pequenos que Deus
¢ Pai, mas talvez nos reste um bom
trecho de caminho para viver a nossa
condicdo de filhos em toda a sua



radicalidade. Como podemos facilitar
essa descoberta?

Em primeiro lugar, para descobrir a
paternidade de Deus, é necessario
muitas vezes restaurar a Sua
auténtica imagem. Quem ¢é Ele para
mim? De modo consciente ou
inconsciente, ha quem pense em
Deus como Alguém que impde leis e
anuncia castigos para os que nao as
cumpram; Alguém que espera que se
acate a sua vontade e se enfurece
diante da desobediéncia; numa
palavra, um Amo de que nos ndo
seriamos mais do que involuntarios
subditos. Noutros casos — sucede
também a alguns cristdos — Deus é
entendido fundamentalmente como
0 motivo pelo qual é necessario
portar-se bem. Pensa-se n’Ele como a
razdo pela qual cada um se move
para onde realmente ndo quer, mas
deve ir. No entanto, Deus «ndo é um
Dominador tirdnico, nem um Juiz
rigido e implacavel: é nosso Pai. Fala-



nos dos nossos pecados, dos nossos
erros, da nossa falta de
generosidade: mas € para nos livrar
deles, para nos prometer a sua
Amizade e 0 seu Amor»",

A dificuldade para entender que
«Deus é Amor» (1Jo 4, 8) deve-se, por
vezes, também a crise por que passa
a paternidade em diversos paises.
Talvez o tenhamos comprovado ao
falar com amigos ou companheiros:
0s seus pais nao lhes trazem boas
recordacdes e um Deus que é Pai ndo
lhes parece particularmente atrativo.
Ao propor-lhes a fé, € bom ajuda-los
a ver como a sua dor por essa
caréncia mostra até que ponto
trazem a paternidade inscrita no
coracdo: uma paternidade que os
precede e os chama. Um amigo, um
sacerdote, podem ajuda-los, com a
sua proximidade, a descobrir o amor
do «Pai de quem toma nome toda a
familia nos céus e na terra» (Ef 3, 14)
e a experimentar essa ternura



também na «vocacdo de guardido»"”

que palpita dentro de cada um, e que
abre caminho no pai ou na méae que
eles mesmos ja sdo, ou que querem
ser um dia. Assim podem ir
descobrindo no fundo da sua alma o
auténtico rosto de Deus e a maneira
como nos, seus filhos, somos
chamados a viver, sabendo-nos
olhados por Ele com infinito carinho.
Com efeito, um pai ndo ama o filho
pelo que faz, pelos seus resultados,
mas simplesmente porque é seu filho.
Ao mesmo tempo, lanca-o ao mundo
e procura retirar o melhor dele, mas
partindo sempre do muito que vale
aos seus olhos.

Pode ser util considera-lo, em
particular, nos momentos de
fracasso, ou quando a distancia entre
a nossa vida e os modelos que nos
apresenta o mundo em que vivemos
nos levem a ter uma baixa
consideracdo por nds proprios. «Esta
€ a nossa «estatura», esta é a nossa



identidade espiritual: somos os filhos
amados de Deus, sempre. (...) Ndo se
aceitar, viver descontentes e pensar
de modo negativo significa ndo
reconhecer a nossa identidade mais
verdadeira. E como voltar-se para o
outro lado quando Deus quer pousar
o seu olhar sobre mim, é querer
apagar o sonho que Ele tem para
mim. Deus ama-nos assim como
somos, e nenhum pecado, defeito ou
erro O fard mudar de ideia»"".

Darmo-nos conta de que Deus é Pai
vaia a par com deixar-nos olhar por
Ele como filhos muito amados. Deste
modo, compreendemos que 0 N0SSOo
valor ndo depende do que tenhamos
— 0S nossos talentos — ou do que
facamos — 0s nossos éxitos — mas do
Amor que nos criou, que sonhou
CONNOosSCo e nos afirmou «antes da
fundacdo do mundo» (Ef 1, 4).
Perante a fria ideia que, por vezes, 0
mundo contemporaneo faz de Deus,
Bento XVI quis recordar desde o



inicio do seu pontificado que «ndo
somos o produto casual e sem
sentido da evolucdo. Cada um de nos
é o fruto de um pensamento de Deus.
Cada um de nos é querido, cada um é
amado, cada um é necessario»"?,
Esta ideia realmente afeta a nossa
vida diaria?

A confiada esperanca dos filhos de
Deus

S. Josemaria recordava com
frequéncia aos fiéis do Opus Dei que
«0 fundamento da nossa vida
espiritual é o sentido da nossa
filiacdo divina»™. Comparava-o ao
«fio que une as pérolas de um grande
colar maravilhoso. A filiacao divina é
o fio, e ai se vao unindo todas as
virtudes, porque sdo virtudes de filho
de Deus»™. Por isso é crucial pedir a
Deus que nos abra esse
Mediterraneo, que apoia e da forma
a toda a nossa vida espiritual.



O fio da filiacdo divina traduz-se
«numa atitude quotidiana de
abandono esperancado»™, uma
atitude que é propria dos filhos,
especialmente quando sdo pequenos.
Por isso na vida e nos escritos de S.
Josemaria, a filiacao divina é
frequentemente unida a infancia
espiritual. Certamente, o que
importam as sucessivas quedas ao
menino que esta a aprender a andar
de bicicleta? Nao valem nada, desde
que veja o pai perto, animando-o a
voltar a tentar. Nisso consiste o seu
abandono esperancado: «O Papa diz
que posso... para a frente!».

Saber-nos filhos de Deus é também a
seguranca sobre a qual nos apoiamos
para levar a cabo a missdo que o
Senhor nos confiou: Sentir-nos-emos
como aquele filho a quem o seu pai
diz: «Filho, vai trabalhar hoje na
minha vinha» (Mt 21, 28). Talvez nos
assalte primeiro a inseguranca, ou
mil ocorréncias de diverso tipo. Mas



logo a seguir consideraremos que é o
nosso Pai que nos pede,
demostrando-nos uma imensa
confianca. Como Cristo,
aprenderemos a abandonar-nos nas
maos do Pai e dizer-Lhe do fundo da
nossa alma: «ndo se faca o que Eu
quero, mas o que Tu queres» (Mc 14,
36). S. Josemaria ensinou-nos com a
sua vida a comportarmo-nos deste
modo, a imagem de Cristo: «Ao longo
dos anos, procurei apoiar-me sem
desfalecimentos nessa gozosa
realidade. Em todas as
circunstancias, a minha oracgao tem
sido a mesma com tonalidades
diferentes. Tenho-Lhe dito: Senhor,
Tu colocaste-me aqui; Tu confiaste-
me isto ou aquilo e eu confio em Ti.
Sei que és meu Pai e tenho visto
sempre que as criancas confiam
absolutamente nos pais»"®. Nao
podemos negar que havera
dificuldades. Mas encara-las-emos
com a consciéncia de que, aconteca o
que acontecer, esse Pai todo-



poderoso nos acompanha, estd ao
nosso lado e vela por nos. Ele fara o
que nos propomos, porque afinal de
contas é obra sua; fa-lo-4, talvez, de
um modo diferente, mas mais
fecundo. «Quando te abandones
verdadeiramente no Senhor,
aprenderas a contentar-te com o que
venha e a ndo perder a serenidade,
se as tarefas — apesar de teres posto
todo o teu empenho e 0s meios
oportunos — ndo saem a teu gosto...
Porque terdo “saido” como convém a
Deus que saiam»""",

Cultivar o «sentido da filiacao
divina»

S. Josemaria, convém nota-lo, ndo
indicava como fundamento do
espirito do Opus Dei a filiacdo divina,
mas o sentido da filiacdo divina. Nao
basta ser filhos de Deus, mas que
temos de nos saber filhos de Deus, de
tal modo que a nossa vida adquira
esse sentido. Ter essa seguranca no



coracdo é o fundamento mais solido;
a verdade da nossa filiagao divina
converte-se entdo em algo operativo,
com repercussdes concretas na nossa
vida.

Para cultivar tal sentido, é bom
aprofundar nessa realidade com a
cabeca e com o coragdo. Com a
cabecga, primeiro, meditando na
oracgdo as passagens da Escritura que
falam da paternidade de Deus, da
nossa filiacao, da vida dos filhos de
Deus. Esta meditacdo pode receber
luz dos muitos textos de S. Josemaria
sobre a nossa condicdo de filhos de
Deus™ ou das reflexdes de outros
santos e escritores cristdos"?.

Com o coragdo podemos aprofundar
na nossa condicao de filhos de Deus
recorrendo ao Pai confiadamente,
abandonando-nos no seu Amor,
atualizando com ou sem palavras a
nossa atitude filial e procurando ter
sempre presente o Amor que Ele nos



tem. Um modo de o fazer é recorrer a
Ele com breves invocacdes ou
jaculatorias. S. Josemaria sugeria:
«Chama-Lhe Pai muitas vezes ao dia,
e diz-lhe — a s0s, no teu coracao — que
O amas, que O adoras: que sentes o
orgulho e a forca de ser seu filho»™".
Podemos também recorrer a alguma
breve oracdo que nos ajude a
enfrentar o dia com a seguranca de
nos sentirmos filhos de Deus, ou a
termina-lo, com agradecimento,
contricao e esperanca. O Papa
Francisco propunha esta aos jovens:
«“Senhor, dou-te gracas porque me
amas; tenho a certeza de que me
amas; faz com que me enamore da
minha vida”. Nao dos meus defeitos,
que ha que corrigir, mas da vida, que
€ um grande presente: é o tempo
para amar e ser amado»™".

Voltar a casa do Pai

Descreveu-se a familia como «o lugar
a que se volta», onde encontramos



conforto e descanso. F-o de modo
particular enquanto «santudrio do
amor e da vida»"*?, como gostava de
dizer S. Jodo Paulo II. Ai
reencontramos o Amor que da
sentido e valor a nossa vida, porque
esta na sua propria origem.

De igual modo, sentirmo-nos filhos
de Deus permite-nos voltar a Ele
confiadamente quando estamos
cansados, quando nos trataram mal
ou nos sentimos feridos... ou também
quando O ofendemos. Voltar ao Pai é
outro modo de viver nessa atitude de
«abandono esperancado». Convém
meditar frequentemente a parabola
do pai que tinha dois filhos recolhida
por S. Lucas (cf. Lc 15, 11-32): «Deus
espera-nos, como o pai da parabola,
de bracos abertos, ainda que o ndo
merecamos. Nao importa a nossa
divida. Como no caso do filho
prodigo, é apenas preciso que
abramos o coracdo, que tenhamos
saudades do lar do nosso Pai, que nos



maravilhemos e nos alegremos
diante do dom que Deus nos faz de
nos podermos chamar e de ser,
apesar de tanta falta de
correspondéncia da nossa parte,
verdadeiramente seus filhos»™.

Aquele filho talvez ndo tenha
pensado na dor que tinha causado ao
Pai: tinha saudades, sobretudo, do
bom trato que recebia na casa
paterna (cf. Lc 15, 17-19). Dirige-se
para la com a ideia de néo ser sendo
um servo entre outros. No entanto, o
pai recebe-o — vai ao seu encontro,
lanca-se-lhe ao pescoco e cobre-o de
beijos! — recordando-lhe a sua
identidade mais profunda: é seu
filho. A seguir dispde que lhe
devolvam as vestes, as sandalias, o
anel... os sinais dessa filiagcdo que
nem sequer o seu mau
comportamento ndo podia apagar.
«Afinal de contas tratava-se do
proprio filho e tal relacdo ndo podia



ser alienada, nem destruida por
nenhum comportamento»®.

Embora, por vezes, possamos ver
Deus como um Amo de quem somos
servos, ou como um frio Juiz, Ele
mantém-se fiel ao seu Amor de Pai. A
possibilidade de nos aproximarmos
d’Ele depois de ter caido é sempre
uma ocasido magnifica para O
descobrir. Ao mesmo tempo, iSso
revela-nos a nossa propria
identidade. Ndo se trata somente de
que Ele tenha decidido amar-nos,
porque sim, mas de que
verdadeiramente somos — por graca —
filhos de Deus. Somos filhos de Deus e
nada, nem ninguém, podera jamais
roubar-nos essa dignidade. Nem
sequer nos mesmos. Por isso, diante
da realidade da nossa debilidade e do
pecado — consciente e voluntario —
ndo deixemos que nos invada a
desesperanca. Como salientava S.
Josemaria, «essa conclusdo nao € a
ultima palavra. A ultima palavra



tem-na Deus, e é a palavra do seu
amor salvador e misericordioso e,
portanto, a palavra da nossa filiagdo
divina»™®.

Ocupados em amar

O sentido da filiacdo divina muda
tudo, como mudou a vida de S.
Josemaria quando descobriu
inesperadamente esse Mediterraneo.
Que diferente é a vida interior
quando, em lugar de a basear nos
NOSS0S avangos ou Nos N0ssos
propositos de melhoria, a centramos
no Amor que nos precede e nos
espera! Se se da prioridade ao que o
proprio faz, a sua vida espiritual gira
quase exclusivamente em torno da
melhoria pessoal. A longo prazo, este
modo de viver arrisca ndo so a
deixar o amor de Deus esquecido
numa esquina da alma, mas também
a conduzir ao desanimo, porque se
trata de uma luta na qual se esta so
diante do fracasso.



Quando, pelo contrario, nos
centramos no que Deus faz, em nos
deixarmos amar todos os dias por
Ele, acolhendo diariamente a sua
Salvacdo, a luta adquire outra forma.
Se saimos vencedores, dar-se-a
passagem com grande naturalidade
ao agradecimento e ao louvor; se
caimos derrotados, o nosso trato com
Deus consistird em regressar
confiadamente ao Pai, pedindo
perdéo e deixando-nos abracar por
Ele. Entende-se assim que «a filiacdo
divina ndo é uma virtude particular,
que tenha os seus proprios atos, é
antes a condicdo permanente do
sujeito das virtudes. Por isso, ndo se
age como filho de Deus executando
determinadas acdes: toda a nossa
atividade, o exercicio das nossas
virtudes, pode e deve ser exercicio da
filiacdo divina»™®.

Ndao ha derrota para quem deseja
acolher todos os dias o Amor de
Deus. Mesmo o pecado pode



converter-se em ocasido de recordar
a nossa identidade de filhos e de
voltar ao Pai, que insiste em sair ao
nosso encontro clamando: «Filho,
meu filho!». Dessa mesma
consciéncia nascera — como nascia
em S. Josemaria — a forga de que
necessitamos para voltar a caminhar
atras do Senhor: «Sei que vos e eu,
decididamente, com o resplendor e a
ajuda da graca, veremos que coisas
ha que queimar e as queimaremos;
que coisas ha que arrancar e as
arrancaremos; que coisas ha que
entregar e as entregaremos»””. Mas
fa-lo-emos sem angustia e sem
desanimo, procurando ndo confundir
o0 ideal da vida cristd com o
perfecionismo™®. Viveremos, assim,
pendentes do Amor que Deus nos
tem, ocupados em amar. Seremos
como filhos pequenos que
descobriram um pouco do amor do
seu Pai e que lho querem agradecer
de mil modos e corresponder com



todo 0 amor — pouco ou muito — que
sdo capazes de expressar.

[1] Fernando Ocariz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 30.

[2] Ibid.; cf. S. Josemaria, Caminho, n.
961; Amigos de Deus, n. 239.

[3] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
97.

[4] S. Josemaria, Forja, n. 540.

[5] Sta. Catarina de Sena, Dialogo, c.
167.

[6] S. Cirilo de Jerusalém, Catequesis
16, 16.

[7] S. Josemaria, Meditacao de
24/12/1969 (em Andrés Vazquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, vol.
1, Rialp, Madrid 1997, p. 390).



[8] S. Josemaria, Apontamentos
intimos, n. 1637 (em Andrés Vazquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. 1, p. 465).

[9] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

[10] Francisco, Homilia na Missa de
inicio do pontificado, 19/03/2013.

[11] Francisco, Homilia, 31/07/2016.

[12] Bento XVI, Homilia na Missa de
inicio do pontificado, 24/04/2005.

[13] S. Josemaria, Carta 25/01/1961, n.
54 (em E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, vol. 2, Rialp,
Madrid 2013, p. 20, nota 3).

[14] S. Josemaria, Apontamentos da
pregacdo, 06/07/1974, em E.
Burkhart, ]J. Lopez, Vida cotidiana y
santidad en la ensefianza de San
Josemaria, vol. 2, p. 108.



[15] Fernando Ocariz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[16] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
143.

[17] S. Josemaria, Sulco, n. 860.

[18] cf. p.ex. Fernando Ocariz,
“Filiacion divina” em Diccionario de
san Josemaria Escriva de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
519-526.

[19] O ano jubilar da Misericdrdia
permitiu redescobrir alguns deles.
Cfr. Pontificio Conselho para a
Promocdo da Nova Evangelizacao,
Misericordiosos como o Pai. Subsidios
para o Jubileu da Misericordia
2015-2016.

[20] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
150.

[21] Francisco, Homilia, 31/07/2016.



[22] S. Jodo Paulo II, Homilia,
04/05/2003.

[23] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

[24] S. Jodo Paulo II, Dives in
Misericordia, n. 5.

[25] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
66.

[26] Fernando Ocariz — Ignacio de
Celaya, Vivir como hijos de Dios,
Eunsa, Pamplona 1993, p. 54.

[27] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
66.

[28] cf. Fernando Ocariz, Carta
pastoral, 14/02/2017, n. 8.

Lucas Buch




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei. org/pt-pt/artlcle/novos-
mediterraneos-i-primeira-oracao-filho-
deus/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-i-primeira-oracao-filho-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-i-primeira-oracao-filho-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-i-primeira-oracao-filho-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/novos-mediterraneos-i-primeira-oracao-filho-deus/

	Novos mediterrâneos (1): «Aquela primeira oração de filho de Deus»

