
opusdei.org

«Eutanásia: o que
está em causa?
Contributos para um
diálogo sereno e
humanizador»

Publicamos a Nota Pastoral do
Conselho Permanente da
Conferência Episcopal
Portuguesa e um anexo com 26
perguntas e respostas sobre a
Eutanásia.

13/02/2020



- Descarregar PDF com perguntas e
respostas sobre a eutanásia

- Descarregar folheto sobre eutanásia

*******

Nota Pastoral do Conselho
Permanente da Conferência
Episcopal Portuguesa

«Eutanásia: o que está em causa?
Contributos para um diálogo
sereno e humanizador»

Ver texto completo neste link.

1. As questões ligadas à legalização
da eutanásia e do suicídio assistido
estão em discussão na Assembleia da
República e na sociedade. Como
contributo para esse debate, que
desejamos seja em diálogo sereno e
humanizador, surge esta Nota
Pastoral do Conselho Permanente da
Conferência Episcopal Portuguesa

https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/CEP_Eutanasia_PerguntasRespostas.pdf
https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/CEP_Eutanasia_PerguntasRespostas.pdf
https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/Folheto_EutanasiaAb2018.pdf
https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/eutanasia-o-que-esta-em-causa-contributos-para-um-dialogo-sereno-e-humanizador/


sobre o que verdadeiramente está
em causa[1].

2. Por eutanásia, deve entender-se
«uma ação ou omissão que, por sua
natureza e nas intenções, provoca a
morte com o objetivo de eliminar o
sofrimento»[2]. A ela se pode
equiparar o suicídio assistido, isto é,
o ato pelo qual não se causa
diretamente a morte de outrem, mas
se presta auxílio para que essa
pessoa ponha termo à sua própria
vida.

Distinta da eutanásia é a decisão de
renunciar à chamada obstinação
terapêutica[3], ou seja, «a certas
intervenções médicas já inadequadas
à situação real do doente, porque não
proporcionadas aos resultados que
se poderiam esperar ou ainda
porque demasiado gravosas para ele
e para a sua família»[4]. «A renúncia
a meios extraordinários ou
desproporcionados não equivale ao



suicídio ou à eutanásia; exprime,
antes, a aceitação da condição
humana perante a morte»[5]. É, pois,
bem diferente matar e aceitar a
morte. Quer a eutanásia, quer a
obstinação terapêutica, constituem
uma ingerência humana antinatural
nesse momento-limite que é a morte:
a primeira antecipa esse momento, a
segunda prolonga-o de forma
artificialmente inútil e penosa.

3. De forma sintética, podemos dizer
que subjacente à legalização da
eutanásia e do suicídio assistido está
a pretensão de redefinir tomadas de
consciência éticas e jurídicas
ancestrais relativas ao respeito e à
sacralidade da vida humana.
Pretende-se que o mandamento de
que nunca é lícito matar uma pessoa
humana inocente (“Não matarás”)
seja substituído por um outro, que só
torna ilícito o ato de matar quando o
visado quer viver.
Consequentemente, intenta-se que a



norma segundo a qual a vida
humana é sempre merecedora de
proteção, porque um bem em si
mesma e porque dotada de
dignidade em qualquer
circunstância, seja substituída por
um outro critério, segundo o qual a
dignidade e valor da vida humana
podem variar e podem perder-se.
Ora, na nossa conceção, isto é
inaceitável.

4. Para os crentes, a vida não é um
objeto de que se possa dispor
arbitrariamente, é um dom de Deus e
uma missão a cumprir. E é no
mistério da morte e ressurreição de
Jesus que os cristãos encontram o
sentido do sofrimento. Mas quando
se discute a legislação de um Estado
laico importa encontrar na razão, na
lei natural e na tradição de uma
sabedoria acumulada um
fundamento para as opções a tomar.
O valor intrínseco da vida humana
em todas as suas fases e em todas as



situações está profundamente
enraizado na nossa cultura e tem,
inegavelmente, a marca judaico-
cristã. Mas não é difícil encontrar na
razão universal uma sólida base para
esse princípio. A Constituição
Portuguesa reconhece-o ao afirmar
categoricamente que «a vida humana
é inviolável» (artigo 24º, nº 1).

5. A vida humana é o pressuposto de
todos os direitos e de todos os bens
terrenos. É também o pressuposto da
autonomia e da dignidade. Por isso,
não pode justificar-se a morte de
uma pessoa com o consentimento
desta. O homicídio não deixa de ser
homicídio por ser consentido pela
vítima. A inviolabilidade da vida
humana não cessa com o
consentimento do seu titular.

O direito à vida é indisponível, como
o são outros direitos humanos
fundamentais, expressão do valor
objetivo da dignidade da pessoa



humana. Também não podem
justificar-se, mesmo com o
consentimento da vítima, a
escravatura, o trabalho em condições
desumanas ou um atentado à saúde,
por exemplo.

6. Por outro lado, nunca é
absolutamente seguro que se
respeita a vontade autêntica de uma
pessoa que pede a eutanásia. Nunca
pode haver a garantia absoluta de
que o pedido de eutanásia é
verdadeiramente livre, inequívoco e
irreversível.

Muitas vezes, traduz um estado de
espírito momentâneo, que pode ser
superado, ou é fruto de estados
depressivos passíveis de tratamento,
ou será expressão de uma vontade de
viver de outro modo (sem o
sofrimento, a solidão ou a falta de
amor experimentados), ou um grito
de desespero de quem se sente
abandonado e quer chamar a



atenção dos outros. Mas não será a
manifestação de uma autêntica
vontade de morrer. É, pois, uma
linguagem alternativa de quem pede
socorro e proximidade afetiva. A
dúvida há de subsistir sempre, sendo
que a decisão de suprimir uma vida é
a mais absolutamente irreversível de
qualquer das decisões.

7. Em nome da autonomia, os que
defendem a legalização da eutanásia
e do suicídio assistido não chegam,
por ora, ao ponto de pretender a
legalização do homicídio a pedido e
do auxílio ao suicídio em quaisquer
circunstâncias. Pretendem apenas
reconhecer a licitude da supressão
da vida, quando consentida, em
situações de sofrimento intolerável
ou em fases terminais. Desta forma,
atentam contra o princípio de que a
vida humana tem sempre a mesma
dignidade, em todas as suas fases e
independentemente das condições
externas que a rodeiam. A dignidade



da vida humana deixa de ser uma
qualidade intrínseca, passa a variar
em grau e a depender de alguma
dessas condições externas. Haveria,
pois, situações em que a vida já não
merece proteção (a proteção que
merece na generalidade das
situações), por perder dignidade.

8. Invocam os partidários da
legalização da eutanásia e do suicídio
assistido que, com essa legalização,
se respeita, apenas, a vontade e as
conceções sobre o sentido da vida e
da morte, de quem solicita tais
pedidos, sem tomar partido. Mas não
é assim. O Estado e a ordem jurídica,
ao autorizarem tal prática, estão a
tomar partido, estão a confirmar que
a vida permeada pelo sofrimento, ou
em situações de total dependência
dos outros, deixa de ter sentido e
perde dignidade, pois só nessas
situações seria lícito suprimi-la.



Quando um doente pede para morrer
porque acha que a sua vida não tem
sentido ou perdeu dignidade, ou
porque lhe parece que é um peso
para os outros, a resposta que os
serviços de saúde, a sociedade e o
Estado devem dar a esse pedido não
é: «Sim, a tua vida não tem sentido, a
tua vida perdeu dignidade, és um
peso para os outros». Mas a resposta
deve ser outra: «Não, a tua vida não
perdeu sentido, não perdeu
dignidade, tem valor até ao fim, tu
não és peso para os outros, continuas
a ter valor incomensurável para
todos nós». Esta é a resposta de quem
coloca todas as suas energias ao
serviço dos doentes mais vulneráveis
e sofredores e, por isso, mais
carecidos de amor e cuidado; a
primeira é a atitude simplista e anti-
humana de quem não pretende
implicar-se na questão do sentido da
verdadeira «qualidade de vida» do
próximo e embarca na solução fácil
da eutanásia ou do suicídio assistido.



9. Não se elimina o sofrimento com a
morte: com a morte elimina-se a vida
da pessoa que sofre. O sofrimento
pode ser eliminado ou debelado com
os cuidados paliativos, não com a
morte. E hoje, as técnicas analgésicas
conseguem preservar de um
sofrimento físico intolerável. Desta
forma, pode afirmar-se que a
eutanásia é uma forma fácil e
ilusória de encarar o sofrimento, o
qual só se enfrenta verdadeiramente
através da medicina paliativa e do
amor concreto para com quem sofre.

Como afirma Bento XVI, «a grandeza
da humanidade determina-se
essencialmente na relação com o
sofrimento e com quem sofre»[6].

Para além do círculo afetivo dos seus
familiares e amigos, a dignidade de
quem sofre reclama o cuidado
médico proporcionado, mesmo que
os atos terapêuticos e os analgésicos
possam, pelo efeito secundário



inerente a muitos deles, contribuir
para algum encurtamento da vida.
Neste caso, não se trata de eutanásia,
pois o objetivo não é dar a morte,
mas preservar a dignidade humana e
a «santidade de vida», minimizando
o sofrimento e criando as condições
para a «qualidade de vida» possível.

10. A mensagem que, através da
legalização da eutanásia e do suicídio
assistido, assim se veicula tem graves
implicações sociais, que vão para
além de cada situação individual.
Esta mensagem não pode deixar de
ter efeitos no modo como toda a
sociedade passará a encarar a
doença e o sofrimento.

Há o sério risco de que a morte passe
a ser encarada como resposta a estas
situações, já que a solução não
passaria por um esforço solidário de
combate à doença e ao sofrimento,
mas pela supressão da vida da
pessoa doente e sofredora,



pretensamente diminuída na sua
dignidade. E é mais fácil e mais
barato. Mas não é humano! Neste
novo contexto cultural, o amor e a
solidariedade para com os doentes
deixarão de ser tão encorajados,
como já têm alertado associações de
pessoas que sofrem das doenças em
questão e que se sentem,
obviamente, ofendidas quando veem
que a morte é apresentada como
“solução” para os seus problemas. E
também é natural que haja doentes,
de modo particular os mais pobres e
débeis, que se sintam socialmente
pressionados a requerer a eutanásia,
porque se sentem “a mais” ou “um
peso”.

É este, sem dúvida, um perigo
agravado num contexto de
envelhecimento da população e de
restrições financeiras dos serviços de
saúde que implícita ou
explicitamente se podem questionar:
para quê gastar tantos recursos com



doentes terminais quando as suas
vidas podem ser encurtadas?

11. Não podemos ignorar que, entre
nós, uma grande parte dos doentes,
especialmente os mais pobres e
isolados, não tem acesso aos
cuidados paliativos, que são a
verdadeira resposta ao seu
sofrimento.

A legalização da eutanásia e do
suicídio assistido contribuirá para
atenuar a consciência social da
importância e urgência de alterar
esta situação, porque poderá ser
vista como uma alternativa mais fácil
e económica.

12.Com esta Nota Pastoral, apelamos
à consciência dos nossos legisladores.

Mas também sabemos que uma
grande percentagem dos nossos
concidadãos afirma aprovar a
legalização da eutanásia e do suicídio
assistido. Estamos convictos de que



muitos o fazem sem a consciência
clara do que está verdadeiramente
em causa. Daí a importância de um
vasto trabalho de esclarecimento
para o qual queremos dar o nosso
contributo.

No Ano Jubilar da Misericórdia,
recordamos que esta nos leva a
ajudar a viver até ao fim. Não a
matar ou a ajudar a morrer.

Fátima, 8 de março de 2016

[1] Sugerimos também a leitura da
Nota Pastoral da Conferência
Episcopal Portuguesa,«Cuidar da
Vida até à Morte». Contributo para a
reflexão ética sobre o morrer,
publicada a 12 de novembro de 2009,
in Documentos Pastorais, vol. VII,
Lisboa 2002, 123-131.

https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/eutanasia-o-que-esta-em-causa-contributos-para-um-dialogo-sereno-e-humanizador/#_ftnref1


[2] João Paulo II, Carta encíclica 
Evangelium Vitae (25 de março de
1995), n. 65.

[3] Também designada por
“encarniçamento médico”.

[4] João Paulo II, Carta encíclica 
Evangelium Vitae (25 de março de
1995), n. 65.

[5] Ibidem.

[6] Carta encíclica Spe Salvi (30 de
novembro de 2007), n. 38.

***

- Descarregar PDF com perguntas e
respostas sobre a eutanásia

- Descarregar folheto sobre eutanásia

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/CEP_Eutanasia_PerguntasRespostas.pdf
https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/CEP_Eutanasia_PerguntasRespostas.pdf
https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/Folheto_EutanasiaAb2018.pdf
https://opusdei.org/pt-pt/article/nota-pastoral-conferencia-episcopal-portuguesa-2016-eutanasia/


opusdei.org/pt-pt/article/nota-pastoral-
conferencia-episcopal-portuguesa-2016-

eutanasia/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/nota-pastoral-conferencia-episcopal-portuguesa-2016-eutanasia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nota-pastoral-conferencia-episcopal-portuguesa-2016-eutanasia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nota-pastoral-conferencia-episcopal-portuguesa-2016-eutanasia/

	«Eutanásia: o que está em causa? Contributos para um diálogo sereno e humanizador»

