opusdei.org

«Eutanasia: o que
esta em causa?
Contributos para um
dialogo sereno e
humanizador»

Publicamos a Nota Pastoral do
Conselho Permanente da
Conferéncia Episcopal
Portuguesa e um anexo com 26
perguntas e respostas sobre a
Eutanasia.

13/02/2020



- Descarregar PDF com perguntas e
respostas sobre a eutandsia

- Descarregar folheto sobre eutanasia

skesk sk sk sk sk sk

Nota Pastoral do Conselho
Permanente da Conferéncia
Episcopal Portuguesa

«Eutanasia: o que esta em causa?
Contributos para um dialogo
sereno e humanizador»

Ver texto completo neste link.

1. As questdes ligadas a legalizacao
da eutanasia e do suicidio assistido
estdo em discussdo na Assembleia da
Republica e na sociedade. Como
contributo para esse debate, que
desejamos seja em dialogo sereno e
humanizador, surge esta Nota
Pastoral do Conselho Permanente da
Conferéncia Episcopal Portuguesa


https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/CEP_Eutanasia_PerguntasRespostas.pdf
https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/CEP_Eutanasia_PerguntasRespostas.pdf
https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/Folheto_EutanasiaAb2018.pdf
https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/eutanasia-o-que-esta-em-causa-contributos-para-um-dialogo-sereno-e-humanizador/

sobre o que verdadeiramente esta
em causall].

2. Por eutanasia, deve entender-se
«uma acao ou omissao que, por sua
natureza e nas intenc¢des, provoca a
morte com o objetivo de eliminar o
sofrimento»[2]. A ela se pode
equiparar o suicidio assistido, isto &,
o0 ato pelo qual ndo se causa
diretamente a morte de outrem, mas
se presta auxilio para que essa
pessoa ponha termo a sua propria
vida.

Distinta da eutanasia € a decisdo de
renunciar a chamada obstinacao
terapéutica[3], ou seja, «a certas
intervencdes médicas ja inadequadas
a situacdo real do doente, porque ndo
proporcionadas aos resultados que
se poderiam esperar ou ainda
porque demasiado gravosas para ele
e para a sua familia»[4]. «A renuncia
a meios extraordinarios ou
desproporcionados ndo equivale ao



suicidio ou a eutanasia; exprime,
antes, a aceitacdo da condicgio
humana perante a morte»[5]. E, pois,
bem diferente matar e aceitar a
morte. Quer a eutanasia, quer a
obstinacdo terapéutica, constituem
uma ingeréncia humana antinatural
nesse momento-limite que € a morte:
a primeira antecipa esse momento, a
segunda prolonga-o de forma
artificialmente inutil e penosa.

3. De forma sintética, podemos dizer
que subjacente a legalizacdo da
eutandsia e do suicidio assistido esta
a pretensdo de redefinir tomadas de
consciéncia éticas e juridicas
ancestrais relativas ao respeito e a
sacralidade da vida humana.
Pretende-se que o mandamento de
que nunca € licito matar uma pessoa
humana inocente (“Ndo mataras”)
seja substituido por um outro, que so
torna ilicito o ato de matar quando o
visado quer viver.
Consequentemente, intenta-se que a



norma segundo a qual a vida
humana é sempre merecedora de
protecdo, porque um bem em si
mesma e porque dotada de
dignidade em qualquer
circunstancia, seja substituida por
um outro critério, segundo o qual a
dignidade e valor da vida humana
podem variar e podem perder-se.
Ora, na nossa concecao, isto €
inaceitavel.

4. Para os crentes, a vida ndo é um
objeto de que se possa dispor
arbitrariamente, ¢ um dom de Deus e
uma missdo a cumprir. E é no
mistério da morte e ressurreicdo de
Jesus que os cristaos encontram o
sentido do sofrimento. Mas quando
se discute a legislacdo de um Estado
laico importa encontrar na razdo, na
lei natural e na tradi¢do de uma
sabedoria acumulada um
fundamento para as op¢des a tomar.
O valor intrinseco da vida humana
em todas as suas fases e em todas as



situacoes esta profundamente
enraizado na nossa cultura e tem,
inegavelmente, a marca judaico-
cristd. Mas nao é dificil encontrar na
razao universal uma solida base para
esse principio. A Constituicdo
Portuguesa reconhece-o ao afirmar
categoricamente que «a vida humana
é inviolavel» (artigo 24° n° 1).

5. A vida humana € o pressuposto de
todos os direitos e de todos os bens
terrenos. E também o pressuposto da
autonomia e da dignidade. Por isso,
ndo pode justificar-se a morte de
uma pessoa com o consentimento
desta. O homicidio ndo deixa de ser
homicidio por ser consentido pela
vitima. A inviolabilidade da vida
humana néo cessa com o
consentimento do seu titular.

O direito a vida é indisponivel, como
0 sdo outros direitos humanos
fundamentais, expressado do valor
objetivo da dignidade da pessoa



humana. Também ndo podem
justificar-se, mesmo com o
consentimento da vitima, a
escravatura, o trabalho em condigdes
desumanas ou um atentado a saude,
por exemplo.

6. Por outro lado, nunca é
absolutamente seguro que se
respeita a vontade auténtica de uma
pessoa que pede a eutanasia. Nunca
pode haver a garantia absoluta de
que o pedido de eutanasia é
verdadeiramente livre, inequivoco e
irreversivel.

Muitas vezes, traduz um estado de
espirito momentaneo, que pode ser
superado, ou € fruto de estados
depressivos passiveis de tratamento,
ou sera expressdo de uma vontade de
viver de outro modo (sem o
sofrimento, a soliddo ou a falta de
amor experimentados), ou um grito
de desespero de quem se sente
abandonado e quer chamar a



atencdo dos outros. Mas ndo sera a
manifestacdo de uma auténtica
vontade de morrer. E, pois, uma
linguagem alternativa de quem pede
socorro e proximidade afetiva. A
duvida ha de subsistir sempre, sendo
que a decisdo de suprimir uma vida é
a mais absolutamente irreversivel de
qualquer das decisoes.

7. Em nome da autonomia, 0s que
defendem a legalizacdo da eutanasia
e do suicidio assistido ndo chegam,
por ora, ao ponto de pretender a
legalizacdo do homicidio a pedido e
do auxilio ao suicidio em quaisquer
circunstancias. Pretendem apenas
reconhecer a licitude da supressao
da vida, quando consentida, em
situacoes de sofrimento intoleravel
ou em fases terminais. Desta forma,
atentam contra o principio de que a
vida humana tem sempre a mesma
dignidade, em todas as suas fases e
independentemente das condigdes
externas que a rodeiam. A dignidade



da vida humana deixa de ser uma
qualidade intrinseca, passa a variar
em grau e a depender de alguma
dessas condicOes externas. Haveria,
pois, situacdes em que a vida ja ndo
merece protecdo (a protecdo que
merece na generalidade das
situacdes), por perder dignidade.

8. Invocam os partidarios da
legalizacdo da eutanasia e do suicidio
assistido que, com essa legalizacao,
se respeita, apenas, a vontade e as
concecoes sobre o sentido da vida e
da morte, de quem solicita tais
pedidos, sem tomar partido. Mas ndo
¢ assim. O Estado e a ordem juridica,
ao autorizarem tal pratica, estdo a
tomar partido, estdo a confirmar que
a vida permeada pelo sofrimento, ou
em situacdes de total dependéncia
dos outros, deixa de ter sentido e
perde dignidade, pois sO nessas
situacoOes seria licito suprimi-la.



Quando um doente pede para morrer
porque acha que a sua vida ndo tem
sentido ou perdeu dignidade, ou
porque lhe parece que é um peso
para os outros, a resposta que o0s
servicos de saude, a sociedade e 0
Estado devem dar a esse pedido ndo
é: «Sim, a tua vida nao tem sentido, a
tua vida perdeu dignidade, és um
peso para os outros». Mas a resposta
deve ser outra: «Nao, a tua vida ndo
perdeu sentido, ndo perdeu
dignidade, tem valor até ao fim, tu
ndo és peso para os outros, continuas
a ter valor incomensuravel para
todos nos». Esta é a resposta de quem
coloca todas as suas energias ao
servico dos doentes mais vulneraveis
e sofredores e, por isso, mais
carecidos de amor e cuidado; a
primeira é a atitude simplista e anti-
humana de quem néo pretende
implicar-se na questao do sentido da
verdadeira «qualidade de vida» do
proximo e embarca na solucdo facil
da eutanasia ou do suicidio assistido.



9. Nao se elimina o sofrimento com a
morte: com a morte elimina-se a vida
da pessoa que sofre. O sofrimento
pode ser eliminado ou debelado com
os cuidados paliativos, ndo com a
morte. E hoje, as técnicas analgésicas
conseguem preservar de um
sofrimento fisico intoleravel. Desta
forma, pode afirmar-se que a
eutandsia é uma forma facil e
ilusoria de encarar o sofrimento, o
qual so se enfrenta verdadeiramente
através da medicina paliativa e do
amor concreto para com quem sofre.

Como afirma Bento XVI, «a grandeza
da humanidade determina-se
essencialmente na relacdo com o
sofrimento e com quem sofre»[6].

Para além do circulo afetivo dos seus
familiares e amigos, a dignidade de
quem sofre reclama o cuidado
médico proporcionado, mesmo que
0s atos terapéuticos e os analgésicos
possam, pelo efeito secundario



inerente a muitos deles, contribuir
para algum encurtamento da vida.
Neste caso, ndo se trata de eutanasia,
pois o objetivo ndo é dar a morte,
mas preservar a dignidade humana e
a «santidade de vida», minimizando
o sofrimento e criando as condi¢des
para a «qualidade de vida» possivel.

10. A mensagem que, através da
legalizacdo da eutanasia e do suicidio
assistido, assim se veicula tem graves
implicagdes sociais, que vao para
além de cada situacgdo individual.
Esta mensagem ndo pode deixar de
ter efeitos no modo como toda a
sociedade passara a encarar a
doenca e o sofrimento.

Ha o sério risco de que a morte passe
a ser encarada como resposta a estas
situacgoes, ja que a solugdo nao
passaria por um esforgo solidario de
combate a doenca e ao sofrimento,
mas pela supressdo da vida da
pessoa doente e sofredora,



pretensamente diminuida na sua
dignidade. E é mais facil e mais
barato. Mas ndo é humano! Neste
novo contexto cultural, o amor e a
solidariedade para com os doentes
deixardo de ser tdo encorajados,
como ja tém alertado associacoes de
pessoas que sofrem das doencas em
questdo e que se sentem,
obviamente, ofendidas quando veem
que a morte é apresentada como
“solucdo” para os seus problemas. E
também é natural que haja doentes,
de modo particular os mais pobres e
débeis, que se sintam socialmente
pressionados a requerer a eutanasia,
porque se sentem “a mais” ou “um
peso”.

E este, sem duvida, um perigo
agravado num contexto de
envelhecimento da populacdo e de
restri¢Oes financeiras dos servigos de
saude que implicita ou
explicitamente se podem questionar:
para qué gastar tantos recursos com



doentes terminais quando as suas
vidas podem ser encurtadas?

11. Ndo podemos ignorar que, entre
nos, uma grande parte dos doentes,
especialmente os mais pobres e
isolados, ndo tem acesso aos
cuidados paliativos, que sdo a
verdadeira resposta ao seu
sofrimento.

Alegalizagdo da eutanasia e do
suicidio assistido contribuira para
atenuar a consciéncia social da
importancia e urgéncia de alterar
esta situacao, porque podera ser
vista como uma alternativa mais facil
e economica.

12.Com esta Nota Pastoral, apelamos
a consciéncia dos nossos legisladores.

Mas também sabemos que uma
grande percentagem dos nossos
concidaddos afirma aprovar a
legalizacdo da eutanasia e do suicidio
assistido. Estamos convictos de que



muitos o fazem sem a consciéncia
clara do que esta verdadeiramente
em causa. Dai a importancia de um
vasto trabalho de esclarecimento
para o qual queremos dar o nosso
contributo.

No Ano Jubilar da Misericordia,
recordamos que esta nos leva a
ajudar a viver até ao fim. Nao a
matar ou a ajudar a morrer.

Fatima, 8 de marco de 2016

[1] Sugerimos também a leitura da
Nota Pastoral da Conferéncia
Episcopal Portuguesa,«Cuidar da
Vida até a Morte». Contributo para a
reflexdo ética sobre o morrer,
publicada a 12 de novembro de 2009,
in Documentos Pastorais, vol. VII,
Lisboa 2002, 123-131.


https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/eutanasia-o-que-esta-em-causa-contributos-para-um-dialogo-sereno-e-humanizador/#_ftnref1

[2] Jodo Paulo II, Carta enciclica
Evangelium Vitae (25 de marco de
1995), n. 65.

[3] Também designada por
“encarnicamento medico”.

[4] Jodo Paulo II, Carta enciclica
Evangelium Vitae (25 de marco de
1995), n. 65.

[5] Ibidem.

[6] Carta enciclica Spe Salvi (30 de
novembro de 2007), n. 38.

KoKk

- Descarregar PDF com perguntas e
respostas sobre a eutandsia

- Descarregar folheto sobre eutanasia

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://


https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/CEP_Eutanasia_PerguntasRespostas.pdf
https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/CEP_Eutanasia_PerguntasRespostas.pdf
https://www.conferenciaepiscopal.pt/v1/wp-content/uploads/Folheto_EutanasiaAb2018.pdf
https://opusdei.org/pt-pt/article/nota-pastoral-conferencia-episcopal-portuguesa-2016-eutanasia/

opusdei.org/pt-pt/article/nota-pastoral-
conferencia-episcopal-portuguesa-2016-
eutanasia/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/nota-pastoral-conferencia-episcopal-portuguesa-2016-eutanasia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nota-pastoral-conferencia-episcopal-portuguesa-2016-eutanasia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nota-pastoral-conferencia-episcopal-portuguesa-2016-eutanasia/

	«Eutanásia: o que está em causa? Contributos para um diálogo sereno e humanizador»

