
opusdei.org

A luz da fé (12): «Nós
pregamos a Cristo
crucificado»

Qual o significado de, com a sua
morte na Cruz e a sua
Ressurreição, Cristo ter obtido o
perdão para todos os homens?
A quem ofereceu a sua vida e
por quê? O que é que significa
que a morte de Cristo é vida do
mundo, que entrando na morte
ganhou a vida para todos?
Quatro imagens ajudam-nos a
aprofundar no mistério.

19/02/2019



«Enquanto os judeus exigem
milagres e os gregos buscam a
sabedoria, nós pregamos a Cristo
crucificado, que é escândalo para os
judeus e loucura para os gentios,
mas, para os que são chamados, quer
dos judeus quer dos gregos, é Cristo
força de Deus e sabedoria de
Deus» (1Cor 1,22-23).

Não é fácil aceitar o mistério da Cruz.
A perspetiva de um Messias que,
depois de ter sido humilhado,
termina os seus dias numa Cruz,
escandalizava a imaginação de Pedro
(cf. Mt 16,21-23) e os Doze
simplesmente não a compreendiam
(cf. Lc 18,30-34). Era tão doloroso este
sofrimento que Jesus pediu a seu Pai
que passasse esse cálice (cf. Mt 26,39)
e o coração de Maria, identificado
com o do seu Filho, conheceu
igualmente a reticência natural ante
o padecimento.



É tão natural a rejeição de um Deus
que acaba num patíbulo, que a sua
própria representação pictórica
levou séculos a abrir caminho no
imaginário da cultura cristã, tanto no
contexto hebraico como no greco-
romano. Este não entender é tão
natural, que nós mesmos o
continuamos a experimentar quando
a Cruz nos visita, não na emoção
artística ou na teoria de um discurso,
mas na acerba concreção da vida
real.

Apesar da dureza da Cruz, a
confiança em que os planos de Deus,
o seu mistério de salvação,
respondem a uma lógica que Ele
próprio nos quis revelar, animou de
tal modo os primeiros cristãos a
defender o indefensável, que hoje
qualquer criança que aprende o
catecismo recita de cor: «Qual é o
sinal do cristão? O sinal do cristão é a
santa Cruz»[1]. O simples gesto de
nos persignarmos contém uma força



simbólica única: confessa com a alma
e com o corpo todo o mistério da
Criação e da Redenção; tudo o que o
Pai, o Filho e o Espírito Santo fizeram
e farão por cada um de nós.

«Todas as coisas são cansativas, o
homem não consegue expressá-las. A
vista não se sacia com o que vê, nem
o ouvido se contenta com o que
ouve» (Ecl 1,8). A contemplação do
mistério da Cruz é fonte inesgotável
de vida, desde que cada um percorra
o seu próprio caminho intelectual e
espiritual. Essa foi a magna
experiência dos grandes mestres da
tradição cristã, que subiram o
caminho da Cruz com a sua pregação
e com a sua vida. Mais que uma 
explicação, as reflexões que se
seguem visam apresentar quatro
imagens capazes de gerar luz e
serenidade quando parece que as
trevas da Cruz nos envolvem.



Primeira imagem: o Trono da
Misericórdia

A primeira imagem é a do Trono da
misericórdia. Trata-se duma
iconografia desenvolvida sobretudo
na Idade Média. Existem numerosas
variantes, mas o motivo é sempre o
mesmo: Deus Pai segura com as suas
mãos o seu Filho na Cruz, enquanto o
Espírito Santo, representado sob a
forma de pomba, aparece entre o
rosto do Pai e o rosto do Filho. A
força desta imagem consiste em
apresentar a auto-doação do Filho
como sendo a própria doação do Pai,
graças à ação do Espírito Santo. Deste
modo evidencia-se, em primeiro
lugar, que o Pai revela a sua
misericórdia para com cada uma das
suas criaturas, não apesar, mas 
através da Paixão do seu Filho. Isto
não significa que o amor de Deus
tenha na Cruz uma manifestação
eminente pela dor que implicou, mas
porque constitui, de facto, a última e



a mais eloquente pregação de Jesus
sobre o amor com que o Pai respeita
e promove o bem e a liberdade de
todos os seus filhos.

Esta imagem diz-nos que Deus está
disposto a carregar o peso da Cruz, e
não a forçar alguém a amá-Lo. Por
isso, se olharmos bem através das
chagas do Ressuscitado, não veremos
a imagem de um Deus tão
radicalmente transcendente que
considera indigno da sua pureza
relacionar-se com os que são pó e
vaidade (cf. Gn 2,7; Sl 144,4). A
imagem do Deus cristão manifesta,
de modo surpreendente e novo, a
unidade da justiça e da misericórdia;
o amor de Deus, que Se põe sempre
do lado das suas criaturas, e a sua
capacidade de fazer cumprir o
desígnio originário da Criação. É
precisamente a Cruz de Cristo que
evidencia o peso desses pesares, ou
seja, o que custou à Trindade ser fiel
ao seu projeto, a essa loucura de



amor que é a criação de seres
pessoais que tratam Deus por Tu, por
toda a eternidade, quer seja sob a
forma dum apaixonado Amo-Te, quer
seja com um amargo odeio-Te. O
nosso Padre dizia muitas vezes que
precisamente quem ama sofre, «se
em amor sou entendido / é por força
da dor»[ii].

Segunda imagem: o grito de Jesus

A segunda imagem é o grito de Jesus:
«Meu Deus, meu Deus, porque Me
abandonaste?» (Mt 27,46). Como tudo
na vida de Jesus, este gemido que sai
das profundidades dum corpo
exausto tem função de revelação. Se
olharmos à nossa volta sem
ingenuidades, veremos que
frequentemente os justos são os que
ficam a perder. É a constante
verdade do salmo 73: «aos ímpios
tudo lhes corre aparentemente bem;
aos que querem viver voltados para
Deus tudo lhes corre aparentemente



mal». Neste sentido, Jesus na Cruz 
solidariza-Se com todos os inocentes
que sofrem injustamente e que não
veem os seus gritos escutados neste
mundo.

A Paixão do Crucificado é um ato da 
compassio redentora do Pai em
Cristo com todas as vítimas que, de
um modo ou outro, sofreram por
defender a verdade de Deus e a
verdade do homem. As suas queixas,
os seus clamores tantas vezes
silenciados, encontram um lugar em
Deus graças ao grito de Jesus. N’Ele
não se extinguem, mas encontram
ressonância divina. No por quê de
Jesus, as nossas perguntas mais
crispadas pela dor ou pela solidão
não são esquecidas, mas alcançam a
segurança duma resposta cheia de
amor por parte da Santíssima
Trindade. Tal como no caso de Jesus,
esta resposta só será plena quando
chegar a Ressurreição. Contudo, se
aprendermos a gritar n’Ele, a nossa



angústia transforma-se
progressivamente em paz e
serenidade de vitória[iii].

Se é verdade que, no banquete
eterno, os malvados não se sentarão
indistintamente à mesa junto das
vítimas, como se nada tivesse
acontecido[iv], é fácil entender por
que razão a Cruz é indissociável da
Ressurreição e do Juízo Final. Uma
pregação que de facto insista apenas
numa dessas três realidades faz uma
caricatura do mistério de Cristo e
torna ainda menos aceitável o rosto
de Cristo para os nossos
contemporâneos. O Juízo Final é
indissociável da Cruz e da
Ressurreição. É o último ato da
constituição do Reino que Jesus
pregou desde o início; o ato em que
as intenções do coração serão
manifestadas e o sofrimento inocente
de todos os justos, começando em
Abel, receberão o reconhecimento
público que merecem.



A terceira imagem: o bom ladrão

A terceira imagem é a conversão do
bom ladrão (cf. Lc 23,40-43). Pregado
na Cruz, Jesus não só Se solidariza
com os inocentes, como sonda as
profundezas dos corações que
rejeitam a Deus. O Espírito Santo
move Jesus a não abandonar
nenhum, nem sequer os que se
levantam contra Ele. Jesus não veio
chamar os justos, mas os pecadores
(Mc 2,17). Ao longo da sua vida não
só falou do perdão e do amor aos
inimigos (Mt 5,44) como também
morreu perdoando e abençoando um
dos malfeitores que estavam
crucificados com Ele (cf. Lc 23,43). O
bom ladrão passou da maldição à
bênção em poucos minutos. O êxodo
pelo qual Jesus o conduziu é uma
metáfora da nossa vida, pois todos
pecámos e vivemos privados da
glória de Deus (cf. Rm 3,23).



Mas há uma condição para se poder
entrar na bênção, pois na relação
com Jesus não há nada de mágico ou
de automático: ninguém, nem
mesmo Jesus, pode substituir a nossa
consciência. No final da sua vida
Jesus continua com o seu programa
iniciado no Jordão (cf. Mc 1,14).
Procura os pecadores e solidariza-se
com eles, mas para os chamar à
conversão e à penitência (cf. Lc 5,32).
A novidade da revelação da Cruz
consiste em que a Deus basta-Lhe um
verdadeiro ato de contrição para dar
a bênção. O bom ladrão não teve
oportunidade para reparar o que
tinha roubado e, no entanto, goza já
da vida eterna. Como no nosso
Batismo, ressoa aqui a escandalosa
generosidade da parábola do filho
pródigo: o Pai não exige o
cumprimento material duma
reparação impossível. Ele sonda a
verdade do coração e por isso basta-
Lhe que reconheçamos sem rodeios o
nosso pecado, que nos arrependamos



sinceramente e que nos abracemos a
Jesus com a fé que atua pela caridade
(Gal 5,6). O bom ladrão é uma boa
imagem para se entender a absoluta
gratuidade da justificação, e daquele
mínimo que o Pai exige para nos
poder perdoar. O Espírito Santo que
atua em Jesus e no seu Corpo, que é a
Igreja, encarregar-Se-á de curar as
sequelas que causámos à nossa volta
com os nossos pecados.

A partir da Cruz, Jesus olha para nós.
A sua oração de intercessão, «Pai,
perdoa-lhes porque não sabem o que
fazem» (Lc 23,34), é oração eficaz:
coloca-nos, como àquele ladrão, em
condições de reconhecer a nossa
culpa, de aceitar a nossa
responsabilidade e de nos abrirmos à
necessidade do perdão. Se o olhar de
Jesus não fosse misericordioso, o
espetáculo dos nossos pecados levar-
nos-ia facilmente ao desespero. Mas
o seu olhar é diferente: não nos
reduz aos nossos atos, mas abre um



espaço onde a dor que
experimentamos ao tocar a
mesquinhez das nossas decisões não
termina num gesto amargo. O Filho
de Deus é alvo duma violência
absurda; a mesma que continua ativa
no nosso interior quando a inveja, a
superficialidade ou simplesmente a
indiferença perante o mal e o pecado
nos transformam em culpados. Mas o
Amor de Deus é mais forte que
qualquer loucura das suas criaturas.
A paciência com que suporta a
debilidade de quem não tem báculo
(a im-becillitas) revela que o Pai tem
em Cristo as suas mãos sempre
abertas para nos acolher, se de
verdade queremos fazer o esforço de
nos deixarmos abraçar por Ele.

A quarta imagem: o Cordeiro
degolado ante o trono de Deus

A quarta imagem é a do Cordeiro
degolado que está de pé diante do
Trono de Deus (cf. Ap 5,1-14). O



profeta Isaías tinha usado a imagem
do cordeiro para falar do Servo
sofredor (cf. Is 53,7). O Batista
emprega a mesma imagem para se
referir a Jesus «que tira os pecados
do mundo» (Jo 1,29). O Evangelho de
S. João assinala a coincidência da
morte de Cristo com o momento do
sacrifício ritual no Templo, talvez
para assim sublinhar que o sangue
dum cordeiro tinha libertado os
primogénitos de Israel da morte no
Egito (cf. Ex 12). O livro do
Apocalipse apresenta Cristo como o
Cordeiro que vence os poderosos da
terra, pois Ele é o Rei de reis e Senhor
de senhores (cf. Ap 17,14). Para quem
não estiver familiarizado com o
mundo bíblico pode-se tornar difícil
entender a insistência – até vinte e
nove vezes – com que o Apocalipse
usa esta imagem. Mas para os
primeiros cristãos hebreus era tão
natural que muito rapidamente se
desenvolveu a potente imagem do
Cordeiro degolado e vitorioso, síntese



admirável daquilo que a tradição
cristã posterior denominará a 
exaltação gloriosa de Cristo na Cruz.
Esta tradição, de origem joanina,
contempla a cruz como antecipação
da Glória da Ressurreição. Em
muitos crucifixos vemos ainda as
chamadas potências, isto é, os raios
da glória do Ressuscitado que se
expandem a partir da Cruz pelo
mundo inteiro. S. Josemaria, como
muitos outros santos, contemplava
habitualmente a Cruz sob este ponto
de vista[v].

O capítulo 5 do Apocalipse contém
um sinal característico do estilo de S.
João. O autor apresenta com grande
dramatismo a cena dum livro selado
que ninguém é capaz de abrir. Um
anjo grita em altos brados,
perguntando se há alguém digno de
abrir os sete selos. Mas ninguém
responde. Ante aquele silêncio
desolador, «João prorrompe em
pranto» (v. 4). Um dos anciãos



tranquiliza-o e diz-lhe: «Não chores;
eis que o Leão da tribo de Judá, o
Rebento de David, venceu para poder
abrir o livro» (Ap 5, 5). O paradoxo é
que quando esse Leão faz ato de
presença para abrir o livro, o faz sob
a forma de um cordeiro (cf. Ap 5,6).

«Victor, quia victima»[vi]. Venceu
não porque foi violento, mas porque
foi vítima da violência. A vitória do
Pai em Cristo revela algo dessa
divina passividade e mansidão que a
imagem do Cordeiro traduz em
linguagem humana. Nem o Pai exigiu
ao seu Filho a dor como satisfação,
nem Cristo eliminou o pecado
destruindo ninguém. O Pai pediu ao
seu Filho que revelasse o seu amor
de Pai por cada um de nós,
arriscando-Se a que fizéssemos o que
entendêssemos ao amor de Deus.
Pediu-Lhe que confessasse sempre e
sem ambiguidade que o Pai não
retira os seus dons, que a liberdade é
real e que Ele não quer escravos, mas



filhos. Por isso, ao longo de toda a
sua vida, Jesus desmascarou a lógica
dos corações que, embora cumprindo
externamente, vivem escravizados
no seu interior pelo medo, pela
inveja ou pelo ressentimento.

Jesus veio libertar-nos da escravidão
do pecado anunciando que «o Pai vos
ama» (Jo 16,27) e uniu a sua vontade
humana a esse desejo divino de
modo tão perfeito que Se deixou
pregar num madeiro em vez de
obrigar alguém a render-se perante
Deus. O paradoxo desse Cordeiro
«manso e humilde» (Mt 11, 29), que
veio «para destruir as obras do
diabo» (1 Jo 3,8), é que as venceu 
suportando até ao fim a tentação da
desconfiança no amor do Pai. Deste
modo demonstrou a grandeza do
coração humano segundo o desenho
criador de Deus: um coração que,
com a força do Espírito Santo, se
pode deixar moldar, pode abraçar a
todos e é capaz de introduzir, nas



trevas mais densas da rejeição de
Deus, a luz da confiança filial.

A nossa liberdade é real e a Trindade
ama-a tanto que quer que também
nós demos forma à relação que Ele
iniciou na Criação. Nem Jesus, nem
os que O crucificaram, nem Maria,
nem Pedro, nem Judas eram meros
executores dum guião já escrito
desde a eternidade. É verdade que
Deus nos primeireia *e que Ele
estabeleceu as regras e o sentido
desse jogo que é a nossa vida. Mas
uma regra fundamental é que nós
decidimos e construímos com Ele o
modo de viver na eternidade. «O
Deus que te criou sem ti não te
salvará sem ti»[vii]. Ele está sempre
do nosso lado e estende-nos a sua
mão, mas não exercerá violência
alguma contra nenhum de nós,
porque sabe que o dom duma
relação vivida em liberdade ilumina
a nossa história.



Juan Rego

[1] Cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
617.

[ii] Amigos de Deus, n. 68.

[iii] Sl 22, 26-32: «De Ti vem o meu
louvor na grande assembleia;
cumprirei os meus votos na presença
dos teus fiéis. Os pobres comerão e
serão saciados; louvarão o Senhor, os
que O procuram. "Vivam para
sempre os vossos corações". Hão de
lembrar-se do Senhor e voltar-se
para Ele todos os confins da terra;
hão de prostrar-se diante d’Ele todos
os povos e nações, porque ao Senhor
pertence a realeza. Ele domina sobre
todas as nações. Diante d’Ele hão de
prostrar-se todos os grandes da terra;
diante d’Ele hão de inclinar-se todos
os que descem ao pó e assim deixam
de viver. Uma nova geração O



servirá e narrará aos vindouros as
maravilhas do Senhor; ao povo que
vai nascer dará a conhecer a sua
justiça, contará o que Ele fez».

[iv] Cf. Bento XVI, Enc. Spe salvi,
30.XI.2007, n. 44.

[v] Cf. Caminho, n. 969.

[vi] Santo Agostinho, Confissões X, 43.

[vii] Cf. Santo Agostinho, Sermo 169,
11, PL 38,923.

*Neologismo utilizado pelo Papa
Francisco na ex. ap. A alegria do
Evangelho, 24

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/nos-pregamos-
cristo-crucificado/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/nos-pregamos-cristo-crucificado/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nos-pregamos-cristo-crucificado/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nos-pregamos-cristo-crucificado/

	A luz da fé (12): «Nós pregamos a Cristo crucificado»

