opusdei.org

A luz da fé (12): «<NoOs
pregamos a Cristo
crucificado»

Qual o significado de, com a sua
morte na Cruz e a sua
Ressurreicao, Cristo ter obtido o
perdao para todos os homens?
A quem ofereceu a sua vida e
por qué? O que é que significa
que a morte de Cristo é vida do
mundo, que entrando na morte
ganhou a vida para todos?
Quatro imagens ajudam-nos a
aprofundar no mistério.

19/02/2019



«Enquanto os judeus exigem
milagres e os gregos buscam a
sabedoria, nos pregamos a Cristo
crucificado, que é escandalo para os
judeus e loucura para os gentios,
mas, para os que sdo chamados, quer
dos judeus quer dos gregos, € Cristo
forca de Deus e sabedoria de

Deus» (1Cor 1,22-23).

Nao é facil aceitar o mistério da Cruz.
A perspetiva de um Messias que,
depois de ter sido humilhado,
termina os seus dias numa Cruz,
escandalizava a imaginacao de Pedro
(cf. Mt 16,21-23) e os Doze
simplesmente ndo a compreendiam
(cf. Lc 18,30-34). Era tao doloroso este
sofrimento que Jesus pediu a seu Pai
que passasse esse calice (cf. Mt 26,39)
e 0 coracdo de Maria, identificado
com o do seu Filho, conheceu
igualmente a reticéncia natural ante
0 padecimento.



E tdo natural a rejeicio de um Deus
que acaba num patibulo, que a sua
propria representacdo pictorica
levou séculos a abrir caminho no
imagindrio da cultura cristd, tanto no
contexto hebraico como no greco-
romano. Este ndo entender é tao
natural, que nés mesmos o
continuamos a experimentar quando
a Cruz nos visita, ndo na emocao
artistica ou na teoria de um discurso,
mas na acerba concrecdo da vida
real.

Apesar da dureza da Cruz, a
confianga em que os planos de Deus,
0 seu mistério de salvacao,
respondem a uma logica que Ele
proprio nos quis revelar, animou de
tal modo os primeiros cristaos a
defender o indefensavel, que hoje
qualquer crianca que aprende o
catecismo recita de cor: «Qual é o
sinal do cristdo? O sinal do cristdo é a
santa Cruz»[1]. O simples gesto de
nos persignarmos contém uma forca



simbolica unica: confessa com a alma
e com o corpo todo o mistério da
Criacdo e da Redencdo; tudo o que o
Paij, o Filho e o Espirito Santo fizeram
e fardo por cada um de nos.

«Todas as coisas sdo cansativas, o
homem ndo consegue expressa-las. A
vista ndo se sacia com o que vé, nem
0 ouvido se contenta com o que
ouve» (Ecl 1,8). A contemplacdo do
mistério da Cruz é fonte inesgotavel
de vida, desde que cada um percorra
0 seu proprio caminho intelectual e
espiritual. Essa foi a magna
experiéncia dos grandes mestres da
tradicdo cristd, que subiram o
caminho da Cruz com a sua pregacao
e com a sua vida. Mais que uma
explicacgdo, as reflexdes que se
seguem visam apresentar quatro
imagens capazes de gerar luz e
serenidade quando parece que as
trevas da Cruz nos envolvem.



Primeira imagem: o Trono da
Misericordia

A primeira imagem é a do Trono da
misericordia. Trata-se duma
iconografia desenvolvida sobretudo
na Idade Média. Existemm numerosas
variantes, mas o motivo é sempre o
mesmo: Deus Pai segura com as suas
maos o seu Filho na Cruz, enquanto o
Espirito Santo, representado sob a
forma de pomba, aparece entre o
rosto do Pai e o rosto do Filho. A
forca desta imagem consiste em
apresentar a auto-doacgdo do Filho
como sendo a propria doagao do Pai,
gracas a acdo do Espirito Santo. Deste
modo evidencia-se, em primeiro
lugar, que o Pai revela a sua
misericordia para com cada uma das
suas criaturas, ndo apesar, mas
através da Paixao do seu Filho. Isto
ndo significa que o amor de Deus
tenha na Cruz uma manifestacao
eminente pela dor que implicou, mas
porque constitui, de facto, a ultima e



a mais eloquente pregacdo de Jesus
sobre o amor com que o Pai respeita
e promove o bem e a liberdade de
todos os seus filhos.

Esta imagem diz-nos que Deus esta
disposto a carregar o peso da Cruz, e
ndo a forcar alguém a ama-Lo. Por
isso, se olharmos bem através das
chagas do Ressuscitado, ndo veremos
a imagem de um Deus tdo
radicalmente transcendente que
considera indigno da sua pureza
relacionar-se com os que sdo po e
vaidade (cf. Gn 2,7; S1 144,4). A
imagem do Deus cristdo manifesta,
de modo surpreendente e novo, a
unidade da justica e da misericordia;
o0 amor de Deus, que Se pde sempre
do lado das suas criaturas, e a sua
capacidade de fazer cumprir o
designio origindrio da Criacdo. E
precisamente a Cruz de Cristo que
evidencia o peso desses pesares, ou
seja, o que custou a Trindade ser fiel
ao seu projeto, a essa loucura de



amor que é a criacdo de seres
pessoais que tratam Deus por Tu, por
toda a eternidade, quer seja sob a
forma dum apaixonado Amo-Te, quer
seja com um amargo odeio-Te. O
nosso Padre dizia muitas vezes que
precisamente quem ama sofre, «se
em amor sou entendido / é por forca
da dor»[ii].

Segunda imagem: o grito de Jesus

A segunda imagem € o grito de Jesus:
«Meu Deus, meu Deus, porque Me
abandonaste?» (Mt 27,46). Como tudo
na vida de Jesus, este gemido que sai
das profundidades dum corpo
exausto tem funcdo de revelagdo. Se
olharmos a nossa volta sem
ingenuidades, veremos que
frequentemente os justos sdo os que
ficam a perder. E a constante
verdade do salmo 73: «aos impios
tudo lhes corre aparentemente bem,;
aos que querem viver voltados para
Deus tudo lhes corre aparentemente



mal». Neste sentido, Jesus na Cruz
solidariza-Se com todos os inocentes
que sofrem injustamente e que nado
veem 0s seus gritos escutados neste
mundo.

A Paixao do Crucificado é um ato da
compassio redentora do Pai em
Cristo com todas as vitimas que, de
um modo ou outro, sofreram por
defender a verdade de Deus e a
verdade do homem. As suas queixas,
0s seus clamores tantas vezes
silenciados, encontram um lugar em
Deus gracas ao grito de Jesus. N’Ele
ndo se extinguem, mas encontram
ressonancia divina. No por qué de
Jesus, as nossas perguntas mais
crispadas pela dor ou pela soliddo
ndo sdo esquecidas, mas alcancam a
seguranca duma resposta cheia de
amor por parte da Santissima
Trindade. Tal como no caso de Jesus,
esta resposta so serd plena quando
chegar a Ressurreicdo. Contudo, se
aprendermos a gritar n’Ele, a nossa



angustia transforma-se
progressivamente em paz e
serenidade de vitdrialiii].

Se é verdade que, no banquete
eterno, os malvados ndo se sentarao
indistintamente a mesa junto das
vitimas, como se nada tivesse
acontecido[iv], é facil entender por
que razdo a Cruz € indissociavel da
Ressurreicdo e do Juizo Final. Uma
pregacao que de facto insista apenas
numa dessas trés realidades faz uma
caricatura do mistério de Cristo e
torna ainda menos aceitavel o rosto
de Cristo para 0s nossos
contemporaneos. O Juizo Final é
indissocidvel da Cruz e da
Ressurrei¢do. E o ultimo ato da
constituicdo do Reino que Jesus
pregou desde o inicio; o ato em que
as intencoes do coracao serao
manifestadas e o sofrimento inocente
de todos os justos, comecando em
Abel, receberdo o reconhecimento
publico que merecem.



A terceira imagem: o bom ladrao

A terceira imagem € a conversdo do
bom ladrao (cf. Lc 23,40-43). Pregado
na Cruz, Jesus ndo so Se solidariza
com os inocentes, como sonda as
profundezas dos coragdes que
rejeitam a Deus. O Espirito Santo
move Jesus a ndo abandonar
nenhum, nem sequer os que se
levantam contra Ele. Jesus ndo veio
chamar os justos, mas os pecadores
(Mc 2,17). Ao longo da sua vida ndo
so falou do perdao e do amor aos
inimigos (Mt 5,44) como também
morreu perdoando e abengoando um
dos malfeitores que estavam
crucificados com Ele (cf. Lc 23,43). O
bom ladrdo passou da maldigdo a
béncdo em poucos minutos. O éxodo
pelo qual Jesus o conduziu é uma
metafora da nossa vida, pois todos
pecamos e vivemos privados da
gloria de Deus (cf. Rm 3,23).



Mas ha uma condigdo para se poder
entrar na béncao, pois na relacao
com Jesus ndo ha nada de magico ou
de automatico: ninguém, nem
mesmo Jesus, pode substituir a nossa
consciéncia. No final da sua vida
Jesus continua com o seu programa
iniciado no Jordao (cf. Mc 1,14).
Procura os pecadores e solidariza-se
com eles, mas para os chamar a
conversdo e a peniténcia (cf. Lc 5,32).
A novidade da revelacdo da Cruz
consiste em que a Deus basta-Lhe um
verdadeiro ato de contri¢do para dar
a béncdo. O bom ladrao nao teve
oportunidade para reparar o que
tinha roubado e, no entanto, goza ja
da vida eterna. Como no nosso
Batismo, ressoa aqui a escandalosa
generosidade da parabola do filho
prodigo: o Pai ndo exige o
cumprimento material duma
reparacao impossivel. Ele sonda a
verdade do coracdo e por isso basta-
Lhe que reconhegcamos sem rodeios o
nosso pecado, que nos arrependamos



sinceramente e que nos abracemos a
Jesus com a fé que atua pela caridade
(Gal 5,6). O bom ladrao é uma boa
imagem para se entender a absoluta
gratuidade da justificacdo, e daquele
minimo que o Pai exige para nos
poder perdoar. O Espirito Santo que
atua em Jesus e no seu Corpo, que € a
Igreja, encarregar-Se-a de curar as
sequelas que causamos a nossa volta
com 0S nossos pecados.

A partir da Cruz, Jesus olha para nos.
A sua oracdo de intercessao, «Pai,
perdoa-lhes porque ndo sabem o que
fazem» (Lc 23,34), é oracdo eficaz:
coloca-nos, como aquele ladrdo, em
condicdes de reconhecer a nossa
culpa, de aceitar a nossa
responsabilidade e de nos abrirmos a
necessidade do perddo. Se o olhar de
Jesus ndo fosse misericordioso, o
espetaculo dos nossos pecados levar-
nos-ia facilmente ao desespero. Mas
o seu olhar é diferente: ndo nos
reduz aos nossos atos, mas abre um



espac¢o onde a dor que
experimentamos ao tocar a
mesquinhez das nossas decisdes nao
termina num gesto amargo. O Filho
de Deus é alvo duma violéncia
absurda; a mesma que continua ativa
no nosso interior quando a inveja, a
superficialidade ou simplesmente a
indiferenca perante o mal e o pecado
nos transformam em culpados. Mas o
Amor de Deus é mais forte que
qualquer loucura das suas criaturas.
A paciéncia com que suporta a
debilidade de quem ndo tem baculo
(a im-becillitas) revela que o Pai tem
em Cristo as suas maos sempre
abertas para nos acolher, se de
verdade queremos fazer o esforcgo de
nos deixarmos abracar por Ele.

A quarta imagem: o Cordeiro
degolado ante o trono de Deus

A quarta imagem ¢é a do Cordeiro
degolado que esta de pé diante do
Trono de Deus (cf. Ap 5,1-14). O



profeta Isaias tinha usado a imagem
do cordeiro para falar do Servo
sofredor (cf. Is 53,7). O Batista
emprega a mesma imagem para se
referir a Jesus «que tira os pecados
do mundo» (Jo 1,29). O Evangelho de
S.Jodo assinala a coincidéncia da
morte de Cristo com o momento do
sacrificio ritual no Templo, talvez
para assim sublinhar que o sangue
dum cordeiro tinha libertado os
primogénitos de Israel da morte no
Egito (cf. Ex 12). O livro do
Apocalipse apresenta Cristo como o
Cordeiro que vence os poderosos da
terra, pois Ele é o Rei de reis e Senhor
de senhores (cf. Ap 17,14). Para quem
ndo estiver familiarizado com o
mundo biblico pode-se tornar dificil
entender a insisténcia — até vinte e
nove vezes — com que o Apocalipse
usa esta imagem. Mas para os
primeiros cristdos hebreus era tdo
natural que muito rapidamente se
desenvolveu a potente imagem do
Cordeiro degolado e vitorioso, sintese



admiravel daquilo que a tradicado
cristd posterior denominara a
exaltagdo gloriosa de Cristo na Cruz.
Esta tradicdo, de origem joanina,
contempla a cruz como antecipacao
da Gloria da Ressurreicdo. Em
muitos crucifixos vemos ainda as
chamadas poténcias, isto €, os raios
da gldria do Ressuscitado que se
expandem a partir da Cruz pelo
mundo inteiro. S. Josemaria, como
muitos outros santos, contemplava
habitualmente a Cruz sob este ponto
de vista[v].

O capitulo 5 do Apocalipse contém
um sinal caracteristico do estilo de S.
Jodo. O autor apresenta com grande
dramatismo a cena dum livro selado
que ninguém é capaz de abrir. Um
anjo grita em altos brados,
perguntando se ha alguém digno de
abrir os sete selos. Mas ninguém
responde. Ante aquele siléncio
desolador, «Jodo prorrompe em
pranto» (v. 4). Um dos ancidos



tranquiliza-o e diz-lhe: «Nao chores;
eis que o Ledo da tribo de Jud4, o
Rebento de David, venceu para poder
abrir o livro» (Ap 5, 5). O paradoxo é
que quando esse Ledo faz ato de
presenca para abrir o livro, o faz sob
a forma de um cordeiro (cf. Ap 5,6).

«Victor, quia victima»[vi]. Venceu
ndo porque foi violento, mas porque
foi vitima da violéncia. A vitoria do
Pai em Cristo revela algo dessa
divina passividade e mansidado que a
imagem do Cordeiro traduz em
linguagem humana. Nem o Pai exigiu
ao seu Filho a dor como satisfacao,
nem Cristo eliminou o pecado
destruindo ninguém. O Pai pediu ao
seu Filho que revelasse o seu amor
de Pai por cada um de nads,
arriscando-Se a que fizéssemos o que
entendéssemos ao amor de Deus.
Pediu-Lhe que confessasse sempre e
sem ambiguidade que o Pai ndo
retira os seus dons, que a liberdade é
real e que Ele ndo quer escravos, mas



filhos. Por isso, ao longo de toda a
sua vida, Jesus desmascarou a logica
dos coragdes que, embora cumprindo
externamente, vivem escravizados
no seu interior pelo medo, pela
inveja ou pelo ressentimento.

Jesus veio libertar-nos da escravidao
do pecado anunciando que «o Pai vos
ama» (Jo 16,27) e uniu a sua vontade
humana a esse desejo divino de
modo tao perfeito que Se deixou
pregar num madeiro em vez de
obrigar alguém a render-se perante
Deus. O paradoxo desse Cordeiro
«manso e humilde» (Mt 11, 29), que
veio «para destruir as obras do
diabo» (1 Jo 3,8), é que as venceu
suportando até ao fim a tentacdo da
desconfianca no amor do Pai. Deste
modo demonstrou a grandeza do
coracdo humano segundo o desenho
criador de Deus: um coracdo que,
com a forca do Espirito Santo, se
pode deixar moldar, pode abracar a
todos e é capaz de introduzir, nas



trevas mais densas da rejeicao de
Deus, a luz da confianca filial.

A nossa liberdade é real e a Trindade
ama-a tanto que quer que também
nos demos forma a relacdo que Ele
iniciou na Criacdo. Nem Jesus, nem
os que O crucificaram, nem Maria,
nem Pedro, nem Judas eram meros
executores dum guido ja escrito
desde a eternidade. E verdade que
Deus nos primeireia *e que Ele
estabeleceu as regras e o sentido
desse jogo que é a nossa vida. Mas
uma regra fundamental é que nos
decidimos e construimos com Ele o
modo de viver na eternidade. «O
Deus que te criou sem ti ndo te
salvara sem ti»[vii]. Ele esta sempre
do nosso lado e estende-nos a sua
mao, mas ndo exercera violéncia
alguma contra nenhum de nos,
porque sabe que o dom duma
relacdo vivida em liberdade ilumina
a nossa historia.



Juan Rego

[1] Cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
617.

[ii] Amigos de Deus, n. 68.

[iii] Sl 22, 26-32: «De Ti vem o meu
louvor na grande assembleia;
cumprirei 0s meus votos na presenca
dos teus fiéis. Os pobres comerao e
serdo saciados; louvarao o Senhor, os
que O procuram. "Vivam para
sempre 0s vossos coracoes". Hao de
lembrar-se do Senhor e voltar-se
para Ele todos os confins da terra;
héo de prostrar-se diante d’Ele todos
0S povos e nacgdes, porque ao Senhor
pertence a realeza. Ele domina sobre
todas as nagdes. Diante d’Ele hao de
prostrar-se todos os grandes da terra;
diante d’Ele hdo de inclinar-se todos
0s que descem ao po e assim deixam
de viver. Uma nova gerac¢ao O



servira e narrara aos vindouros as
maravilhas do Senhor; ao povo que
vai nascer dara a conhecer a sua
justica, contara o que Ele fez».

[iv] Cf. Bento XVI, Enc. Spe salvi,
30.XI1.2007, n. 44.

[v] Cf. Caminho, n. 969.
[vi] Santo Agostinho, Confissdes X, 43.

[vii] Cf. Santo Agostinho, Sermo 169,
11, PL 38,923.

*Neologismo utilizado pelo Papa
Francisco na ex. ap. A alegria do
Evangelho, 24

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/nos-pregamos-
cristo-crucificado/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/nos-pregamos-cristo-crucificado/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nos-pregamos-cristo-crucificado/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nos-pregamos-cristo-crucificado/

	A luz da fé (12): «Nós pregamos a Cristo crucificado»

