
opusdei.org

"No estudo
encontraremos a
Deus e
encontraremos os
outros"

D. Javier Echevarría inaugurou
o Ano Académico na Pontifícia
Universidade da Santa Cruz.
Oferecemos o discurso
inaugural e um álbum de
fotografias.

06/10/2015



Discurso na cerimónia de Abertura
do Ano Académico 2015-2016

D. Javier Echevarría, Prelado do Opus
Dei e Grande Chanceler da Pontifícia
Universidade de la Santa Cruz

Roma, 5 de Outubro de 2015

O novo ano académico começa ao
mesmo tempo que a XIV Assembleia
Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos
sobre a família, que tem lugar no
Vaticano. Juntamente com as nossas
orações por um acontecimento tão
importante para a vida da Igreja,
queremos oferecer também o
trabalho universitário, que assume
hoje para nós um relevo especial por
ocasião desta cerimónia.

Como ajudar melhor a Igreja neste
novo ano académico, senão com o
nosso esforço perseverante no
trabalho académico? O estudo não é
uma tarefa pesada ou uma
formalidade académica que é

https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/


necessário cumprir o mais depressa
possível para poder dedicar-se a
outras coisas na, assim chamada,
“vida real”. Devemos apreciar o
estudo e realizá-lo com gratidão,
porque se trata de uma oportunidade
que Deus nos oferece para O
conhecer melhor e amá-l’O mais,
apesar do esforço e do cansaço que
implica. Acima de tudo, permite
fazer descobertas e progressos
também na nossa vida espiritual.
Que alegria encontrarmo-nos no
início de uma nova etapa do caminho
em que sabemos que encontraremos
o Senhor! Ele está sempre disposto a
iluminar-nos e a ajudar-nos, a
apoiar-nos, e nós queremos estar
sempre pendentes do seu passo para
receber a luz e assim aperfeiçoar o
nosso conhecimento da Verdade, da
única Verdade, que vem d’Ele. Sim,
também nós queremos “perseverar
nos ensinamentos dos
Apóstolos” (Act. 2, 42), não
unicamente para nosso proveito



pessoal, mas para contribuir para o
crescimento de toda a sociedade.

No estudo encontraremos a Deus e
encontraremos os outros. Estes anos
de estudo em Roma não nos afastam
das preocupações imediatas e
concretas de nosso mundo ou dos
nossos lugares de origem. Mais, este
período de aprofundamento
intelectual anima-nos a entender
melhor os reptos que o nosso tempo
coloca, tão exposto ao perigo da
ignorância, ao obscurecimento da
verdade. A pobreza mais grave que a
Humanidade pode sofrer é,
precisamente, a ausência de verdade,
da qual derivam tantos outros tipos
de pobreza. O estudo não nos isola
num mundo abstracto, afastado da
Humanidade, não nos encerra numa
torre de marfim. Pelo contrário! Em
numerosas ocasiões, Bento XVI
sublinhou que “a fé tem um
conteúdo concreto. Não é uma
espiritualidade indeterminada, uma



sensação indefinível para a
transcendência. Deus atuou e,
precisamente Ele falou. Realmente
fez algo e realmente disse algo.
Certamente, a fé é, em primeiro
lugar, confiar-se a Deus, uma relação
viva com Ele. Mas o Deus a quem nos
confiamos tem um rosto e deu-nos a
sua Palavra”[1].

Necessitamos – agora e sempre – de
escutar a Palavra, compreender a sua
fecundidade, porque só ela é capaz
de alimentar verdadeiramente o
mundo em que vivemos. Esta ideia
foi expressa pelo Papa Francisco na
sua primeira encíclica, a propósito da
relação entre ciência e fé: “A luz da
fé, unida à verdade do amor, não é
alheia ao mundo material, porque o
amor vive-se sempre em corpo e
alma; a luz da fé é uma luz
encarnada, que procede da vida
luminosa de Jesus. Ilumina inclusive
a matéria, confia no seu
ordenamento, sabe que nela se abre



um caminho de harmonia e de
compreensão cada vez mais amplo
(...). Convidando a maravilhar-se
diante do mistério da criação, a fé
alarga os horizontes da razão para
iluminar melhor o mundo que se
apresenta aos estudos da ciência”[2].

Se queremos “alargar os horizontes”
e iluminar verdadeiramente o
mundo de hoje, devemos começar
por nós próprios e aplicar a luz de
Deus à nossa conduta, com
conversões pessoais, pequenas mas
constantes que, pouco a pouco,
constroem em nós essa unidade de
vida que São Josemaría assinalava
como um dos aspetos centrais da
existência cristã. Para nos conduzir a
Deus, o estudo tem que se converter
em “motivo para a própria
santificação e ocasião para colaborar
com Deus na santificação dos que
nos rodeiam (...). Trabalhar assim é
oração. Estudar assim é oração.
Investigar assim é oração. Nunca



saímos do mesmo: tudo é oração,
tudo pode e deve levar-nos a Deus,
alimentar esse trato contínuo com
Ele, de manhã à noite. Todo o
trabalho honrado pode ser oração; e
todo o trabalho, que é oração, é
apostolado. Deste modo a alma
fortalece-se numa unidade de vida
simples e forte”[3].

Neste sentido, há uma expressão que
se repete na recente encíclica do
Papa Francisco e dá uma chave de
leitura muito útil para quem deseja
avançar sendo coerente com a fé:
“Tudo está conectado”, repete o
Santo Padre. Depois, após ter
assinalado alguns erros do
antropocentrismo moderno, afirma:
“Se o ser humano não redescobre o
seu verdadeiro lugar, entende-se mal
a si próprio e acaba a contradizer a
sua própria realidade”[4]

Repito: não estamos a falar de
questões teóricas. A responsabilidade



que sentimos para com o nosso
tempo deve refletir-se no
comportamento quotidiano,
procurando assumir – como indica o
Santo Padre – um estilo de vida que
consiste em “assumir o dever de
cuidar da criação com pequenas
ações quotidianas (...). Não há que
pensar que esses esforços não vão
mudar o mundo. Essas ações
derramam um bem na sociedade que
sempre produz frutos para além do
que se possa constatar, porque
provocam no seio desta terra um
bem que sempre tende a difundir-se,
às vezes invisivelmente”[5].

Tudo está conectado: a nossa
perseverança no estudo e no
trabalho, a nossa luta ascética, a
nossa preocupação pelos outros
estudantes ou pelos professores, o
nosso cuidado com a criação e,
desejo acrescentar, o nosso respeito
pelo trabalho dos outros,
especialmente pelo trabalho



escondido daquelas pessoas que, em
oficinas técnicas ou na secretaria,
contribuem para tornar os dias mais
simples e amáveis.

Responsabilidade para com tudo e
para com todos: nem o estudo nem a
investigação académica nos isolam
dos outros: pelo contrário! Para que
exista verdadeira universidade deve
haver diálogo constante com os
outros, devemos abrir-nos a outras
disciplinas, ajudar-nos
reciprocamente para procurar a
única Verdade e, também, escutar
aqueles que pensam de modo
diferente porque provêm de culturas
diversas.

Antes de acabar, queria deter-me
num acontecimento importante, no
qual estamos todos implicados, não
unicamente pelo facto de viver em
Roma, mas enquanto estudantes ou
professores: refiro-me ao Ano Jubilar
da Misericórdia. Nenhum período da



vida está isento de tensões ou
incompreensões e a comunidade
universitária não é um lugar imune
às dificuldades. O mundo académico
tem as suas próprias exigências, que
derivam da elevada meta que
desejamos atingir: conhecer a
verdade que vem da Palavra de Deus,
viver de acordo com essa Palavra, e
transmiti-la aos outros. O próprio
Deus, precisamente porque nos ama,
é exigente com os seus filhos:
exigente e misericordioso. Verdade e
Misericórdia identificam-se n’Ele.

Bento XVI fez esta pergunta: “A
verdade, ao menos como é
apresentada pela fé da Igreja, não é
algo demasiado difícil e fora do
alcance do homem? (...). Sim –
reconhecia – o caminho inclinado e
duro que conduz à verdade e ao bem
não é cómodo. A verdade desafia o
homem”[6]. Este desafio pode
inspirar-nos medo, como inspira
medo a tantos homens do nosso



tempo que preferem fugir das
exigências da verdade e conformar-
se com a comodidade do próprio eu.
Convençamo-nos de que Deus nunca
nos abandona, não nos deixa sós
diante de uma verdade
desencarnada e fria, que se
converteria no final num jugo
insuportável para o homem. Em
Jesus Cristo, “o Logos, a Verdade em
pessoa, é ao mesmo tempo também a
reconciliação, o perdão que
transforma para além de todas as
nossas capacidades e incapacidades
pessoais”: o amor. Desta forma, com
Nosso Senhor, “o jugo da verdade é
leve (cfr. Mt. 11,30”[7].

O Ano da Misericórdia far-nos-á
compreender, uma vez mais, que
“tudo está conectado”: a Verdade e a
Misericórdia são Amor. O nosso
estudo far-nos-á conhecer as
exigências da verdade, far-nos-á ver
a necessidade de permanecer fiéis no
nosso trabalho, nas coisas pequenas



de cada dia, na nossa relação com os
outros.

Enquanto acompanhamos o Sínodo
ordinário sobre a Família com
espírito de oração, encomendamos a
Nossa Senhora, Rainha do Rosário, as
nossas intenções e o novo ano
académico 2015-2016 que declaro
iniciado.

[1] Bento XVI, Homilia, 5 de fevereiro
de 2011.

[2] Francisco, Enc. Lumen Fidei, 29
de junho de 2013, n. 34.

[3] São Josemaría, Cristo que passa,
n. 10.

[4] Francisco, Enc. Laudato Si’, n.
115.

[5] Francisco, Ibid, n. 211-212



[6] Joseph Ratzinger, L’elogio della
coscienza: la verità interroga il
cuore, Siena, Cantagalli, 2009, p. 30.

Pontifícia Universidade da Santa
Cruz. [7] Ibid, 32.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/no-estudo-

encontraremos-a-deus-e-
encontraremos-os-outros/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/no-estudo-encontraremos-a-deus-e-encontraremos-os-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/no-estudo-encontraremos-a-deus-e-encontraremos-os-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/no-estudo-encontraremos-a-deus-e-encontraremos-os-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/no-estudo-encontraremos-a-deus-e-encontraremos-os-outros/

	"No estudo encontraremos a Deus e encontraremos os outros"

