
opusdei.org

Naturalidade

S. Josemaria gostava de falar da
virtude humana da
“naturalidade”. Considera esta
uma atitude profundamente
cristã, que denota sempre a
qualidade do que é feito com
verdade, sem disfarce,
duplicidade ou ornamentação.

16/11/2022

A naturalidade é uma virtude que
brilha especialmente nos primeiros
cristãos. Cidadãos comuns antes de
conhecerem o Evangelho,
continuavam a sê-lo ao abraçar a fé.



A luz de Cristo que se havia acendido
em seus corações levava-os a
santificar as suas atividades, não a
abandoná-las nem a mudá-las. «Não
deixamos de frequentar o foro –
escreve Tertuliano em finais do
século II–, o mercado, os banhos, as
lojas, os escritórios, as hospedarias e
feiras; não deixamos de relacionar-
nos, de conviver convosco neste
mundo. Convosco navegamos, vamos
à milícia, trabalhamos a terra e de
seu fruto fazemos comércio. E
vendemos na cidade para vosso uso
os produtos de nossos afazeres e
fadigas»[1]. «Os cristãos –lê-se noutro
documento do século II– não se
distinguem dos outros homens, nem
pela sua terra, nem por língua ou
costumes. Com efeito, não moram em
cidades próprias, nem falam uma
língua estranha, nem têm algum
modo especial de viver. [...] Vivendo
em cidades gregas e bárbaras,
conforme a sorte de cada um, e
adaptando-se quanto ao modo de



vestir, ao alimento e ao restante
modo de vida aos usos e costumes de
cada país, testemunham um teor de
comportamento admirável e,
segundo todos confessam,
surpreendente»[2]. São do mundo sem
ser mundanos: vivem com
naturalidade cristã.

Nessa vida corrente procuravam
difundir a sua fé para realizar a
missão apostólica. Faziam-no com tal
decisão que o filósofo pagão Celso os
acusava de se aproveitarem das suas
profissões –sapateiros, professores,
lavadeiros, etc.– para semear nas
casas e em toda a sociedade a
semente do Evangelho[3]. Eram, em
suma, cristãos que procuravam
plasmar a doutrina de Cristo com os
seus afazeres quotidianos e propagá-
la nos ambientes que frequentavam,
com o seu exemplo e palavra,
seguindo o ensinamento do Senhor:
«Brilhe a vossa luz diante os homens,
para que vejam as vossas boas obras



e glorifiquem o vosso Pai, que está
nos céus»[4]. As “boas obras”, e não
distintivos externos especiais, davam
testemunho da sua fé. Atuavam
como a levedura que fermenta a
massa com naturalidade, sem sair do
seu lugar, sem atitudes estranhas que
os afastassem dos outros cidadãos
honestos e tornassem, assim, ineficaz
o seu empenho apostólico.

Este espírito de santificação e de
apostolado no meio do mundo é o
precedente mais claro da mensagem
de S. Josemaria. «Se pretende fazer
alguma comparação, a maneira mais
fácil de entender o Opus Dei é pensar
na vida dos primeiros cristãos. Eles
viviam a sua vocação cristã em
profundidade, procurando
seriamente a perfeição a que eram
chamados pelo facto, ao mesmo
tempo simples e sublime, de serem
batizados. Não se distinguiam
exteriormente dos demais
cidadãos»[5]. Da mesma forma, quem



segue o caminho de santidade que S.
Josemaria ensina «são pessoas
comuns; têm um trabalho vulgar;
vivem no meio do mundo como
aquilo que são: cidadãos cristãos que
querem corresponder integralmente
às exigências da sua fé»[6]. Daí a
importância que S. Josemaria atribui
à “naturalidade”[7].

Com a normalidade de Jesus em
Nazaré

Dum modo geral, a naturalidade
cristã é uma virtude que leva a viver
coerentemente a fé, comportando-se,
nas relações com os outros, cada um
de acordo com o que é. Neste sentido,
faz parte da humildade.

As suas manifestações externas
podem ser diversas, segundo o
estado e condição de cada um. Há
uma naturalidade própria dos
sacerdotes, que os leva a agir de
acordo com o seu ministério sagrado,
que é um ministério público; há uma



naturalidade própria dos fiéis leigos,
que consiste em viver coerentemente
a fé no seu ambiente profissional e
social, dando desse modo
testemunho de Cristo, mas não como
quem ostenta um ofício público da
Igreja, mas conforme a sua condição
de cidadãos e de profissionais como
os outros.

Quando S. Josemaria fala de
naturalidade, refere-se sobretudo a
esta última, a dos fiéis leigos. Afirma
que «não é necessário, para
demonstrar que se é cristão,
adornar-se com um punhado de
distintivos, porque o cristianismo
manifestar-se-á com simplicidade na
vida dos que conhecem a sua fé e
lutam por pô-la em prática, no
esforço por portar-se bem, na alegria
com que tratam as coisas de Deus, no
entusiasmo com que vivem a
caridade»[8]. Como modelo remete
para a conduta do Senhor durante os
anos de vida em Nazaré:



«Comportando-nos com normalidade
–como os nossos iguais– e com
sentido sobrenatural, não fazemos
mais do que seguir o exemplo de
Jesus Cristo, verdadeiro Deus e
verdadeiro Homem. Reparai que
toda a sua vida está cheia de
naturalidade. Passa seis lustros
oculto, sem chamar a atenção, como
outro trabalhador qualquer, e na
aldeia é conhecido como o filho do
carpinteiro»[9].

Quando a naturalidade “choca”

Para compreender bem esta doutrina
é preciso ter em conta que o
“natural” ou o “normal” para um
cristão não é sempre e por princípio
“fazer o que todos fazem”, “não
chamar a atenção”, “acomodar-se aos
costumes dominantes” ... O natural
para um fiel corrente é viver
integramente a sua fé, sem
ostentações impróprias da condição
de vida em que Deus o chamou à



santidade e ao apostolado.
«Naturalidade. – Que a vossa vida de
cavalheiros cristãos, de mulheres
cristãs –o vosso sal e a vossa luz–,
flua espontaneamente, sem
esquisitices nem pieguices; levai
sempre convosco o nosso espírito de
simplicidade»[10]. O cristão não tem
que procurar ser “igual aos outros”,
se os outros não agem bem; pelo
contrário, tem que comportar-se de
modo congruente com a sua fé “como
os seus iguais”[11] na vida profissional
e social, quer dizer, como qualquer
cidadão normal que quer ser um
cristão coerente.

É lógico que os que se relacionarem
com um cristão que busca a
santidade no seu trabalho, na sua
vida, notem o seu esforço por
cultivar as virtudes, advirtam que
pratica a fé –participando também
no culto público, sem escondê-lo–, e
recebam a influência do seu
apostolado, embora tudo isto



contraste visivelmente com o
ambiente que o rodeia. «E num
ambiente paganizado ou pagão,
quando esse ambiente chocar com a
minha vida, não parecerá postiça a
minha naturalidade?, perguntas-me.
E respondo-te: – Chocará, sem
dúvida, a tua vida com a deles. E esse
contraste, porque confirma com as
tuas obras a tua fé, é precisamente a
naturalidade que eu te peço»[12].

Fiéis correntes

Os membros do Opus Dei hão de
viver esta virtude como o que são,
fiéis correntes ou –mutatis mutandis,
sacerdotes seculares–, porque a
chamada ao Opus Dei não implica
uma mudança no estado e condição
de cada um, e não tem, neste sentido,
transcendência pública, na vida
social ou profissional. A sua entrega
a Deus exclui, pelo facto de ser do
Opus Dei (não em razão de seu cargo,
por exemplo, na sociedade civil –



medalhas de mérito, etc.,– ou na
militar), manifestações formais e
externas como uniformes ou
insígnias. «Deves vestir-te de acordo
com o tom da tua condição, do teu
ambiente, da tua família, do teu
trabalho..., como os teus colegas, mas
por Deus, com a preocupação de
oferecer uma imagem autêntica e
atrativa da verdadeira vida cristã.
Com naturalidade, sem
extravagâncias»[13]. O facto espiritual
e teológico da sua chamada a
santificar-se no mundo pede a
naturalidade: o que seria estranho
em qualquer outro fiel comum seria
igualmente estranho neles.

Daí o critério que S. Josemaria
indica: «Tens de viver, como os
outros que te rodeiam, com
naturalidade, mas
sobrenaturalizando cada instante do
teu dia»[14]. Os fiéis do Opus Dei,
explica em outro momento, vivem
«com naturalidade, como qualquer



cristão consciente, sem mentalidade
de seletos, fundidos na massa de seus
colegas, enquanto procuram detetar
a luz divina que reverbera nas
realidades mais vulgares»[15]. Cada
um viverá a naturalidade que lhe
corresponde, sem que o ter recebido
essa chamada se manifeste mediante
sinais artificiais que o diferenciem de
seus iguais. Jesus Cristo, sendo o
Verbo encarnado, a Segunda Pessoa
da Trindade, passou habitualmente
despercebido entre seus iguais
durante trinta anos. Como S.
Josemaria explicava, não há
necessidade de que os outros saibam
que somos almas entregues a Deus,
empenhados em imitar Cristo. Basta
que com a nossa conduta coerente e
sincera se sintam interpelados a
levar uma vida de trabalho e de
relações sociais mais de acordo com
a sua fé.

Direito à intimidade



Como a chamada ao Opus Dei não
implica qualquer mudança de
posição ou de status na sociedade, a
naturalidade, neste caso, leva
também a exigir, quando se
apresenta a ocasião, o respeito
devido à própria consciência e à
intimidade do lar cristão que é o
Opus Dei. Parafraseando S.
Josemaria, a intimidade da vida não
é algo para ir apregoando pela rua: a
simplicidade deve ir unida à
prudência. É lógico que existam
coisas da própria família de que não
se fala com estranhos, porque o que é
íntimo e querido para uns poderia
ser motivo de risos ou de troça para
outros. É uma norma de
comportamento ditada pelo senso
comum, como acontece –ou deveria
acontecer– em qualquer família de
qualquer sociedade: não se divulga a
intimidade da família; o contrário
tende para o exibicionismo.



Estas exigências da naturalidade
nada têm nada que ver com segredo.
«Discrição não é mistério nem
segredo. É, simplesmente,
naturalidade»[16]. Precisamente
porque os fiéis do Opus Dei
procuram fazer apostolado em seu
próprio ambiente, não ocultam a sua
vinculação à Obra. Nas suas relações
públicas não se apresentam como
fiéis da Prelatura, porque não é um
título que diga respeito a essas
relações, mas é normal que os seus
amigos e colegas a conheçam. A
norma de conduta de S. Josemaria é
clara: «O segredo repugna-me. Não
admito mais que o segredo da
Confissão e os que me são
estritamente ensinados pela teologia
moral, porque têm uma razão de
ser»[17].

Enfrenta energicamente as confusões
entre a naturalidade e o segredo.
Afirma que «a discreta reserva –
nunca segredo– que vos inculco, não



é senão o antídoto contra a
fanfarronice; é a defesa de uma
humildade que Deus quer que seja
também coletiva»[18]. Seria erróneo
interpretar como segredo a
naturalidade ou a humildade
coletiva. É fácil dispor de abundante
informação sobre o Opus Dei e sua
história, os nomes dos Diretores e os
domicílios e atividades das obras de
apostolado, etc., que aparecem na
internet[19] e em numerosas
publicações, como Romana, o Boletim
oficial da Prelatura[20].

O mesmo respeito à intimidade que
se tem o direito de pedir, deve ser
reservado às consciências dos outros.
Certamente, no apostolado é preciso
entrar na vida dos amigos –como
Cristo entrou na nossa–, mas sempre
com delicado respeito à sua
liberdade e guardando com lealdade
as suas confidências, como também
eles devem guardar as nossas.



O silêncio de ofício é um dever de
prudência natural e, em muitos
casos, de justiça, que não tem motivo
para diminuir a simplicidade no
relacionamento com as outras
pessoas.

* * *

Bibliografia básica

S. Josemaria, Caminho, n. 376-380;
Sulco, n. 554-566; Forja, n. 140 e 508; 
Entrevistas a S. Josemaria, n. 30;
Cristo que passa, n. 53 e 148; Amigos
de Deus, n. 89-91

Pedro Rodríguez, “Caminho” edição
comentada, Quadrante, São Paulo,
2014, comentários aos números 376,
379 e 641.

Ernst Burkhart - Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría. Estudio de Teología
espiritual, 3 vols., Rialp, Madrid 2010,
Vol. II, Cap. 6, apartados 3.2.2 e 3.2.4.



[1] Tertuliano, Apologeticum, c. 42,
1-3.

[2] Ep. Ad Diognetum, c. V, 1 ss.

[3] cf. Orígenes, Contra Celsum, 3, 55.

[4] Mt 5, 16.

[5] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 24.

[6] Ibid.

[7] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 376
ss.; Sulco, n. 555 ss.; Forja, n. 140, 508;
Entrevistas a S. Josemaria, n. 119; 
Cristo que passa, n. 53, 148; Amigos
de Deus, n. 89-90; etc. Nas obras
publicadas até 2002 fala mais de 40
vezes da naturalidade.

[8] S. Josemaria, em Ernst Burkhart -
Javier López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría. Estudio de Teología



espiritual, 3 vols., Rialp, Madrid 2010,
vol. II, cap. VI, apartado 3.2.2.

[9] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
121. Parece claro que, nestas
palavras, “normalidade” equivale a
“naturalidade”. Cf. também Caminho,
n. 840.

[10] S. Josemaria, Caminho, n. 379.

[11] cf. S. Josemaria, Cristo que Passa,
n. 21, 111-112; Amigos de Deus, n.
121.

[12] S. Josemaria, Caminho, n. 380.

[13] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
122.

[14] S. Josemaria, Forja, n. 508.

[15] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 119.

[16] S. Josemaria, Caminho, n. 641.
Neste ponto de Caminho e, em geral,
no ensinamento de S. Josemaria, a



discrição situa-se “na vida dos
cristãos comuns, de cidadãos iguais
aos outros, que se esforçam por
santificar o seu trabalho e por dar
testemunho inequívoco da sua fé
católica, mas sem ‘publicidade’ e
procurando viver secularmente uma
‘vida escondida com Cristo em
Deus’ (cf. Col 3, 3)” (Pedro Rodríguez,
“Caminho”. Edição comentada, São
Paulo, 2014, comentário ao ponto
641). Mais tarde, S. Josemaria decidiu
retirar a palavra “discrição” da sua
linguagem, para que não fosse mal
compreendida (cf. Ibid.).

[17] S. Josemaria, em Ernst Burkhart
- Javier López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría. Estudio de Teología
espiritual, 3 vols., Rialp, Madrid 2010,
vol. II, cap. VI, apartado 3.2.4.

[18] S. Josemaria, em Ernst Burkhart
- Javier López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San



Josemaría. Estudio de Teología
espiritual, 3 vols., Rialp, Madrid 2010,
vol. II, cap.VI, apartado 3.2.4.

[19] cf. www.opusdei.org e 
www.isje.org (Instituto Histórico S.
Josemaria Escrivá).

[20] Em Entrevistas a S. Josemaria, n.
30, o fundador do Opus Dei responde
aos que sugeriram que, com a
desculpa da humildade coletiva,
pretende encobrir segredos. Essa
calúnia –assim a qualifica– tem sua
origem na dificuldade que alguns
encontram para compreender que os
membros do Opus Dei são fiéis
correntes e que sua incorporação à
Prelatura não muda sua condição na
Igreja e na sociedade civil. Por isso
não se apresentam oficialmente com
o título de membros da Obra, nem
utilizam distintivos particulares, nem
a Obra publica dados e estatísticas
acerca de sua vida profissional,
familiar o social, dados de que, não

http://www.isje.org
http://www.isje.org


dispõe. Nisto não há segredo, apenas
adequação à realidade das coisas:
respeito ao que representa a
vinculação ao Opus Dei. No seu
próprio ambiente, com os colegas de
profissão ou no círculo familiar e de
amizades –quer dizer, onde pode ter
relevância para os demais o próprio
modo de viver coerentemente a fé
cristã–, os fiéis do Opus Dei
manifestam com naturalidade sua
vinculação à Prelatura (cf. também 
Entrevistas a S. Josemaria, n. 34 e 41).

Javier López

Foto: Pixabay

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/naturalidade/
(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/naturalidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/naturalidade/

	Naturalidade

