
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(18): «Não temais,
pequenino
rebanho».
Evangelizar numa
época de mudanças
(I)

É hora de mudar o olhar, de
passar da nostalgia à audácia,
de uma fé defensiva a uma fé
que propõe com confiança uma
visão do mundo e da vida.
Capítulo 18 da série “Combate,
proximidade, missão”.



24/10/2025

Um grupo de exploradores, gente
experimentada pelos seus anos no
deserto, avança por territórios nunca
antes vistos. Prosseguem entre
colinas e vales exuberantes;
encontram cachos de uvas que só
conseguem transportar dois a dois e
figos que fariam empalidecer
qualquer vendedor num mercado
oriental (cf. Nm 13, 17-24). Habita-os
o entusiasmo, quase a euforia, ao
contemplarem finalmente aquela
terra tão esperada: o verde, a vida, os
frutos imensos. O coração enche-se-
lhes de assombro; a esperança torna-
se concreta, tangível. Tocam, com a
ponta dos dedos, um mundo que
parece oferecer-lhes tudo o que
aguardaram durante anos. Mas,
juntamente com essa promessa,
mistura-se a ansiedade: aquela terra
terá de ser conquistada. E no ar



flutua um certo pressentimento de
hostilidade.

Exploradores num mundo de
gigantes

Ao longe vislumbram-se cidades
fortificadas. Mais de perto, os
exploradores descobrem habitantes
altos como carvalhos – verdadeiros
gigantes! Alguns esquecem a força de
Deus e espalham a cizânia do
pessimismo. De súbito, o povo
começa a sentir saudades do maná
do deserto... O entusiasmo
desvanece-se-lhes como o orvalho ao
primeiro raio de sol. O ambiente
torna-se tenso, entre os que querem
abandonar tudo e regressar ao Egito,
e os que ainda conservam o brilho
nos olhos e o espírito conquistador –
uns poucos loucos, diga-se a verdade.
A terra é bela, sim, mas a empresa
parece titânica, em todos os sentidos.
Cresce a consciência de não estarem
à altura; vacilam as seguranças que



julgavam possuir (cf. Nm 13, 27–14,
4). O coração divide-se entre a
confiança e a tentação da fuga, entre
o desejo de se aventurarem e o medo
de serem aniquilados. A alternativa é
clara: ou entrar em contacto, ou
entrincheirar-se no deserto para
sempre.

O povo permanecerá preso a esta
escolha durante décadas. O que
verdadeiramente os bloqueia é a
falta de confiança em Deus. Ainda
lhes ressoam aos ouvidos as palavras
dos exploradores: «Até lá vimos os
gigantes, filhos de Anac, da raça dos
gigantes; parecíamos gafanhotos
diante deles e eles assim nos
consideravam» (Nm 13, 33).
Paralisados pelo medo de um novo
desafio, quase todos acabarão por
envelhecer. Apenas a uns poucos
“loucos” – Caleb, da tribo de Judá, e
Josué, da tribo de Efraim – será
concedido sobreviver ao passar do
tempo. Não são os maiores nem os



mais audazes, mas sabem que a
vitória não depende das suas forças
nem da resistência das suas armas,
mas sim do Deus vivo que caminha
no meio deles.

Passados quarenta anos, após um
longo período de purificação dessa
esperança vacilante, o povo
encontra-se novamente às portas da
terra prometida. Ainda estão
presentes Caleb e Josué, o líder que
confiara em Deus e que conduzirá
esse povo renovado para além do
Jordão. Movem-nos as palavras que o
Senhor pronunciou pela boca de
Moisés: «“Escolhe a vida” (Dt 30, 19).
Com essas palavras fortes do
Deuteronómio, e os seus mil ecos no
Evangelho, o Senhor está a dizer a
cada um: olha que Eu te criei para
que vivas, para que sejas feliz… Vais
escolher-Me, vais escolher a Vida?
Isso foi o que descobriram e
escolheram os “pequeninos”: sabem
que toda a ânsia infinita de viver que



levam dentro de si tem a sua fonte e
o seu destino em Deus. E não querem
outra coisa. Entenderam que triunfar
na vida, realizar-se na vida, é deixar
que o amor de Deus os inunde, e
distribuí-lo a mãos-cheias»[1].

Contudo, há um aspeto fundamental
que os judeus reunidos em torno de
Josué ainda não conseguem
compreender. Falta-lhes a chave para
interpretar corretamente esta
entrada na terra prometida. Imersos
na sua própria história de exílio e de
libertação, não conseguem captar o
seu significado mais profundo. Ainda
não percebem o seu papel dentro da
grande história da salvação. Por
agora, estão voltados para a
conquista, para o confronto: sonham
com uma vitória esmagadora, uma
vitória que celebrarão em todo o
Livro de Josué. Trata-se de enfrentar
e vencer, de opor a própria força –
ainda que relativamente pequena – e
a própria cultura – que, na realidade,



é ainda muito limitada – às das
nações que têm diante de si. Trata-se
de realizar uma conquista militar e
cultural, empunhando as armas de
que dispõem.

Na verdade, o povo que entra com
Josué na terra prometida só com
grande dificuldade conseguirá abrir
caminho entre aquelas nações.
Embora se mantenha fiel às suas
raízes, aprenderá a tecer relações
com os outros povos. E, pouco a
pouco, começará a compreender que
o seu papel entre eles não é o de
domínio. A chave para interpretar
essa missão será dada pelo Senhor
através dos profetas: «Vou fazer de ti
luz das nações, para que a minha
salvação chegue até aos confins da
terra» (Is 49, 6). Estavam chamados a
iluminar! E, por isso, pouco
importava o seu número, pouco
importava a sua distinção ou o
património cultural de que
dispunham. Não seria problema



enfrentar terras desconhecidas ou
povos de gigantes. A luz que levavam
era a do Deus que quis habitar no
meio deles como «Príncipe da
Paz» (Is 9, 5). Iluminariam as nações
com a paz que o mundo não pode dar
(cf. Lc 10, 5-6; Jo 14, 27), «a paz de
Cristo Ressuscitado, uma paz
desarmada e uma paz desarmante,
que é humilde e perseverante»[2].

Entrar em contacto

Um «apóstolo moderno»[3] pode
também sentir-se como um desses
pequenos exploradores num mundo
de gigantes. Exploradores que
desejariam levar ao coração do
mundo a arca da aliança que há de
iluminar todas as nações. «Filhos da
luz, irmãos da luz: é isso que somos.
Portadores da única chama capaz de
iluminar os caminhos terrenos das
almas, do único fulgor em que nunca
poderão existir obscuridades,
penumbras ou sombras»[4].



Tal como o povo que acompanhava
Josué, também nós gostaríamos de
encontrar a confiança necessária
para passar do deserto a uma terra
partilhada com pessoas muito
diferentes. Porque é essa imersão
que nos permitirá tornar-nos luz
para os povos. Para o conseguir,
porém, é preciso dar primeiro o
grande passo que o povo no deserto
deixou por dar: é necessário decidir-
se a entrar em contacto. Nós, povo
eleito, mas plenamente conscientes
da nossa pequenez e insuficiência; e 
os outros, que são a verdadeira razão
pela qual o Senhor nos escolheu.
Esses outros que, por vezes, parecem
gigantes e podem dar a impressão de
ser tão diferentes, mas que, no fundo,
são como nós. Alguns deles ainda
não conhecem o Deus vivo e
verdadeiro, ou têm d'Ele uma
imagem errada. E precisam de nós,
porque, apesar de viverem numa
terra rica, muitas vezes têm grandes
dificuldades.



Em todo o caso, «não é verdade que
toda a gente de hoje – assim, em
geral ou em bloco – esteja fechada ou
permaneça indiferente ao que a fé
cristã ensina sobre o destino e o ser
do Homem. Não é certo que os
homens do nosso tempo se ocupem
só das coisas da Terra e se
desinteressem de olhar para o Céu.
Embora não faltem ideologias – e
pessoas para as sustentarem – que
estão fechadas, na nossa época não
há apenas atitudes rasteiras, mas
também altos ideais; não há apenas
cobardia, mas heroísmo, e ao lado
das desilusões permanecem grandes
aspirações. Há pessoas que sonham
com um mundo novo, mais justo e
mais humano, enquanto outras,
talvez dececionadas diante do
fracasso dos seus primeiros ideais, se
refugiam no egoísmo de buscarem a
sua própria tranquilidade ou de se
deixarem ficar mergulhadas no
erro»[5].



Como ir ao encontro delas? Como
decidir-se, não só a entrar em
contacto, mas a permanecer num
intercâmbio permanente com tantas
pessoas que encontramos ao longo
do caminho da vida? Em muitas
partes do mundo é evidente que os
cristãos nos tornámos um
«pequenino rebanho» (Lc 12, 32), tal
como o eram os nossos primeiros
irmãos na fé. É verdade que, de vez
em quando, lemos com alegria
notícias encorajadoras: por exemplo,
sobre o número crescente de
batismos de adultos em certos países,
ou sobre o aumento das vocações
sacerdotais noutros continentes;
também nos enche de segurança ver
tantos jovens a celebrar o jubileu
junto do Papa. Tudo isto nos alegra,
mas não elimina o facto de que, em
alguns lugares, continuamos a ser
uma minoria, por vezes silenciada
por uma cultura que frequentemente
não compreende a fé cristã. As
gerações mudam, e a transmissão da



fé torna-se mais difícil. Compreende-
se o desconcerto de muitos pais e
mães que, apesar dos seus esforços,
não conseguiram transmitir a vida
cristã aos filhos. Muitas vezes
tentaram fazê-lo seguindo o exemplo
do que viram os seus próprios pais
fazer. No entanto, desta vez a
transmissão não resultou. Alguma
coisa correu mal. Entre outros
fatores na origem desse fenómeno,
um deles é que o contexto mudou
radicalmente e exige algo de
diferente.

Bento XVI explicava como,
«enquanto, no passado, era possível
reconhecer um tecido cultural
unitário, amplamente compartilhado
no seu apelo aos conteúdos da fé e
aos valores por ela inspirados, hoje
parece que já não é assim em
grandes setores da sociedade devido
a uma profunda crise de fé que
atingiu muitas pessoas»[6]. Já anos
antes, o venerável Fulton Sheen o



tinha anunciado com grande lucidez,
perante um público atónito:
«Estamos no fim da cristandade. Não
do cristianismo, não da Igreja, mas
da cristandade. Ora, que se entende
por cristandade? A cristandade é a
vida económica, política e social
inspirada nos princípios cristãos. Isso
está a chegar ao fim, vimo-lo
morrer». Contudo, acrescentava:
«Estes são dias grandes e
maravilhosos para estar vivo (...).
Não se trata de um panorama
sombrio; é simplesmente uma
fotografia da Igreja no meio de uma
oposição crescente por parte do
mundo. Portanto, vivam as vossas
vidas com plena consciência desta
hora de prova e apoiem-se no
coração de Cristo»[7].

Uma fé que procura mil
modos de se anunciar

E então? Então é hora de mudar o
olhar, de passar da nostalgia à



audácia, de uma fé defensiva a uma
fé que propõe com confiança uma
visão do mundo e da vida. Diante
deste mundo tão promissor, mas
aparentemente povoado de gigantes
– tecnológicos, financeiros, culturais,
mediáticos –, somos chamados a
confiar em Deus e a tomar uma
decisão. Podemos idealizar com
nostalgia os “bons velhos tempos”: é
tão fácil pensar, a partir do presente,
que antes tudo era mais simples… No
entanto, para além de que isso nem
sempre foi assim, nem em todo o
lado, esse olhar bloqueia o apóstolo,
que permanece a observar com
apreensão este mundo pós-cristão,
esperando que melhore por si só. A
confiança em Deus, pelo contrário,
leva-nos a olhar para diante e a
enfrentar, com assombro juvenil, um
mundo que tem, por vezes, muito
mais de pré-cristão, porque precisa
de descobrir, quase de novo, a
novidade de Cristo.



«Quem é essa que desponta como a
aurora, bela como a Lua, fulgurante
como o Sol?» (Ct 6, 10). Neste trecho
bíblico, São Gregório Magno
reconhece a Igreja como o
verdadeiro amanhecer do mundo,
ainda em caminho até ao fim dos
tempos. O novo dia não está atrás,
mas diante de nós: «Os que nesta
vida seguimos a verdade somos como
a aurora, porque em parte já agimos
segundo a luz, mas em parte
conservamos ainda vestígios de
trevas (...). A santa Igreja dos eleitos
será pleno dia quando já não tiver
mistura alguma com a sombra do
pecado»[8].

Este olhar – que não é apenas uma
bela perspetiva – permite-nos
encher-nos de esperança e aceitar o
desafio que São João Paulo II já nos
lançara quando começou a falar de
uma «nova evangelização»[9]: uma
ação apostólica renovada que exige
cada vez mais iniciativa e



criatividade pessoal. Se é verdade
que hoje a Igreja já não pode contar
com o vento favorável da cultura
dominante, do “espírito do tempo”,
continua, porém, a ter um vento
muito mais poderoso: o Espírito da
Verdade, que também nesta nova era
de missão apostólica nos há de
ensinar e recordar tudo (cf. Jo 14, 26),
para que possamos levar a toda a
parte a vitalidade renovadora do
Evangelho.

Hoje podemos reconhecer de novo
na nossa própria pele – pela nossa
fragilidade, tanto numérica como
pessoal – aquela experiência de São
Paulo: «Trazemos, porém, este
tesouro em vasos de barro» (2Cor 4,
7). E talvez precisamente agora, neste
tempo que nos põe à prova, Deus nos
convide a uma atitude mais
missionária, criativa e pessoal, como
a dos apóstolos e dos primeiros
discípulos. Com uma fé que não se
limita a defender-se, mas que



procura mil modos de se anunciar.
«Incitados pela força da esperança,
(…) redescobriremos o mundo com
uma perspetiva jubilosa, porque saiu
formoso e limpo das mãos de Deus, e
restituir-lho-emos assim belo»[10].

* * *

«Não temais, pequenino rebanho,
porque aprouve ao vosso Pai dar-vos
o Reino» (Lc 12, 32). Assim
confortava Jesus o pequeno grupo de
discípulos desorientados e cheios de
dúvidas que O rodeava. E hoje
repete-no-lo. Quando a fé está viva,
torna-se contagiosa. E é
precisamente essa vitalidade que a
torna duradoura. Os primeiros
cristãos não tinham poder, nem
estruturas, nem grandes números.
Contudo, um a um, com o fogo de
Cristo que traziam no coração[11],
transformaram o coração de muitos.
Os cristãos de hoje somos chamados
a viver de novo a parábola de Jesus



que tão bem descreve a Igreja das
primeiras gerações: o fermento é
pouco, mas leveda toda a massa (cf.
Mt 13, 33).

[1] «Combate, proximidade, missão
(1): Escolhe a vida», opusdei.org.

[2] Leão XIV, primeira saudação do
Santo Padre Leão XIV, 08/05/2025.

[3] São Josemaria, Caminho, n. 335.

[4] São Josemaria, Carta 6, n. 3.

[5] São Josemaria, Cristo que passa, n.
132; cf. também Fernando Ocáriz, 
Carta pastoral, 14/02/2017, n. 1.

[6] Bento XVI, Porta fidei, n. 2.

[7] Fulton Sheen, citado em De la
cristiandad a la misión apostólica,
Universidade de Mary, Rialp, Madrid,
2025, p. 30.



[8] São Gregório Magno, Tratados
morais sobre Job 29, 2-4 (PL 76,
478-480).

[9] São João Paulo II utilizou pela
primeira vez esta expressão numa
homilia na Polónia, a 09/06/1979, e
retomou-a de modo mais
programático no Haiti, a 09/03/1983;
nessa ocasião falou de «uma
evangelização nova. Nova no ardor,
nos métodos, na expressão». Cf.
também Christifideles laici, n. 34-35; 
Redemptoris Missio, n. 33-34; e Novo
millennio ineunte, n. 40.

[10] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 219.

[11] cf. São Josemaria, Caminho, n. 1.

Lorenzo De Vittori



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/nao-temais-

pequenino-rebanho-evangelizar-numa-
epoca-de-mudancas-i/ (06/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-temais-pequenino-rebanho-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-temais-pequenino-rebanho-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-temais-pequenino-rebanho-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-temais-pequenino-rebanho-evangelizar-numa-epoca-de-mudancas-i/

	Combate, proximidade, missão (18): «Não temais, pequenino rebanho». Evangelizar numa época de mudanças (I)
	Exploradores num mundo de gigantes
	Entrar em contacto
	Uma fé que procura mil modos de se anunciar


