
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(5): «Não te deixarei
partir, enquanto não
me abençoares». A
oração
contemplativa

Quinto artigo da série
“Combate, proximidade,
missão”. Entrar em caminhos
de contemplação significa
tomar consciência de que
precisamos de Deus, de que
precisamos de “lutar” com Ele.
E pedir-Lhe, uma e outra vez, a



sua bênção: não Te deixo partir,
enquanto não me abençoares.

22/08/2024

Numa noite de Natal, enquanto
celebrava a Santa Missa e tinha nas
suas mãos a hóstia consagrada, São
João Maria Vianney emocionou-se.
Sorria, chorava, prolongava esses
momentos sem tirar os olhos de
Jesus. «Parecia que Lhe falava;
depois, as lágrimas voltavam e, de
novo, o sorriso», conta o Irmão
Atanásio, que o observava com
atenção. No final da celebração,
perguntou-lhe o que tinha acontecido
nesses momentos. O Cura d’Ars
respondeu com simplicidade: «Tinha-
me ocorrido uma ideia curiosa. Dizia
a Nosso Senhor: “Se eu soubesse que
ia ter a desgraça de não Te ver
durante toda a eternidade, agora,



que Te tenho nas minhas mãos, não
Te largaria”»[1].

«Encontrei aquele que o meu coração
ama. Abracei-o e não o largarei»,
como diz a esposa do Cântico dos
Cânticos (Ct 3, 4). São ecos das
súplicas que Jacob dirigia ao
desconhecido com quem tinha lutado
toda a noite, enquanto se preparava
para se encontrar com o seu irmão
Esaú. «Ficou para trás sozinho. Então
um homem lutou com ele até ao
romper da aurora e, ao ver que não
podia dominá-lo, atingiu-lhe a
articulação da coxa, de modo que o
tendão da coxa de Jacob se deslocou,
enquanto lutava com ele. O homem
disse-lhe: “Deixa-me ir, que já raiou a
aurora”. Mas Jacob respondeu-lhe:
“Não te deixarei, enquanto não me
abençoares”. O homem perguntou-
lhe: “Qual é o teu nome?”». O
patriarca responde desarmado:
«Jacob». E a personagem misteriosa:
«Já não te chamarás Jacob, mas



Israel, porque lutaste com Deus e
com os homens e saíste vencedor».
Jacob, dando-se conta da sua
vulnerabilidade – porque disse o seu
nome, mas não sabe o do seu
opositor – pede ainda: «Rogo-te que
me reveles o teu nome». E responde
Deus: «“Porque queres saber o meu
nome?”. E abençoou-o. Jacob deu
àquele lugar o nome de Penuel,
‘porque – disse ele – vi a Deus face a
face e a minha vida foi salva’. Já
nascia o sol, quando Jacob
atravessou Penuel; e manquejava de
uma coxa» (Gn 32, 25-32).

Diz-me alguma coisa, Jesus, diz-me
alguma coisa

Cada vez que nos recolhemos para
fazer um tempo de oração, e
concretamente de oração
contemplativa, entramos numa
espécie de combate: «um corpo a
corpo simbólico não com um Deus
adversário, inimigo, mas com o



Senhor que abençoa, que permanece
sempre misterioso, que parece
inalcançável. Por isso, o autor
sagrado utiliza o símbolo da luta, que
implica força de espírito,
perseverança e tenacidade para
alcançar aquilo que se deseja»[2]. A
oração contemplativa é «o olhar da
fé, fixado em Jesus»[3]; um olhar que
O procura, que não cessa de o fazer,
que não O larga até que nos abençoe,
isto é, até que ilumine, com a luz do
seu olhar, «os olhos do nosso
coração»[4].

Que procuramos no seu olhar? Os
traços do seu rosto, os seus
sentimentos, a sua paz, o fogo do seu
coração. E, se nesses momentos de
serenidade não nos é concedido o
encontro que desejamos, estamos
prontos a perseverar até que isso
aconteça. «Não se faz contemplação
quando se tem tempo; ao invés,
arranja-se tempo para estar com o
Senhor, com a firme determinação



de não Lho retirar»[5]. A
contemplação é «um dom, uma graça,
que só pode ser acolhida na
humildade e na pobreza»[6].
Precisamente por isso, Deus precisa
da nossa perseverança, precisa que
Lhe digamos: aqui Te tenho e aqui
me tens... Não saio daqui, não vou a
lado nenhum. «Diz-me alguma coisa,
Jesus, diz-me alguma coisa», como
São Josemaria repetia por vezes na
sua oração[7].

Personalizar

A misteriosa personagem que lutou
com Jacob não tinha sido convocada.
Apresentou-se por sua própria
iniciativa. E assim continua a ser
agora: é Deus que vem ao nosso
encontro, porque «tem sede de que o
homem tenha sede d’Ele»[8]. É
surpreendente, mas esta sede «brota
das profundezas de Deus»[9]: é tão
grande e misteriosa como o amor



que O levou a criar cada um e cada
uma de nós.

Da nossa parte, temos simplesmente
de nos pôr a pé firme diante d’Ele. O
lugar do encontro não é apenas o
âmbito dos afetos, nem sequer a
imaginação ou a razão, mas o
coração, «no mais profundo das
nossas tendências psíquicas»[10].
Trata-se de estar lá, de estar na sua
presença, de permanecer no seu
amor (cf. Jo 15, 9). Não embarcámos
numa simples operação psicológica,
nem num mero esforço de
concentração para alcançar um vazio
mental: não estamos a lutar contra o
ar... A nossa contemplação tem a
estrutura da fé cristã: é «um diálogo
pessoal, íntimo e profundo entre o
homem e Deus»[11].

Não vamos, pois, lutar contra os
visitantes inoportunos que chegam
precisamente nesse momento. Em
vez de tentar afugentá-los, o melhor



método é, pura e simplesmente,
ignorá-los. A sós com Cristo, tomando
consciência de que Ele está
totalmente voltado para mim e
convidando-me a que também eu
esteja totalmente disponível para Ele.
Para o nosso opositor, não há
minutos em branco; não tira os olhos
de nós nem por um instante. Nós,
sim, podemos afastar-nos, dar meia
volta e abandoná-l’O. Mas
perderíamos a sua bênção.

Jacob não tira os olhos d’Aquele com
quem luta. Tem de se manter atento,
sem desviar o contacto visual, sem
perder a direção do seu coração.
Olhar para o ecrã do telemóvel? Não;
cortar-se-ia o âmbito do contacto
interior. As distrações que vemos
chegar, como tantas vezes acontece
com todo o tipo de questões
organizacionais, ou a curiosidade
pelo que se passa à nossa volta? Não.
E também não os pensamentos
centrados em se estar à altura ou ser



capaz, que podem ser um retorno
subtil sobre nós próprios. Toda a
nossa vida está centrada em Alguém,
na «Pessoa de Jesus Cristo, a quem
desejamos conhecer, com quem
queremos ganhar intimidade e
desejamos amar»; e pô-l’O «no centro
da nossa vida significa meter-se mais
na oração contemplativa»[12]. A
exigência é radical e cada vez mais
abrangente. Deus abençoa quem luta
pelo dom da contemplação,
antecipação do dom da vida eterna,
que já desde agora começamos a
saborear. «A oração, que começou
com essa ingenuidade pueril,
desenvolve-se agora em canal largo,
manso e seguro, porque acompanha
a nossa amizade com Aquele que
afirmou: “Eu sou o caminho”»[13].

«A contemplação procura “Aquele
que o meu coração ama” (Ct 1, 7) que
é Jesus»[14]. Alguém como eu, a quem
posso tratar ao meu nível, porque Ele
mesmo me chamou amigo (cf. Jo 15,



15). A oração contemplativa não o
será verdadeiramente enquanto não
houver personalização. «Para nos
aproximarmos de Deus, temos de
empreender o caminho certo, que é a
Humanidade Santíssima de
Cristo»[15]. Jesus é a ponte que,
através do corpóreo, nos leva ao
divino. Essa «luta» corpo a corpo
pressupõe um encontro de olhares,
de sorrisos, de rostos e, sobretudo, de
corações. Trata-se de nos
apropriarmos do sentir do coração
de Jesus, de aprender «o
“conhecimento íntimo do Senhor”
para mais O amar e seguir»[16]. Como
é que Ele se sente hoje comigo?
Encontra harmonia, sintonia?
Advirto e assumo as Suas alegrias e
as Suas penas?

Na escuridão e nas provações

O combate trava-se de noite. É na
noite que se move a fé: não temos
outro meio para o encontro face a



face. A nossa busca verifica-se na
obscuridade, «na fé pura, esta fé que
nos faz nascer d’Ele e viver n’Ele»[17].
Nem o sentimento – se vem, bem-
vindo; se vai, bem-ido –, nem sequer
a razão pura, porque não estamos a
fazer acrobacias mentais. O que
acendemos é a fé numa pessoa viva
que deseja o encontro. Na fé, não
temos o imediatismo dos sentidos
nem a clareza dos silogismos;
caminhamos na penumbra até que
chegue o momento da visão. Mas a
obscuridade da fé permite-nos ver
mais longe. De dia, o nosso olhar
alcança algumas dezenas de
quilómetros: detém-se no azul da
atmosfera. Mas de noite vemos as
estrelas, a milhões de anos-luz de
distância. A fé descobre-nos mundos
novos.

O combate contemplativo pressupõe
também enfrentar o desânimo, a
secura, o cansaço da fé, inclusive a
tristeza de não nos entregarmos



totalmente ao Senhor porque temos
muitos bens (cf. Mc 10, 22); ou uma
rebeldia interior contra a lógica de
Deus, que às vezes nos parecerá tão
diferente da nossa; ou mesmo a
sugestão de que aquilo não é para
nós, que não temos essa
sensibilidade... Não estarei a
cavalgar numa fantasia? Aonde
vamos com isto? Não será uma
abordagem demasiado mística?
Neste momento, Jacob poderia ter
deixado de lutar. De facto, não terá
tido as suas hesitações enquanto
lutava? Certamente que sim, mas
continuou. É preciso ir em frente
com determinação e com alma de
criança, sabendo que andamos por
um caminho de amor, um caminho
de confiança e de abandono.

Se a oração de meditação considera
os meios, a contemplação considera o
fim. Estamos com quem queríamos
estar. Não consideramos agora as
virtudes, nem os propósitos, nem as



lutas... De tudo isso tratamos na
meditação. O nosso tempo, o vazio do
nosso tempo, é agora preenchido
com a sua simples presença. Acende-
se a esperança, o entusiasmo, a
antecipação do céu. A medida do
nosso céu será a medida do nosso
desejo: a sede de Deus, a «ânsia de
compreender as suas lágrimas, de
ver o seu sorriso, o seu rosto...»[18]. E
é com este desejo, cheio de paz, que
percorremos a vida quando
entramos nos caminhos da
contemplação: «Vivemos então como
cativos, como prisioneiros. Enquanto
realizamos com a maior perfeição
possível, dentro dos nossos erros e
limitações, as tarefas próprias da
nossa condição e do nosso ofício, a
alma anseia escapar-se. Vai até Deus
como o ferro atraído pela força do
íman»[19].

Jacob teve de caminhar longas
jornadas até ao lugar onde Deus o
encontraria. Aí não tinha



acompanhantes: diz-nos a Bíblia que
este episódio ocorre quando ele ficou
sozinho. Também não tinha
bagagem: acabara de passar tudo o
que tinha para a outra margem (cf.
Gn 32, 24-25). E é necessária «a
noite», no sentido em que o
intercâmbio pede recolhimento.
Nesse momento, Jacob «já não
domina a situação, a sua astúcia não
serve para nada, já não é o estratega
nem o homem calculista (...). Pela
primeira vez, Jacob nada mais tem a
apresentar a Deus a não ser a sua
fragilidade e impotência, também os
seus pecados»[20]. Deus vem procurá-
lo quando ele está sem defesas e livre
de outras coisas que o distraiam.
Porque, para contemplar,
necessitamos da liberdade e da
abertura do coração: nada mais que
a perceção da nossa pequenez e o
desejo do encontro. Aquele por quem
esperamos não Se apresentará se
tivermos o coração ocupado.



Nenhuma das nossas ânsias deve ser
maior que a de estar com Ele.

Não te deixarei partir, enquanto
não me abençoares

«Abençoa-me». O patriarca não se
contenta com menos. Tem o seu
Senhor agarrado, cativo. Mas, em
que consiste essa bênção? Jacob tem
a alegria de ver Deus, e a sua alegria
aumenta quando se apercebe de que,
apesar de O ter visto, continua com
vida. A bênção é a contemplação do
rosto de Deus, que nos enche da Sua
paz, da Sua alegria, da Sua
misericórdia. Não poderemos
consegui-lo por um ato da nossa
vontade, mas abrindo o nosso
coração aos dons do Espírito Santo.
«Toda a nossa vida é como esta longa
noite de luta e de oração, que deve
ser consumida no desejo e na busca
de uma bênção de Deus, a qual não
pode ser arrebatada nem vencida
contando apenas com as nossas



forças, mas deve ser recebida d’Ele
com humildade, como dom gratuito
que permite, finalmente, reconhecer
o rosto do Senhor»[21].

Temos de esperar, pois,
pacientemente. Jacob teve de esperar
toda a noite até ao amanhecer. Não
fugiu, não desistiu. A bênção ser-nos-
á dada se a pedirmos uma e outra
vez. Fazemos a nossa parte,
buscando o silêncio, o recolhimento,
a liberdade do coração... Cabe a Deus
conceder os dons contemplativos:
ciência, entendimento, sabedoria.
Nós somos incapazes de nos
exercitar neles... São atitudes 
recetivas que Ele dá quando quer.
Temos de os pedir e esperá-los com
humildade. O Senhor dar-no-los-á
pouco a pouco, ou porventura de
uma só vez. E quando recebermos
essa bênção, seja a tragos ou a jorros,
prosseguiremos o nosso caminho
com os olhos postos na distância,
porque essa bênção não é passageira,



mas permanente. O patriarca pôs-se
a caminho e... para onde foi? Isso é o
menos importante. O importante é
que já leva impresso na sua alma o
rosto do seu Senhor. «Aquela bênção
que o patriarca tinha pedido no
início da luta é-lhe agora concedida.
E não é a bênção obtida por meio de
artifícios, mas a bênção concedida
gratuitamente por Deus, que Jacob
pode receber porque, estando
sozinho, sem proteção, sem astúcias
nem enganos, se entrega inerme,
aceita a rendição e confessa a
verdade sobre si mesmo»[22].

«Vi Deus face a face e a minha vida
foi salva», diz Jacob a si próprio. Ao
longo desta estranha luta, foi
conseguindo conhecer Quem tinha
diante de si. Ao longo da nossa vida,
com a nossa oração, vamos
conseguindo conhecer Deus,
compreendê-l’O ou, pelo menos,
aceitar os Seus modos de atuar,
mesmo sem os compreendermos.



Gostaríamos de saber o seu nome:
«Quem és Tu?». Gostaríamos de O
ver. E Deus mostra-Se, mas esconde-
Se, para que continuemos a procurá-
l’O: para que vivamos d’Ele, para que
vivamos dessa procura…

O desfecho deste relato misterioso é
paradoxal, como o é quase sempre a
nossa fé. Deus abençoa Jacob e
felicita-o pela sua vitória, mas, afinal,
deslocou-lhe o fémur. O patriarca
combateu o bom combate, enfrentou
o misterioso adversário sem vacilar.
Mas, a partir de agora, caminhará
coxeando: será uma espécie de
condecoração que lhe recordará a
batalha. «E é este Jacob que recebe a
bênção de Deus, com a qual entra a
coxear na Terra Prometida:
vulnerável e vulnerado, mas com um
coração novo»[23]. Também nós
sairemos feridos e renovados da
batalha: as nossas seguranças
terrenas serão deslocadas e seremos
guiados pela marca de Deus. Ele



abençoou-nos e continuará a
abençoar-nos, mas torna-nos
profundamente conscientes de que a
nossa verdadeira segurança está
n’Ele. E quanto mais rezamos, mais
nos apercebemos de que precisamos
d’Ele, de que precisamos de «lutar»
com Ele. E mais Lhe pediremos a sua
bênção: não Te deixarei, enquanto
não me abençoares.

[1] Francis Trochu, O Cura d’Ars, Ed.
Cultor de Livos, S. Paulo (Brasil).

[2] Bento XVI, Audiência, 25/05/2011.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
2715.

[4] Ibid.

[5] Ibid., n. 2710.

[6] Ibid., n. 2713.



[7] cf. Apontamentos íntimos,
12/12/1935, citado em Andrés
Vázquez de Prada, Josemaria Escrivá
(vol. I), Ed. Verbo, Lisboa 2002, p.
527.

[8] Santo Agostinho, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4;
citado em Catecismo da Igreja
Católica, n. 2560.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
2560.

[10] Ibid., n. 2563.

[11] Dicastério para a Doutrina da Fé,
Carta Orationis formas sobre alguns
aspetos da meditação cristã,
15/10/1989, n. 3.

[12] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 306.



[14] Catecismo da Igreja Católica, n.
2709.

[15] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 299.

[16] Catecismo da Igreja Católica, n.
2715.

[17] Ibid., n. 2709.

[18] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 310.

[19] Ibid., n. 296.

[20] Francisco, Audiência, 10/06/2020.

[21] Bento XVI, Audiência,
25/05/2011.

[22] Ibid.

[23] Francisco, Audiência, 10/06/2020.

Ricardo Sada



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/nao-te-
deixarei-partir-enquanto-nao-me-

abencoares-a-oracao-contemplativa/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-te-deixarei-partir-enquanto-nao-me-abencoares-a-oracao-contemplativa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-te-deixarei-partir-enquanto-nao-me-abencoares-a-oracao-contemplativa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-te-deixarei-partir-enquanto-nao-me-abencoares-a-oracao-contemplativa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-te-deixarei-partir-enquanto-nao-me-abencoares-a-oracao-contemplativa/

	Combate, proximidade, missão (5): «Não te deixarei partir, enquanto não me abençoares». A oração contemplativa

