
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(4): «Não ofendais o
Espírito Santo». A
tibieza

A tibieza é uma doença do
coração, pela qual não
gostamos das coisas de Deus e
chegamos inclusive a
convencer-nos que a vida, a
verdadeira vida, está noutro
lugar.

08/07/2024



É uma das primeiras e mais célebres
teofanias que encontramos na Bíblia.
O anjo do Senhor aparece a Moisés
no monte Horeb como uma grande
chama de fogo no meio de uma
sarça. «Moisés olhou e viu, e eis que
a sarça ardia no fogo mas não era
devorada. Moisés disse: “Vou
adentrar-me para ver esta grande
visão: por que razão não se consome
a sarça”» (Ex 3, 2-3). Deus é Amor,
uma chama de amor sempre nova,
que não se esgota com o passar do
tempo, para deixar atrás de si
somente um pauzinho fumegante. O
seu amor arde eternamente, dando
calor e luz a quem se deixa abraçar
por ele. Por isso, Deus disse a Moisés:
«Eu sou aquele que sou» (Ex 3, 14).
Ele é Amor, um amor fiel, e sempre
vivo. E, ao criar-nos à sua imagem
(cf. Gn 1, 27), destinou-nos a um
amor como este: o nosso coração não
é capaz de viver com menos. O nosso
amor só pode ser um amor ardente,



que se renova e cresce com o
decorrer do tempo.

Talvez alguma vez tenhamos tido a
experiência de regressar a uma casa
onde tínhamos vivido há algum
tempo: um lugar onde tínhamos
amado, onde tínhamos dado e
recebido carinho. Agora encontramo-
la vazia e abandonada, talvez até em
ruínas. Atravessa-nos no coração um
lancinante sentimento de nostalgia,
ao pensar como fomos felizes ali.
Algo assim acontece quando os
nossos amores arrefecem e se
apagam. Dão pena. Um amor cheio
de calor, que continha uma promessa
eterna de alegria, um amor que era
tudo…, e que, no entanto, se
converteu em cinzas. Que pena!
Expressava-o bem um famoso
escritor: «Que terrível é quando uma
pessoa diz: “amo-te” e da outra parte
a pessoa grita: “O quê?”»[1]. A tibieza
é assim, um amor muito bonito na
sua origem, um amor que antes



alegrava o coração e enchia de luz a
nossa vida, mas que se foi
consumindo até quase se apagar: um
amor que não resistiu ao passar do
tempo.

Uma morte em câmara lenta

Para arrefecer, é necessário ter
estado antes aceso, enamorado. Por
isso a tibieza não é um risco para
quem acaba de entregar o coração: o
seu amor é ainda demasiado
elementar, demasiado ingénuo. A
tibieza é pelo contrário um perigo
real para qualquer amor que está há
algum tempo aceso. Não consiste
numa morte repentina, mas numa
doença que avança quase
impercetivelmente: uma morte em
câmara lenta, como a chamada
«morte branca» dos alpinistas,
mistura fatídica de frio e cansaço, na
qual o corpo perde paulatinamente a
sua reatividade e acaba por se
entregar a um sono doce mas letal.



A reflexão sobre a tibieza surge
desde muito cedo na história da
Igreja. Nos séculos III e IV, Orígenes e
Evágrio Pôntico falavam da acédia,
um estado de desânimo e de preguiça
da alma que não se apresenta nas
primeiras horas do dia que é a vida,
mas quando o sol já percorreu um
bom troço e brilha alto no céu. Por
isso, inspirando-se no salmo 91,
falavam do «demónio do meio-dia»[2]

.

Acédia (akedia) significa,
literalmente, descuido, desleixo.
Apesar de com o tempo alguns
autores a distinguirem da tibieza
(tepiditas), ambos os termos definem
o mesmo panorama espiritual: um
«arrefecimento da caridade, que se
converte em abandono e preguiça»[3],
um desleixo que põe em risco a
entrega, porque «ipsa caritas vacare
non potest; o amor não pode estar
ocioso»[4], não pode ir de férias.

O beato Álvaro escreveu uma vez
umas linhas especialmente enérgicas



sobre o perigoso avanço da tibieza:
«Com um olhar apagado para o bem
e outro mais penetrante para o que
lisonjeia o próprio eu, a vontade tíbia
acumula na alma resíduos e
podridão de egoísmo e de soberba
que, ao sedimentar, produzem um
progressivo sabor carnal em todo o
comportamento. Se não se combater
esse mal, ganham força, cada vez
com mais volume, os anseios mais
infelizes, manchados por esses
sedimentos de tibieza: e surge o
desejo de compensações; a
irritabilidade perante a mais
pequena exigência ou sacrifício; as
queixas por motivos banais; a
conversa insubstancial ou muito
centrada em si mesmo (...).
Aparecem as faltas de mortificação e
de sobriedade; despertam-se os
sentidos com ataques violentos,
diminui a caridade, e perde-se a
vibração apostólica para falar de
Deus com garra»[5].



É o itinerário da tibieza. Pouco a
pouco vai entrando na alma uma
tristeza que ensombrece tudo: o que
antes nos enchia o coração já não nos
diz nada, e começamos a pensar de
forma mundana. A tibieza produz
uma distorção dos sentidos da alma,
pela qual as coisas de Deus nos
aborrecem; e chegamos inclusive a
convencer-nos de que a vida, a
verdadeira vida, está noutro lado.
Com a sua própria experiência,
escrevia Santo Agostinho: «não
surpreende que para o paladar
doente seja uma tortura até mesmo o
pão, que é bom para o saudável, e
que para os olhos doentes seja odiosa
a luz, que para os puros é
agradável»[6].

Como se chega a esse estado? Como é
que um amor vibrante pode
arrefecer assim? Poder-se-ia dizer
que na sua origem existe um
desencanto com a vida, talvez devido
a certas deceções e dificuldades,



pelas quais se perdeu a ingenuidade
e o fervor dos primeiros passos. Esse
ponto de mudança pode passar
relativamente despercebido, mas
plasma-se na alma. Começamos a
reduzir o tempo para Deus, porque o
plano de vida é visto como uma
acumulação de obrigações; deixamos
de sonhar e de nos esforçarmos pela
missão apostólica, talvez devido à
hostilidade do ambiente, ou pelo
desânimo ao ver poucos frutos.
«Todos sabemos, por experiência,
que às vezes uma tarefa não nos dá
as satisfações que desejaríamos, os
frutos são escassos e as mudanças
são lentas, e vem-nos a tentação de se
dar por cansado. Todavia, não é a
mesma coisa quando alguém, por
cansaço, baixa momentaneamente os
braços e quando os baixa
definitivamente dominado por um
descontentamento crónico, por uma
acédia que lhe mirra a alma»[7]. Esse
tipo de descontentamento faz com
que, pouco a pouco, o coração



arrefeça «pelo abandono, pela apatia,
pela relutância na hora de examinar
diariamente a própria conduta: hoje
deixamos isto; amanhã, não damos
importância àquilo, omitimos sem
motivo uma mortificação, escapa-se-
nos uma falta de sinceridade..., e
vamo-nos habituando a essas coisas
que desagradam a Deus, sem as
converter, mediante o exame, em
matéria de luta. Assim se empreende
o caminho que conduz à tibieza, não
o esqueceis. Pelas fissuras desse
exame negligente entra o frio que
acaba por gelar a alma»[8].

Deus chama à porta do nosso
coração

Nos primeiros compassos do
Apocalipse há umas frases muito
célebres, que podem surpreender
pela sua dureza: «Conheço as tuas
obras: não és frio nem quente. Quem
dera que fosses frio ou quente. Mas
porque és morno – e não és frio nem



quente – estou prestes a vomitar-te
da minha boca» (Ap 3, 15-16). As
frases seguintes, talvez menos
conhecidas, ajudam a entender o que
Deus quer dizer com essas palavras
duras. «Pois dizes: “Sou rico!
Enriqueci e não preciso de nada”; e,
no entanto, tu não sabes que és
infeliz e miserável, pobre, cego e
nu» (3, 17-18). A acumulação de
qualificativos, que poderia dar a
impressão de uma crueldade para
com o tíbio, permite-nos na realidade
olhar para o coração de Deus. O
Senhor fala-lhe com firmeza para o
ajudar a compreender a sua situação,
tão parecida à daquele homem da
parábola do Evangelho que, depois
de uma boa colheita, dizia: «Alma,
tens muitos bens em depósito para
muitos anos: descansa, come, bebe e
regala-te» (Lc 12, 19). O seu erro é
que acumula para si em vez de ser
«rico diante de Deus» (12, 21). Não
percebe que está virado sobre si



mesmo, e que assim vai direto à
ruína.

Às palavras duras do Apocalipse
sucedem-se outras cheias de cuidado
paternal, que mostram como Deus
não só não desespera de nós, como
faz todos os possíveis para nos
mudar o coração: «Aconselho-te a
que de mim compres ouro refinado
pelo fogo para que possas ser rico,
vestes brancas para que te vistas e
não se manifeste a vergonha da tua
nudez, e colírio para ungires os teus
olhos e assim poderes ver. Eu
repreendo e educo aqueles de quem
sou amigo: sê, pois, zeloso e converte-
te. Eis que Eu estou à porta e bato: se
alguém ouvir a minha voz e abrir a
porta, entrarei em sua casa e cearei
com ele, e ele comigo» (Ap 3, 18-20).
O Senhor quer tirar-nos desse estado
lamentável; chama à porta da nossa
alma, porque quer que voltemos à
intimidade com ele… mas precisa
que façamos a nossa parte, que



ponhamos os meios para acender de
novo o nosso amor.

Para prevenir e para curar a
tibieza

«Agarrai-nos as raposas, essas
raposas pequenas que destroem as
vinhas; e as nossas vinhas estão em
flor» (Ct 2, 15). A tibieza coalha na
alma quando se perde a delicadeza
com Deus, quando a confiança se
converte em desleixo. É verdade, não
podemos oferecer ao Senhor uma
perfeição imaculada, mas podemos
ser delicados e atentos com Ele. E
desta delicadeza forma parte
também a contrição, quando nos
damos conta de que o tratámos mal,
ou de que nos faltou carinho. Por isso
é preciso estarmos atentos às
pequenas coisas, e despertar a
contrição pelas nossas resistências ao
amor, como são por exemplo omitir
ou atrasar um tempo de oração por
ativismo, chegar tarde ao jantar



privilegiar as nossas coisas, adiar um
serviço por preguiça, fazer má cara a
uma pessoa… Os atos de contrição,
também por estas coisas, inflamam a
alma: permitem-nos recomeçar.
«Sim, recomeçar. Eu – imagino que
tu também – recomeço em cada dia,
em cada hora, cada vez que faço um
ato de contrição, recomeço»[9].

Referimo-nos antes à necessidade de
cuidar a atitude de exame, que supõe
uma atitude sincera com Deus e
connosco próprios[10]. Daí surge por
sua vez a sinceridade com aqueles
que nos acompanham no nosso
caminho para Deus; uma sinceridade
cheia de docilidade, para deixar que
nos exijam, e assim manter vivo o
nosso amor. «A sinceridade e a
tibieza são inimigos, e excluem-se.
Por isso, quem é sincero, encontra a
força de lutar e de sair do caminho
perigosíssimo da tibieza»[11].



O nosso amor a Deus também se
mantém jovem e se renova
partilhando-o com os outros.
«Quando uma brasa não incendeia, é
sinal de que está a arrefecer, de que
já quase tudo é cinza»[12], dizia São
Josemaria numa ocasião. Com efeito,
quando o coração não vibra com o
desejo de que outros se possam
aproximar de Deus e inclusive
percorrer o nosso caminho, é que
talvez nós tenhamos adormecido
numa curva. Remédio para
despertar: «Esquece-te de ti mesmo…
Que a tua ambição seja a de não
viver mais do que para os teus
irmãos, para as almas, para a Igreja;
numa palavra, para Deus»[13].

A magnanimidade é também um
grande antídoto contra a tibieza:
dedicar o melhor, o mais precioso da
nossa vida, ao Senhor. Conta-nos São
João que, estando Jesus em Betânia,
Maria «tomou uma libra de bálsamo
de nardo puro, muito caro, ungiu os



pés de Jesus e, com os seus cabelos,
secou-lhe os pés. A casa encheu-se do
odor do bálsamo» (Jo 12, 1-3). O
melhor perfume, o nosso maior
tesouro, o nosso melhor tempo, deve
ser para o Senhor. É um sintoma
errado, pelo contrário, que surjam
em nós críticas como a de Judas, a
quem tudo lhe parecia demasiado
para Jesus: «Por que razão não se
vendeu esse bálsamo por trezentos
denários e se deu aos pobres?» (Jo 12,
5). Judas de facto acabaria por
vender o Mestre ao preço de um
escravo… (cf. Mt 26, 15). Os pequenos
ou não tão pequenos sacrifícios,
derrotas, mortificações, inflamam-
nos por dentro e afastam a tibieza.
Recordam ao nosso coração que,
mesmo com toda a sua fragilidade, é
capaz de um amor grande: «Faz-me
de neve, Senhor, / para os gozos
humanos, / de argila para as tuas
mãos, / de fogo para o teu amor»[14].



Todos estos remédios poder-se-iam
resumir com umas palavras
comoventes de São Paulo: «não
ofendais o Espírito Santo de
Deus» (cf. Ef 4, 30). O Espírito Santo,
que não descansa no seu empenho
por formar Jesus em nós, necessita
da nossa prontidão e da nossa
docilidade às suas inspirações.
Debaixo das suas asas, a nossa vida
adquirirá esse sentido de missão que,
desmarcando-se do cálculo e da
mediocridade da tibieza, pode enchê-
la de aventura: «Quem escolheu
configurar com Jesus toda a
existência já não escolhe os próprios
locais, mas vai para onde é enviado;
pronto a responder a quem o chama,
já não escolhe sequer os tempos
próprios. A casa onde habita não lhe
pertence, porque a Igreja e o mundo
são os espaços abertos da sua missão.
O seu tesouro é colocar o Senhor no
meio da vida, sem nada mais
procurar para si (…). Feliz no Senhor,
não se contenta com uma vida



medíocre, mas arde em desejo de dar
testemunho e alcançar aos outros;
gosta de arriscar e sair, não forçado
por sendas já traçadas, mas aberto e
fiel às rotas indicadas pelo Espírito:
contrário a deixar correr a vida,
alegra-se por evangelizar»[15].

* * *

Na vida da nossa Mãe não há mistura
de tibieza. Se o fogo que faz arder a
sarça simboliza a presença de Deus,
o arbusto representa a pessoa de
Maria Santíssima, que brilha sem se
consumir pela presença do Espírito
Santo, Fogo do Amor divino: «Estavas
em brasa como o arbusto que foi
mostrado a Moisés, e não ardias.
Fundias-te e não te consumias (…).
Fundida no fogo, recuperavas forças
desse mesmo fogo, permanecendo
sempre ardente»[16]. A ela lhe
pedimos que nos ajude a manter
também sempre ardente o amor de
Deus; que o amor a Santa Maria



inflame o nosso coração «em lume
vivo».

[1] J. D. Salinger, Levantad,
carpinteros, la viga del tejado,
Edhasa, Barcelona, 1986, p. 80.

[2] cf. E. Boland, «Tiédeur», 
Dictionnaire de Spiritualité, vol. 15, c.
918 ; cf. Sl 91, 6: «Não temerás o
terror na noite, nem a seta que voa
de dia. Não temerás a peste que
alastra nas trevas, nem o flagelo que
devasta em pleno dia».

[3] Fernando Ocáriz, À luz do
Evangelio.

[4] Santo Agostinho, Enarrationes in
Psalmos 31, 5.

[5] Beato Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 09/01/1980, n. 31 (Cartas de



Família II, n. 275; AGP, biblioteca,
P17).

[6] Santo Agostinho, Confesiones 7,
16.22.

[7] Francisco, Evangelii gaudium, n.
277.

[8] Beato Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 08/12/1976, n. 8 (Cartas de
Família II, n. 116; AGP, biblioteca,
P17).

[9] São Josemaria, Em diálogo com o
Senhor, n. 12.

[10] cf. São Josemaria, Carta 1, n. 34.

[11] São Josemaria, Instrucción 8-
XII-1941, nota 122.

[12] São Josemaria, palavras
recolhidas em Crónica, 1973, pp.
640-641 (AGP, biblioteca, P01).

[13] São. Josemaria, Sulco, n. 630.



[14] Ernestina. de Champourcin, 
Presencia a oscuras, Rialp, Madrid,
1952, p. 21.

[15] Francisco, Homilia, 30/07/2016.

[16] cf. Santo Amadeo de Lausanne, 
Homilías marianas (Sources
Chrétiennes, 72), III, 313-317.

José Brage Tuñón

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/nao-ofendais-o-
espirito-santo-a-tibieza/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-ofendais-o-espirito-santo-a-tibieza/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-ofendais-o-espirito-santo-a-tibieza/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-ofendais-o-espirito-santo-a-tibieza/

	Combate, proximidade, missão (4): «Não ofendais o Espírito Santo». A tibieza

