opusdei.org

Combate,
proximidade, missao
(4): «<Nao ofendais o
Espirito Santo». A
tibieza

A tibieza é uma doenca do
coracdo, pela qual nao
gostamos das coisas de Deus e
chegamos inclusive a
convencer-nos que a vida, a

verdadeira vida, esta noutro
lugar.

08/07/2024



F uma das primeiras e mais célebres
teofanias que encontramos na Biblia.
O anjo do Senhor aparece a Moisés
no monte Horeb como uma grande
chama de fogo no meio de uma
sarca. «Moisés olhou e viu, e eis que
a sarca ardia no fogo mas ndo era
devorada. Moisés disse: “Vou
adentrar-me para ver esta grande
visdo: por que razdo nao se consome
a sarca”» (Ex 3, 2-3). Deus é Amor,
uma chama de amor sempre nova,
que ndo se esgota com o passar do
tempo, para deixar atras de si
somente um pauzinho fumegante. O
seu amor arde eternamente, dando
calor e luz a quem se deixa abracar
por ele. Por isso, Deus disse a Moisés:
«Eu sou aquele que sou» (Ex 3, 14).
Ele é Amor, um amor fiel, e sempre
vivo. E, ao criar-nos a sua imagem
(cf. Gn 1, 27), destinou-nos a um
amor como este: 0 n0sso coracao ndo
€ capaz de viver com menos. O nosso
amor so pode ser um amor ardente,



que se renova e cresce com o
decorrer do tempo.

Talvez alguma vez tenhamos tido a
experiéncia de regressar a uma casa
onde tinhamos vivido ha algum
tempo: um lugar onde tinhamos
amado, onde tinhamos dado e
recebido carinho. Agora encontramo-
la vazia e abandonada, talvez até em
ruinas. Atravessa-nos no coracdo um
lancinante sentimento de nostalgia,
ao pensar como fomos felizes ali.
Algo assim acontece quando os
nossos amores arrefecem e se
apagam. Ddo pena. Um amor cheio
de calor, que continha uma promessa
eterna de alegria, um amor que era
tudo..., e que, no entanto, se
converteu em cinzas. Que pena!
Expressava-o bem um famoso
escritor: «Que terrivel é quando uma
pessoa diz: “amo-te” e da outra parte
a pessoa grita: “O qué?”»". A tibieza
¢ assim, um amor muito bonito na
sua origem, um amor que antes



alegrava o coracdo e enchia de luz a
nossa vida, mas que se foi
consumindo até quase se apagar: um
amor que ndao resistiu ao passar do
tempo.

Uma morte em camara lenta

Para arrefecer, é necessario ter
estado antes aceso, enamorado. Por
isso a tibieza ndo é um risco para
quem acaba de entregar o coragdo: o
seu amor é ainda demasiado
elementar, demasiado ingénuo. A
tibieza € pelo contrario um perigo
real para qualquer amor que esta ha
algum tempo aceso. Ndo consiste
numa morte repentina, mas numa
doenca que avanca quase
impercetivelmente: uma morte em
camara lenta, como a chamada
«morte branca» dos alpinistas,
mistura fatidica de frio e cansaco, na
qual o corpo perde paulatinamente a
sua reatividade e acaba por se
entregar a um sono doce mas letal.



A reflexdo sobre a tibieza surge
desde muito cedo na historia da
Igreja. Nos séculos III e IV, Origenes e
Evagrio Pontico falavam da acédia,
um estado de desanimo e de preguica
da alma que néo se apresenta nas
primeiras horas do dia que é a vida,
mas quando o sol ja percorreu um
bom troco e brilha alto no céu. Por
isso, inspirando-se no salmo 91,
falavam do «demodnio do meio-dia»py
Acédia (akedia) significa,
literalmente, descuido, desleixo.
Apesar de com o tempo alguns
autores a distinguirem da tibieza
(tepiditas), ambos os termos definem
0 mesmo panorama espiritual: um
«arrefecimento da caridade, que se
converte em abandono e preguica»",
um desleixo que pde em risco a
entrega, porque «ipsa caritas vacare
non potest; o amor nao pode estar
ocioso»™, ndo pode ir de férias.

O beato Alvaro escreveu uma vez
umas linhas especialmente enérgicas



sobre o perigoso avancgo da tibieza:
«Com um olhar apagado para o bem
e outro mais penetrante para o que
lisonjeia o proprio eu, a vontade tibia
acumula na alma residuos e
podriddo de egoismo e de soberba
que, ao sedimentar, produzem um
progressivo sabor carnal em todo o
comportamento. Se ndo se combater
esse mal, ganham forca, cada vez
com mais volume, os anseios mais
infelizes, manchados por esses
sedimentos de tibieza: e surge o
desejo de compensacoes; a
irritabilidade perante a mais
pequena exigéncia ou sacrificio; as
queixas por motivos banais; a
conversa insubstancial ou muito
centrada em si mesmo (...).
Aparecem as faltas de mortificacdo e
de sobriedade; despertam-se 0s
sentidos com ataques violentos,
diminui a caridade, e perde-se a
vibracgdo apostdlica para falar de

Deus com garra»®,



E o itinerario da tibieza. Pouco a
pouco vai entrando na alma uma
tristeza que ensombrece tudo: o que
antes nos enchia o coracdo ja ndo nos
diz nada, e comecamos a pensar de
forma mundana. A tibieza produz
uma distorcdo dos sentidos da alma,
pela qual as coisas de Deus nos
aborrecem; e chegamos inclusive a
convencer-nos de que a vida, a
verdadeira vida, esta noutro lado.
Com a sua propria experiéncia,
escrevia Santo Agostinho: «ndo
surpreende que para o paladar
doente seja uma tortura até mesmo o
pao, que é bom para o saudavel, e
que para os olhos doentes seja odiosa
a luz, que para os puros é
agradavel»™.

Como se chega a esse estado? Como é
que um amor vibrante pode
arrefecer assim? Poder-se-ia dizer
que na sua origem existe um
desencanto com a vida, talvez devido
a certas dececoes e dificuldades,



pelas quais se perdeu a ingenuidade
e o fervor dos primeiros passos. Esse
ponto de mudanca pode passar
relativamente despercebido, mas
plasma-se na alma. Comecamos a
reduzir o tempo para Deus, porque o
plano de vida é visto como uma
acumulacédo de obrigacdes; deixamos
de sonhar e de nos esforgarmos pela
missdo apostdlica, talvez devido a
hostilidade do ambiente, ou pelo
desanimo ao ver poucos frutos.
«Todos sabemos, por experiéncia,
que as vezes uma tarefa nao nos da
as satisfacdes que desejariamos, 0s
frutos sdo escassos e as mudancas
sdo lentas, e vem-nos a tentacao de se
dar por cansado. Todavia, ndo é a
mesma coisa quando alguém, por
cansaco, baixa momentaneamente o0s
bragos e quando os baixa
definitivamente dominado por um
descontentamento cronico, por uma
acédia que lhe mirra a alma»'”. Esse
tipo de descontentamento faz com
que, pouco a pouco, o coragao



arrefeca «pelo abandono, pela apatia,
pela relutancia na hora de examinar
diariamente a propria conduta: hoje
deixamos isto; amanha, ndo damos
importancia aquilo, omitimos sem
motivo uma mortificagdo, escapa-se-
nos uma falta de sinceridade..., e
vamo-nos habituando a essas coisas
que desagradam a Deus, sem as
converter, mediante o exame, em
matéria de luta. Assim se empreende
o caminho que conduz a tibieza, ndo
0 esqueceis. Pelas fissuras desse
exame negligente entra o frio que
acaba por gelar a alma»'®,

Deus chama a porta do nosso
coracao

Nos primeiros compassos do
Apocalipse ha umas frases muito
célebres, que podem surpreender
pela sua dureza: «Conheco as tuas
obras: ndo és frio nem quente. Quem
dera que fosses frio ou quente. Mas
porque és morno — e nao és frio nem



quente — estou prestes a vomitar-te
da minha boca» (Ap 3, 15-16). As
frases seguintes, talvez menos
conhecidas, ajudam a entender o que
Deus quer dizer com essas palavras
duras. «Pois dizes: “Sou rico!
Enriqueci e ndo preciso de nada”; e,
no entanto, tu ndo sabes que és
infeliz e miseravel, pobre, cego e

nu» (3, 17-18). A acumulacdo de
qualificativos, que poderia dar a
impressdo de uma crueldade para
com o tibio, permite-nos na realidade
olhar para o coracdo de Deus. O
Senhor fala-lhe com firmeza para o
ajudar a compreender a sua situacao,
tdo parecida a daquele homem da
parabola do Evangelho que, depois
de uma boa colheita, dizia: «Alma,
tens muitos bens em depdsito para
muitos anos: descansa, come, bebe e
regala-te» (Lc 12, 19). O seu erro é
que acumula para si em vez de ser
«rico diante de Deus» (12, 21). Nao
percebe que esta virado sobre si



mesmo, e que assim vai direto a
ruina.

As palavras duras do Apocalipse
sucedem-se outras cheias de cuidado
paternal, que mostram como Deus
ndo s6 ndo desespera de nos, como
faz todos os possiveis para nos
mudar o coragao: «Aconselho-te a
que de mim compres ouro refinado
pelo fogo para que possas ser rico,
vestes brancas para que te vistas e
ndo se manifeste a vergonha da tua
nudez, e colirio para ungires os teus
olhos e assim poderes ver. Eu
repreendo e educo aqueles de quem
sou amigo: sé, pois, zeloso e converte-
te. Eis que Eu estou a porta e bato: se
alguém ouvir a minha voz e abrir a
porta, entrarei em sua casa e cearei
com ele, e ele comigo» (Ap 3, 18-20).
O Senhor quer tirar-nos desse estado
lamentavel; chama a porta da nossa
alma, porque quer que voltemos a
intimidade com ele... mas precisa
que facamos a nossa parte, que



ponhamos os meios para acender de
Novo 0 NOSSO amor.

Para prevenir e para curar a
tibieza

«Agarrai-nos as raposas, essas
raposas pequenas que destroem as
vinhas; e as nossas vinhas estao em
flor» (Ct 2, 15). A tibieza coalha na
alma quando se perde a delicadeza
com Deus, quando a confianca se
converte em desleixo. F verdade, ndo
podemos oferecer ao Senhor uma
perfeicdo imaculada, mas podemos
ser delicados e atentos com Ele. E
desta delicadeza forma parte
também a contri¢do, quando nos
damos conta de que o tratdmos mal,
ou de que nos faltou carinho. Por isso
€ preciso estarmos atentos as
pequenas coisas, e despertar a
contricdo pelas nossas resisténcias ao
amor, como sdo por exemplo omitir
ou atrasar um tempo de oracdo por
ativismo, chegar tarde ao jantar



privilegiar as nossas coisas, adiar um
servico por preguica, fazer ma cara a
uma pessoa... Os atos de contricao,
também por estas coisas, inflamam a
alma: permitem-nos recomecar.
«Sim, recomecar. Eu - imagino que
tu também - recomeco em cada dia,
em cada hora, cada vez que faco um
ato de contri¢éo, recomeco»"’.

Referimo-nos antes a necessidade de
cuidar a atitude de exame, que supde
uma atitude sincera com Deus e
connosco proprios"”. Dai surge por
sua vez a sinceridade com aqueles
que nos acompanham no nosso
caminho para Deus; uma sinceridade
cheia de docilidade, para deixar que
nos exijam, e assim manter vivo o
nosso amor. «A sinceridade e a
tibieza sdo inimigos, e excluem-se.
Por isso, quem € sincero, encontra a
forca de lutar e de sair do caminho
perigosissimo da tibieza»"",



O nosso amor a Deus também se
mantém jovem e se renova
partilhando-o com os outros.
«Quando uma brasa ndo incendeia, €
sinal de que esta a arrefecer, de que
ja quase tudo é cinza»'"?, dizia Sdo
Josemaria numa ocasido. Com efeito,
quando o coracdo ndo vibra com o
desejo de que outros se possam
aproximar de Deus e inclusive
percorrer o nosso caminho, é que
talvez nds tenhamos adormecido
numa curva. Remédio para
despertar: «Esquece-te de ti mesmao...
Que a tua ambicdo seja a de ndo
viver mais do que para os teus
irmdos, para as almas, para a Igreja;
numa palavra, para Deus»",

A magnanimidade é também um
grande antidoto contra a tibieza:
dedicar o melhor, o mais precioso da
nossa vida, ao Senhor. Conta-nos Sao
Jodo que, estando Jesus em Betania,
Maria «tomou uma libra de balsamo
de nardo puro, muito caro, ungiu os



pés de Jesus e, com o0s seus cabelos,
secou-lhe os pés. A casa encheu-se do
odor do balsamo» (Jo 12, 1-3). O
melhor perfume, o0 nosso maior
tesouro, o nosso melhor tempo, deve
ser para o Senhor. E um sintoma
errado, pelo contrario, que surjam
em nos criticas como a de Judas, a
quem tudo lhe parecia demasiado
para Jesus: «Por que razao nao se
vendeu esse balsamo por trezentos
denarios e se deu aos pobres?» (Jo 12,
5). Judas de facto acabaria por
vender o Mestre ao preco de um
escravo... (cf. Mt 26, 15). Os pequenos
ou nao tao pequenos sacrificios,
derrotas, mortificacdes, inflamam-
nos por dentro e afastam a tibieza.
Recordam ao nosso coragao que,
mesmo com toda a sua fragilidade, é
capaz de um amor grande: «Faz-me
de neve, Senhor, / para 0s g0zos
humanos, / de argila para as tuas
maos, / de fogo para o teu amor»"*,



Todos estos remédios poder-se-iam
resumir com umas palavras
comoventes de Sdo Paulo: «ndo
ofendais o Espirito Santo de

Deus» (cf. Ef 4, 30). O Espirito Santo,
que ndo descansa no seu empenho
por formar Jesus em nos, necessita
da nossa prontidao e da nossa
docilidade as suas inspiragoes.
Debaixo das suas asas, a nossa vida
adquirira esse sentido de missao que,
desmarcando-se do calculo e da
mediocridade da tibieza, pode enché-
la de aventura: «Quem escolheu
configurar com Jesus toda a
existéncia ja ndo escolhe os proprios
locais, mas vai para onde é enviado;
pronto a responder a quem o chama,
jd ndo escolhe sequer os tempos
proprios. A casa onde habita ndo lhe
pertence, porque a Igreja e o mundo
sdo os espacos abertos da sua missao.
O seu tesouro é colocar o Senhor no
meio da vida, sem nada mais
procurar para si (...). Feliz no Senhor,
ndo se contenta com uma vida



mediocre, mas arde em desejo de dar
testemunho e alcangar aos outros;
gosta de arriscar e sair, ndo forcado
por sendas ja tracadas, mas aberto e
fiel as rotas indicadas pelo Espirito:
contrario a deixar correr a vida,
alegra-se por evangelizar»™'.

* %k ok

Na vida da nossa Mde ndo ha mistura
de tibieza. Se o fogo que faz arder a
sarca simboliza a presenca de Deus,
0 arbusto representa a pessoa de
Maria Santissima, que brilha sem se
consumir pela presenca do Espirito
Santo, Fogo do Amor divino: «Estavas
em brasa como o arbusto que foi
mostrado a Moisés, e nao ardias.
Fundias-te e ndo te consumias (...).
Fundida no fogo, recuperavas forgas
desse mesmo fogo, permanecendo
sempre ardente»"®. A ela lhe
pedimos que nos ajude a manter
também sempre ardente o amor de
Deus; que o amor a Santa Maria



inflame o nosso coracdo «em lume
vivor.

[1] J. D. Salinger, Levantad,
carpinteros, la viga del tejado,
Edhasa, Barcelona, 1986, p. 80.

[2] cf. E. Boland, «Tiédeur»,
Dictionnaire de Spiritualité, vol. 15, c.
918 ; cf. S191, 6: «N&do temeras o
terror na noite, nem a seta que voa
de dia. Nao temerds a peste que
alastra nas trevas, nem o flagelo que
devasta em pleno dia».

[3] Fernando Océriz, A luz do
Evangelio.

[4] Santo Agostinho, Enarrationes in
Psalmos 31, 5.

[5] Beato Alvaro del Portillo, Carta
pastoral, 09/01/1980, n. 31 (Cartas de



Familia 11, n. 275; AGP, biblioteca,
P17).

[6] Santo Agostinho, Confesiones 7,
16.22.

[7] Francisco, Evangelii gaudium, n.
277.

[8] Beato Alvaro del Portillo, Carta
pastoral, 08/12/1976, n. 8 (Cartas de
Familia 11, n. 116; AGP, biblioteca,
P17).

[9] Sdo Josemaria, Em dialogo com o
Senhor, n. 12.

[10] cf. Sdo Josemaria, Carta 1, n. 34.

[11] Sdo Josemaria, Instruccion 8-
XII-1941, nota 122.

[12] S&o Josemaria, palavras
recolhidas em Cronica, 1973, pp.
640-641 (AGP, biblioteca, P01).

[13] S&o. Josemaria, Sulco, n. 630.



[14] Ernestina. de Champourcin,
Presencia a oscuras, Rialp, Madrid,
1952, p. 21.

[15] Francisco, Homilia, 30/07/2016.

[16] cf. Santo Amadeo de Lausanne,
Homilias marianas (Sources
Chrétiennes, 72), 111, 313-317.

José Brage Tufién

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/nao-ofendais-o-
espirito-santo-a-tibieza/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-ofendais-o-espirito-santo-a-tibieza/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-ofendais-o-espirito-santo-a-tibieza/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nao-ofendais-o-espirito-santo-a-tibieza/

	Combate, proximidade, missão (4): «Não ofendais o Espírito Santo». A tibieza

