
opusdei.org

«Nada se perde!»:
aula do Prelado
sobre a esperança

Partilhamos uma aula de Mons.
Fernando Ocáriz, dada em
Roma em novembro de 2024, na
qual faz uma reflexão sobre a
virtude da esperança, por
ocasião do Ano Jubilar.

06/10/2025

A bula de convocação do Jubileu
2025, publicada pelo Papa Francisco,
começa com umas palavras de São
Paulo dirigidas aos Romanos, que



dão também nome ao documento: «A
esperança não engana» (Rm 5, 5),
Spes non confundit. Estas palavras
encerram um conteúdo muito
profundo. Quando temos verdadeira
esperança, esta não falha. Podemos
falhar nós, mas a esperança nunca,
porque Deus é fiel ao seu amor por
nós e às suas promessas.

É verdade que, por vezes, podemos
ter esperança em coisas que não
acontecem: por exemplo, confiamos
na eficácia de uma determinada
iniciativa apostólica ou no resultado
de uma conversa, e pode suceder que
os frutos não apareçam. Significa isto
que a esperança nos enganou? Não,
porque a esperança que se
fundamenta no amor de Deus por
nós permite-nos afirmar com
segurança, como dizia São Josemaria:
«Nada se perde!»[1]. O que fazemos
pelo Senhor, o que realizamos
seguindo a vontade de Deus, é
sempre eficaz, mesmo que não



vejamos de imediato os resultados.
Talvez os vejamos de outra forma,
noutro momento, ou até não os
vejamos nesta vida. Talvez seja um
fruto diferente do que esperávamos.
Assim, podemos ter a segura
esperança de que nada se perde.

Depois desta breve introdução, esta
aula consistirá, basicamente, em
reler alguns textos do Papa – da bula
de convocação do Jubileu 2025 –, de
São Josemaria e, naturalmente, da
Sagrada Escritura. A minha intenção,
ao lê-los e comentá-los brevemente, é
que nos deem ocasião de fomentar
uma disposição na alma que permita
que a nossa esperança cresça. A
esperança sobrenatural é um dom de
Deus; não se pode alcançar apenas
com as forças humanas, mas
podemos preparar a alma para
receber os dons de Deus,
especialmente a fé, a esperança e a
caridade.



Que é a esperança?

A esperança é uma virtude que nos
leva a confiar em que vamos
alcançar um bem futuro, mais ou
menos árduo, mas possível. Estes são
os três requisitos: futuro, árduo e
possível. Não teria sentido uma
esperança que não cumprisse estes
critérios. Por exemplo, não posso
dizer que tenho esperança de viajar
amanhã à Lua; seria uma esperança
“louca”, porque não é possível.
Também não é esperança desejar
algo que não é árduo. Não tenho
esperança, em sentido estrito, de que
dentro de três horas estarei em
minha casa. Embora nesta vida nada
seja absolutamente certo, há coisas
que, humanamente falando, não são
propriamente objeto de esperança.

A esperança é uma virtude humana
fundamental, porque todos
esperamos alguma coisa. Estamos
sempre à espera dos frutos do nosso



trabalho, de bens possíveis, do
desfecho de todo o tipo de situações.
Mas, como recordei no início, a
esperança é também uma virtude
sobrenatural, teologal. E que se
espera com a virtude sobrenatural da
esperança? A vida eterna, a união
com Deus, a salvação, a felicidade
imensa do Céu. Essa é a grande
esperança. Participar na vida de
Deus é uma realidade possível,
porque é o próprio Deus que no-la
oferece.

Já existe no coração de toda a pessoa
uma esperança humana, natural,
necessária. Escreve o Papa: «No
coração de cada pessoa, encerra-se a
esperança como desejo e expetativa
do bem, apesar de não saber o que
trará consigo o amanhã»[2]. A
esperança, mesmo que não seja de
algo certo humanamente, também
não é de algo impossível; é uma
expetativa do bem, uma



possibilidade de que esse bem
chegue...

O objeto da esperança teologal, que
leva à plenitude também a natural, é
a salvação, a felicidade eterna com
Deus. Diz São Paulo: «A esperança
que vos está reservada nos Céus» (Cl
1, 5). Esta esperança na felicidade do
Céu está unida à fé no amor de Deus
por nós e nos meios que Ele nos deu
para chegarmos ao Céu: a Eucaristia,
a oração…

Tão importante é a esperança na vida
eterna, que o Concílio de Trento
condenou os que afirmavam que era
errado ter esperança na vida eterna
e que se devia agir bem sem
pretender alcançar a recompensa do
Céu. O concílio afirma: «Se alguém
disser que uma pessoa justificada
peca ao agir corretamente movida
pela esperança da recompensa
eterna, seja anátema»[3]. A esperança
na recompensa eterna não só não é



má, como é algo que Deus quer e que
está unida à fé e à caridade.

O fundamento da esperança

Qual é o fundamento da esperança?
A resposta é simples: a fé. Como se
expressa na Carta aos Hebreus: «A fé
é garantia das coisas que se
esperam» (Hb 11, 1). Que fé é esta? A
fé no amor de Deus por nós. Uma fé
que dá segurança à esperança,
porque se fundamenta em algo que
nunca falha: o amor inquebrantável
de Deus por cada um.

O Papa afirma que «a esperança
nasce do amor e funda-se no amor
que brota do Coração de Jesus
trespassado na cruz»[4]. E cita de
imediato São Paulo, na Carta aos
Romanos: «Se, quando éramos
inimigos, fomos reconciliados com
Ele pela morte de seu Filho, com
muito mais razão, uma vez
reconciliados, havemos de ser salvos



pela sua vida» (Rm 5, 10). Assim, a
esperança nasce da segurança da fé
no amor de Deus por nós.

Precisamos de fomentar na nossa
vida esta fé no amor de Deus, que é
um amor concreto. Não se trata de
um amor abstrato pela humanidade
em geral, mas de um amor pessoal,
dirigido a cada um de nós, agora e
sempre. O Senhor olha-nos, está em
nós pela graça que nos eleva e
santifica, e ama-nos de modo muito
pessoal. Este amor é a nossa força, a
que nos leva a esperar em algo que,
sendo árduo, é possível: chegarmos a
ser santos, que é a meta do que
esperamos – a união definitiva e
plena com Deus.

É importante recordar que, na vida
espiritual, na luta ascética, ao
começar e recomeçar, é sempre
necessário viver de esperança. Uma
esperança com fundamento. Não nas
nossas forças, como se fosse uma luta



que tivéssemos de vencer a todo o
custo, mas fundamentada no amor
de Deus. Deus conta com a nossa
fraqueza, mas sobretudo conta com a
sua infinita potência, que se
identifica com o seu amor por nós.

É também importante considerar que
em Deus se identificam o
conhecimento e o amor. Ele conhece-
nos e ama-nos infinitamente. E, em
concreto, o espírito do Opus Dei leva-
nos a considerar que o amor de Deus
nos torna verdadeiramente filhas e
filhos seus. Esta consciência da
filiação divina fortalece a nossa
esperança, como explica São
Josemaria numa homilia: «A mim, e
desejo que a vós vos suceda o
mesmo, a segurança de me sentir –
de me saber – filho de Deus enche-
me de verdadeira esperança que, por
ser virtude sobrenatural, ao ser
infundida nas criaturas, se acomoda
à nossa natureza e é também virtude
muito humana»[5].



A virtude sobrenatural da esperança
eleva a capacidade natural humana
de esperar no bem, ainda que difícil.
Sabermo-nos filhos de Deus leva-nos
a ter uma esperança segura na meta.
A experiência das próprias misérias
poderia, quando muito, levar a
aspirar apenas a salvar-se, como se a
salvação não coincidisse com a
santidade, considerando a santidade
uma “utopia ascética”. Ser santo é o
fim, e se a vida terminar sem
santidade suficiente, passar-se-á pelo
purgatório até alcançá-la. É difícil
chegar à santidade sem esforço, por
isso a vida de santificação é exigente,
mas a esperança de a alcançar torna-
se possível com a graça de Deus.

Como acabei de recordar com
palavras do nosso Padre [São
Josemaria], o tom da nossa esperança
está marcado pela filiação divina.
Temos um motivo extraordinário
para ter esperança em ser santos, em
acreditar na eficácia da nossa vida:



somos filhas e filhos amados por
Deus. Tantas vezes o recordamos,
agora com palavras de São João: «Nós
conhecemos o amor que Deus nos
tem, pois cremos nele» (1Jo 4, 16).
Isto é da essência da vida segundo o
Evangelho: conhecer e acreditar no
amor de Deus por nós, sabendo que
somos filhos de Deus graças ao seu
amor. E atualizar esta fé.

Esta fé no amor de Deus leva a
vivermos confiantes na Providência.
Isto é, sabendo que não estamos
abandonados ao acaso no mundo.
Não é que Deus nos ame muito e
depois nos deixe sozinhos. Deus ama-
nos e, respeitando a nossa liberdade,
acompanha-nos constantemente. O
seu não é um amor distante, mas
providente. O Papa Bento XVI, na
encíclica sobre a esperança, Spe salvi,
escreve: «Deus é o fundamento da
esperança – não um deus qualquer,
mas aquele Deus que possui um rosto
humano e que nos amou até ao fim:



cada indivíduo e a humanidade no
seu conjunto»[6]. A fé neste amor
concreto de Deus por nós é o
fundamento da nossa esperança. Em
contraste, São Paulo, na Carta aos
Efésios, descreve os gentios como
pessoas «sem esperança e sem Deus
no mundo» (Ef 2, 12). A esperança
está baseada em Deus, no seu amor
concreto e pessoal. Embora existam
esperanças humanas, limitam-se a
esta vida e não vão além dela. Sem
Deus, não se pode ter verdadeira
esperança em algo definitivo.

A certeza de que Deus está
empenhado

A esperança cristã tem uma
característica aparentemente
contraditória: a certeza. Podemos ter
certeza de algo que é possível, mas
não imediato nem completamente
seguro? Sim: temos uma esperança
certa, fundamentada na vontade de



Deus, em que Ele é fiel ao amor que
tem por nós.

«Esta é a vontade de Deus: a vossa
santificação» (1Ts 4, 3). Isto não
significa apenas que Deus queira que
sejamos santos, mas que Ele próprio
está empenhado – por assim dizer –
na nossa santificação. Deus não só
nos dá os meios – a revelação, os
sacramentos… – como, sem forçar a
nossa liberdade, nos concede
também todas as graças necessárias
para que cheguemos à meta. Temos a
esperança certa de alcançar a meta se
quisermos, porque a graça não nos
faltará: Deus é fiel.

Como sintetizam as palavras de São
Paulo na Epístola aos Efésios: «Deus,
que é rico em misericórdia, pelo
amor imenso com que nos amou,
precisamente a nós, que estávamos
mortos pelas nossas faltas, deu-nos a
vida com Cristo – é pela graça que
vós estais salvos – com Ele nos



ressuscitou e nos sentou no alto do
Céu, em Cristo» (Ef 2, 4-7). O Apóstolo
não diz «há de fazer-nos sentar no
alto do Céu», mas «nos sentou no alto
do Céu». Esta força da esperança leva
à certeza, sem deixar de ser
esperança

São Josemaria escreveu: «Sou feliz
com a certeza do Céu que
alcançaremos, se permanecermos
fiéis até ao fim»[7]. Embora pareça
contraditório «estar certo de algo que
não é certo», na realidade não é. É
nisso que consiste a verdadeira
esperança cristã. Temos tal
segurança no amor de Deus que
podemos ter uma esperança certa e
firme. Esta esperança sobrepõe-se às
nossas misérias e defeitos, e leva-nos
à certeza de que, como dizia o nosso
Padre, ainda que morramos com
defeitos, podemos ser santos porque
o Senhor, com a nossa
correspondência, nos levará a uma
santidade que consiste na plenitude



do amor. E a plenitude do amor é
plenamente compatível com ter
defeitos, desde que esses defeitos não
sejam aceites nem queridos, mas
combatidos por amor, uma e outra
vez, ainda que não se consiga vencê-
los totalmente.

Portanto, temos a certeza de que
iremos para o Céu se formos fiéis, se
permanecermos no seu amor. E,
além disso, temos a segurança de que
seremos fiéis se quisermos, se
perseverarmos livremente no amor,
porque a graça de Deus não nos
faltará.

A certeza do impossível

A esperança cristã não é uma
esperança quimérica, porque
contamos com a graça de Deus. Por
isso, no plano sobrenatural,
pensando tanto na nossa santificação
pessoal como na eficácia permanente
do trabalho apostólico da Obra –



tanto na vida pessoal como no nosso
esforço por levar o Opus Dei para a
frente – devemos ter em conta o que
dizia São Josemaria sobre «a certeza
do impossível»[8]. A esperança torna
possível «ter a certeza do
impossível».

A certeza do impossível é, antes de
mais, a de sermos santos, porque,
quando experimentamos a nossa
fraqueza ou a nossa limitada
capacidade, parece impossível que
possamos chegar a sê-lo. No entanto,
temos a certeza de que podemos,
porque possuímos a fé no amor de
Deus, que é o fundamento da
esperança.

É também muito bonito o que São
Paulo recorda na sua Epístola aos
Romanos a propósito da figura de
Abraão, que acreditou contra toda a
esperança. São Josemaria gostava
muito de recordar esta expressão:
«Esperar contra toda a esperança».



Dito assim, parece uma contradição,
mas, bem entendido, é a plenitude da
esperança. Significa que podemos
esperar mesmo quando,
humanamente, não há motivo.

A esperança cristã, portanto, tem um
fundamento firme: o próprio Deus
oferece a união com Ele, que será a
glória do Céu. Mas essa esperança
manifesta-se também em muitos
aspetos da vida quotidiana. É muito
importante a esperança apostólica.
Como escreve São Paulo na Primeira
Epístola aos Coríntios: «Sabendo que
o vosso trabalho não é inútil no
Senhor» (1Cor 15, 58). O nosso Padre
quis colocar as palavras latinas deste
texto no dintel de pedra de uma
porta da Villa Vecchia, em Roma: 
Semper scientes quod labor vester non
est inanis in Domino. Nada do que
fazemos é vão diante de Deus.

O Papa, na Spes non confundit,
convida a transmitir esperança,



quando escreve: «Oxalá não falte a
atenção inclusiva por todos aqueles
que, encontrando-se em condições de
vida particularmente extenuantes,
experimentam a sua própria
fragilidade»[9]. É muito importante
dar esperança, porque muitas
pessoas parecem não a ter. Viver sem
esperança, viver sem verdadeiras
metas que valham a pena, é
paralisador. É preciso dar esperança
no apostolado, ao atender as pessoas
de Casa a quem ajudamos, de um
modo ou de outro. Temos de ser
pessoas que dão esperança, que não
colocam mais ênfase nas dificuldades
do que nas soluções. É preciso
sermos positivos, sermos
transmissores de esperança.

Precisamos de viver de esperança
também quando experimentamos
dificuldades pessoais. Todos temos
dificuldades de um modo ou de
outro: perante a experiência dos
próprios defeitos, no trabalho, na



saúde, de todo o tipo. Na vida
podemos encontrar, e encontramos,
dificuldades. O Papa, na Spes non
confundit, cita longamente o texto da
Epístola aos Romanos: «Quem poderá
separar-nos do amor de Cristo? A
tribulação, a angústia, a perseguição,
a fome, a nudez, os perigos, a
espada? Mas em tudo isto saímos
mais do que vencedores, graças
Àquele que nos amou. Estou
convencido de que nem a morte nem
a vida, nem os anjos nem os
principados, nem o presente nem o
futuro, nem as potestades, nem a
altura nem o abismo, nem qualquer
outra criatura poderá separar-nos do
amor de Deus, que está em Cristo
Jesus, Senhor nosso» (Rm 8, 35-39). É
um texto extraordinário, para
meditar muitas vezes na oração.

O Papa comenta brevemente: «Por
isso mesmo esta esperança não cede
nas dificuldades: funda-se na fé e é
alimentada pela caridade»[10]. E, deste



modo, torna possível que
continuemos em frente na vida.
Assim é, por muitas dificuldades que
atravessemos. Que nos vai separar
do amor de Deus? Os principados, as
potestades, a morte, a vida, a espada,
os perigos, a fome? Nada nos pode
afastar, se não quisermos afastar-nos
nós próprios. Porque «nada poderá
separar-nos do amor de Deus – diz
São Paulo – que está em Cristo
Jesus» (Rm 8, 39). Só nós podemos
separar-nos do amor de Deus. Só nós.
Nem o demónio, nem a doença, nem
as contrariedades. Apenas a nossa
liberdade. Por isso, perante as
dificuldades, podemos ter sempre
uma grande esperança no amor de
Deus, manifestado em Cristo Jesus.

Onde está a tua esperança?

Também neste contexto, é ótimo
reler o seguinte texto do nosso Padre,
na Instrução para o trabalho de São
Rafael: «“Trabalhai, cheios de



esperança: plantai, regai, confiando
n’Aquele que dá o crescimento,
Deus” (1Cor 3, 7). E, quando vier o
desânimo – se o Senhor permitir esta
tentação –, perante factos
aparentemente adversos; ao
considerar, nalguns casos, a
ineficácia dos vossos trabalhos
apostólicos de formação; se alguém,
como ao pai de Tobias, vos
perguntar: “ubi est spes tua?, onde
está a tua esperança?…”, erguendo os
vossos olhos sobre a miséria desta
vida, que não é o vosso fim,
respondei com aquele varão do
Antigo Testamento, forte e
esperançado: “quoniam memor fuit
Domini in toto corde suo” (Tb 1, 13),
porque sempre se lembrou do
Senhor e O amou de todo o coração:
“Filii sanctorum sumus, et vitam illam
expectamus, quam Deus daturus est
his, qui fidem suam nunquam mutant
ab eo”; “somos filhos de santos, e
esperamos aquela vida que Deus há
de dar àqueles que nunca



abandonaram a sua fé n’Ele” (Tb 2,
18)»[11]. Perante as dificuldades,
temos de trabalhar cheios de
esperança; temos de plantar,
confiando em Deus, que dá o
crescimento. Não confiando nas
nossas forças, mas colocando-as ao
serviço do Senhor em todo o trabalho
apostólico. Mais uma vez, sabendo
que a nossa esperança está na
segurança do amor de Deus por nós.

Portanto, esperança na entrega, com
generosidade. Vale a pena sermos
generosos no apostolado, em tudo o
que implica o esforço de ir ao
encontro das pessoas. Também a
mortificação pelo trabalho
apostólico, que supõe dedicação de
tempo, superar dificuldades, etc.

São Josemaria, estando na Venezuela,
comentou: «Lembrava-me de quando
começámos o trabalho há tantos
anos. Comecei com três, e agora são
tantos milhares, centenas de



milhares. Mas havia esperança.
Contam de Alexandre Magno que,
enquanto se preparava para uma
batalha, antes repartiu todos os seus
bens entre os capitães. E um deles
disse-lhe: “Mas, senhor, e a ti, o que
te resta?”. Ao que ele respondeu: “A
mim resta-me a esperança”». E
acrescentou: «Eu olho para vós, e
resta-me a esperança»[12]. Assim é.
Estas palavras podem levar-nos a ter
esperança nos outros. Quando
experimentardes a vossa própria
fraqueza, podeis encher-vos de
esperança ao ver os vossos irmãos. E
essa esperança está chamada a
estender-se ao mundo inteiro.

Paz, oração, alegria

O Papa fala de ter esperança na paz
no mundo, uma paz que está muito
ausente. Não só pelas principais
guerras que existem, que são
tremendas e tristes, mas também
pela falta de paz em muitos



ambientes da sociedade. Dizia o
nosso Padre: «Não há paz nas
consciências»[13]. O Papa menciona
«que o primeiro sinal de esperança
se traduza em paz para o mundo,
mais uma vez imerso na tragédia da 
guerra»[14]. Esperança de que o
mundo vá melhorar, certamente,
porque é também esperança na
eficácia do apostolado. Mas com
realismo: não sabemos o que
acontecerá, não podemos prever o
futuro.

Na verdade, o Apocalipse e as
previsões que o Senhor faz no
Evangelho sobre o fim do mundo são
muito dramáticas. Mas isso não nos
tira a esperança; pelo contrário,
impele-nos a fazer com que, no que
depender de nós, tudo vá para
melhor. Pensando na situação atual,
em alguns países vivemos em
ambientes muito descristianizados.
Cada vez há mais pessoas que, sendo
católicas, não frequentam os



sacramentos. Há cidades, em países
tradicionalmente crentes, onde havia
uma prática religiosa amplíssima, e
onde agora apenas uma pequena
percentagem da população vai à
Missa ao domingo. Mas, ao mesmo
tempo, há outros lugares onde as
coisas estão muito melhor. E, nuns e
noutros, podemos ter a convicção de
que as pessoas são boas, como dizia
D. Javier: «Quanta gente boa há no
mundo!». Em tantas ocasiões, o que
falta é formação. Por isso, as
dificuldades que encontremos no
trabalho apostólico nunca devem ser
motivo de desânimo, mas ocasião
para rezar mais, para nos lançarmos,
para nos aproximarmos das pessoas
e podermos ajudá-las, com amizade e
confidência. Quanto mais difícil for o
ambiente, mais conta o Senhor
connosco; não porque sejamos
melhores, mas porque Ele nos deu
muita formação, apesar de sermos
tão pouca coisa. Portanto, fortes na
esperança!



E isto aplica-se a tudo. Que esperança
temos na oração? O Senhor disse:
«Pedi e recebereis» (Jo 16, 24). É
impressionante. Pedi e recebereis –
são palavras absolutamente
verdadeiras. É certo que, por vezes,
pedimos e não recebemos, mas
podemos pensar que recebemos de
outra forma, ou que não pedimos
bem. Outras vezes pedimos bem e
parece que não recebemos. Por
exemplo, pedimos por uma intenção
apostólica determinada ou para que
uma pessoa se cure, e ela não se
cura… Então, foi inútil a oração? Não.
Ainda que não tenhamos obtido o
que pedíamos, essa oração não foi
ineficaz. Podemos estar seguros na
esperança, pela fé na palavra de
Deus. Nada se perde.

Por último, esperança com alegria.
«Alegres na esperança» (Rm 12, 12),
diz São Paulo. E não se trata de uma
esperança de romance cor-de-rosa,
de tudo bonito; por isso, acrescenta:



«Alegres na esperança, pacientes na
tribulação, perseverantes na oração».
São Josemaria dizia-nos assim:
«Otimistas, alegres: Deus está
connosco! Por isso, diariamente me
encho de esperança»[15]. Otimistas,
alegres, porque Deus está connosco.
A virtude da esperança faz-nos ver o
positivo, o belo da vida, porque
vemos em tudo, mesmo sem
compreender, o amor de Deus. Por
isso, quando nos sentirmos um pouco
desanimados, pessimistas, tristes,
vamos reagir prontamente, com um
grande ato de fé no fundamento
desta esperança alegre: hoje, agora,
Deus está a amar-me com loucura.
Cada um tem de dizer isto, pensá-lo
com um ato de fé profundo. E isso
levanta-nos.

Falando de esperança, vem-nos ao
pensamento e ao coração a
Santíssima Virgem, Spes nostra. Ela é
a Mãe da nossa esperança, a que nos
alcança do Senhor esta graça da



esperança, para a termos e para a
darmos, como diz São Pedro: «Estai
sempre dispostos a dar a razão da
vossa esperança» (1Pd 3, 15).

* * *

Termino com a esplêndida frase de
São Paulo: «Que o Deus da esperança
vos encha de toda a alegria e paz na
fé, para que transbordeis de
esperança pela força do Espírito
Santo» (Rm 15, 13). Aconselho-vos a
lê-la e meditá-la muito. Que
estejamos contentes e, quando
houver motivos humanos para não o
estarmos, pensemos que, por cima de
todo o motivo humano, há um muito
maior, que é o fundamento da nossa
esperança: o amor de Deus por nós.

[1] São Josemaria, Forja, n. 278.



[2] Francisco, Spes non confundit, n.
1.

[3] Concílio de Trento, sess. VI, cân.
31.

[4] Francisco, Spes non confundit, n.
3.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
208.

[6] Bento XVI, Spe salvi, n. 31.

[7] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
208.

[8] São Josemaria, Carta 29, n. 60.

[9] Francisco, Spes non confundit, n.
11.

[10] Francisco, Spes non confundit, n.
3.

[11] São Josemaria, Instrução
09/01/1935, n. 19, recolhido em 



Crónica de fevereiro de 2025; cf. AGP,
Biblioteca, P01.

[12] São Josemaria, Apontamentos de
uma meditação, 10/02/1975.

[13] São Josemaria, Em diálogo com o
Senhor, n. 101.

[14] Francisco, Spes non confundit, n.
8.

[15] Javier Echevarría, Lembrando o
Beato Josemaria Escrivá, p. 96.

Mons. Fernando Ocáriz, prelado
do Opus Dei

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/nada-se-perde-
aula-do-prelado-sobre-a-esperanca/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/nada-se-perde-aula-do-prelado-sobre-a-esperanca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nada-se-perde-aula-do-prelado-sobre-a-esperanca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/nada-se-perde-aula-do-prelado-sobre-a-esperanca/

	«Nada se perde!»: aula do Prelado sobre a esperança
	Que é a esperança?
	O fundamento da esperança
	A certeza de que Deus está empenhado
	A certeza do impossível
	Onde está a tua esperança?
	Paz, oração, alegria


