
opusdei.org

Na oficina de José
(áudio)

"S. José é realmente Pai e
Senhor, que protege e
acompanha no seu caminho
terreno os que o veneram,
como protegeu e acompanhou
Jesus enquanto crescia e se
fazia homem" diz S. Josemaria
nesta homilia.

28/02/2021

Homilia pronunciada no dia 19 de
Março de 1963



A Igreja inteira reconhece S. José
como seu protector e padroeiro. Ao
longo dos séculos tem-se falado dele,
sublinhando diversos aspectos da
sua vida, sempre fiel à missão que
Deus lhe confiara. Por isso, desde há
muitos anos, me agrada invocá-lo
com um título carinhoso: Nosso Pai e
Senhor.

S. José é realmente Pai e Senhor,
protegendo e acompanhando no seu
caminho terreno aqueles que o
veneram, como protegeu e
acompanhou Jesus enquanto crescia
e se fazia homem. Ganhando
intimidade com ele descobre-se que o
Santo Patriarca é, além disso, Mestre
da vida interior, porque nos ensina a
conhecer Jesus, a conviver com Ele, a
tomar consciência de que fazemos
parte da família de Deus. E S. José dá-
nos essas lições sendo, como foi, um
homem corrente, um pai de família,
um trabalhador que ganhava a vida
com o esforço das suas mãos. Este



facto possui também, para nós, um
significado que é motivo de reflexão
e de alegria.

Ao celebrar hoje a sua festa, quero
evocar a sua figura, recordando o
que dele nos diz o Evangelho para
podermos assim descobrir melhor o
que, através da vida simples do
Esposo de Santa Maria, nos transmite
Deus.

A figura de S. José no Evangelho

Tanto S. Mateus como S. Lucas nos
falam de S. José como varão
descendente de uma estirpe ilustre: a
de David e de Salomão, reis de Israel.
Historicamente, os pormenores dessa
descendência são algo confusos. Não
sabemos qual das duas genealogias
que os evangelistas trazem
corresponde a Maria - Mãe de Jesus,
segundo a carne - e qual a S. José,
que era seu Pai segundo a lei judaica.
Nem sabemos se a cidade natal de
José era Belém, onde se dirigiu para



se recensear, ou Nazaré, onde vivia e
trabalhava.

Sabemos, no entanto, que não era
uma pessoa rica; era um trabalhador
como milhões de homens no mundo.
Exercia o ofício fatigante e humilde
que Deus escolheu também para Si
quando tomou a nossa carne e viveu
trinta anos como uma pessoa mais
entre nós.

A Sagrada Escritura diz que José era
artesão. Vários Padres acrescentam
que foi carpinteiro. S. Justino,
falando da vida de trabalho de Jesus,
afirma que fazia arados e jugos.
Baseando-se talvez nestas palavras,
Santo Isidoro de Sevilha concluiu que
José era ferreiro. De qualquer modo
era um operário que trabalhava ao
serviço dos seus concidadãos, que
tinha uma habilidade manual, fruto
de anos de esforço e de suor.

Das narrações evangélicas
depreende-se a grande personalidade



humana de S. José: em nenhum
momento nos aparece como um
homem diminuído ou assustado
perante a vida; pelo contrário, sabe
enfrentar-se com os problemas,
superar as situações difíceis, assumir
com responsabilidade e iniciativa os
trabalhos que lhe são encomendados.

Não estou de acordo com a forma
clássica de representar S. José como
um homem velho, apesar da boa
intenção de se destacar a perpétua
virgindade de Maria. Eu imagino-o
jovem, forte, talvez com alguns anos
mais do que a Virgem, mas na
pujança da vida e das forças
humanas.

Para viver a virtude da castidade não
é preciso ser-se velho ou carecer de
vigor. A castidade nasce do amor; a
força e a alegria da juventude não
constituem obstáculo para um amor
limpo. Jovem era o coração e o corpo
de S. José quando contraiu



matrimónio com Maria, quando
conheceu o mistério da sua
Maternidade Divina, quando vivei
junto d'Ela respeitando a integridade
que Deus lhe queria oferecer ao
mundo como mais um sinal da sua
vinda às criaturas. Quem não for
capaz de compreender um amor
assim conhece muito mal o
verdadeiro amor e desconhece por
completo o sentido cristão da
castidade.

Como dizíamos, José era artesão da
Galileia, um homem como tantos
outros. E que pode esperar da vida
um habitante de uma aldeia perdida,
como era Nazaré? Apenas trabalho,
todos os dias, sempre com o mesmo
esforço. E, no fim da jornada, uma
casa pobre e pequena, para
recuperar as forças e recomeçar o
trabalho no dia seguinte.

Mas o nome de José significa em
hebreu Deus acrescentará. Deus dá à



vida santa dos que cumprem a sua
vontade dimensões insuspeitadas, o
que a torna importante, o que dá
valor a todas as coisas, o que a torna
divina. À vida humilde e santa de S.
José, Deus acrescentou – se me é
permitido falar assim – a vida da
Virgem Maria e a de Jesus Nosso
Senhor. Deus nunca se deixa vencer
em generosidade. José podia fazer
suas as palavras que pronunciou
Santa Maria, sua Esposa: Quia fecit
mihi magna qui potens est, fez em
mim grandes coisas Aquele que é
todo poderoso quia respexit
humilitatem, porque pôs o seu olhar
na minha pequenez.

José era efectivamente um homem
corrente, em quem Deus confiou
para realizar coisas grandes. Soube
viver exactamente como o Senhor
queria todos e cada um dos
acontecimentos que compuseram a
sua vida. Por isso, a Sagrada
Escritura louva José, afirmando que



era justo. E, na língua hebreia, justo
quer dizer piedoso, servidor
irrepreensível de Deus, cumpridor da
vontade divina; outras vezes significa
bom e caritativo para com o
próximo.

Numa palavra, o justo é o que ama a
Deus e demonstra essa amor,
cumprindo os seus mandamentos e
orientando toda a sua vida para o
serviço dos seus irmãos, os homens.

A fé, o amor e a esperança de José

A justiça não consiste na mera
submissão a uma regra; a rectidão
deve nascer de dentro, deve ser
profunda, vital, porque o justo vive
da fé. Viver da fé: estas palavras que
foram, mais tarde, tema frequente de
meditação para o apóstolo S. Paulo,
vêem-se realizadas
superabundantemente em S. José. O
seu cumprimento da vontade de
Deus não é rotineiro nem formalista,
mas espontâneo e profundo. A lei



que todo o judeu praticante vivia não
foi para ele um simples código nem
uma fria recompilação de preceitos,
mas expressão da vontade de Deus
vivo. Por isso, soube reconhecer a
voz do Senhor quando esta se lhe
manifestou inesperada e
surpreendente.

A história do Santo Patriarca foi uma
vida simples, mas não uma vida fácil.
Depois de momentos angustiosos,
sabe que o Filho de Maria foi
concebido por obra do Espírito
Santo. E esse Menino, Filho de Deus,
descendente de David segundo a
carne, nasce numa gruta. Os anjos
celebram o seu nascimento e
personalidades de terras longínquas
vêm adorá-Lo, mas o rei da Judeia
deseja a sua morte e é necessário
fugir. O Filho de Deus é um menino
aparentemente indefeso que terá de
viver no Egipto.



S. Mateus, ao narrar estas cenas no
seu Evangelho, põe constantemente
em destaque a fidelidade de José, que
cumpre sem vacilações os mandatos
de Deus, embora por vezes o sentido
desses mandatos lhe possa parecer
obscuro ou se lhe oculte a sua
conexão com o resto dos planos
divinos.

Em muitas ocasiões os Padres da
Igreja e os autores espirituais fazem
ressaltar a firmeza da fé de José.
Referindo-se às palavras do Anjo que
lhe ordena que fuja de Herodes e se
refugie no Egipto, Crisóstomo
comenta: Ao ouvir isto, S. José não se
escandalizou nem disse: isto parece
um enigma. Ainda há pouco Tu me
davas a conhecer que Ele salvaria o
seu povo e agora não é sequer capaz
de salvar-se a si próprio e somos nós
que temos necessidade de fugir, de
empreender uma viagem e fazer uma
grande deslocação; isto é contrário à
tua promessa. José não discorre deste



modo, porque é um varão fiel.
Também não pergunta pela data de
regresso, apesar do Anjo a ter deixado
indeterminada, posto que lhe tinha
dito: fica lá – no Egipto – até que eu te
avise. Nem por isso levanta
dificuldades, mas obedece e crê e
suporta todas as provas alegremente.

A fé de José não vacila, a sua
obediência é sempre estrita e rápida.
Para compreender melhor esta lição
que aqui nos dá o Santo Patriarca, é
bom que consideremos que a sua fé é
activa e que a sua obediência não se
parece com a obediência de quem se
deixa arrastar pelos acontecimentos.
Porque a fé cristã é o que há de mais
oposto ao conformismo ou à falta de
actividade e de energia interiores.

José abandonou-se sem reservas nas
mãos de Deus, mas nunca deixou de
reflectir sobre os acontecimentos, e
assim recebeu do Senhor a



inteligência das obras de Deus, que é
a verdadeira sabedoria.

Deste modo, aprendeu a pouco e
pouco que os planos sobrenaturais
têm uma coerência divina, que às
vezes está em contradição com os
planos humanos.

Nas diversas circunstâncias da sua
vida, o Patriarca não renuncia a
pensar, nem se alheia da sua
responsabilidade. Pelo contrário: põe
toda a sua experiência humana ao
serviço da fé. Quando volta do
Egipto, ouvindo que Arquelau reinava
na Judeia em vez de seu pai Herodes,
temeu ir para lá. Aprendeu a mover-
se dentro dos planos divinos e, como
confirmação de que Deus quer o que
ele pressentia, recebe a indicação de
se retirar para a Galileia.

Assim foi a fé de S. José: plena,
confiante, íntegra, manifestando-se
numa entrega real à vontade de
Deus, numa obediência inteligente. E,



com a Fé, a Caridade, o Amor. A sua
fé funde-se com o amor: com o amor
de Deus, que estava a cumprir as
promessas feitas a Abraão, a Jacob, a
Moisés; com o carinho de esposo
para com Maria e com o carinho de
pai para com Jesus. Fé e amor da
esperança da grande missão que
Deus, servindo-se também dele - um
carpinteiro da Galileia - estava a
começar no mundo: a redenção dos
homens.

Fé, amor, esperança: estes são os
eixos em torno dos quais gira a vida
de S. José e toda a vida cristã. A
entrega de S. José aparece-nos tecida
pelo entrecruzamento de um Amor
fiel, de uma Fé amorosa e de uma
Esperança confiante. A sua festa é,
por isso, uma boa altura para
renovarmos a entrega à vocação de
cristãos, concedida pelo Senhor a
cada um de nós.



Quando se deseja sinceramente viver
da Fé, do Amor e da Esperança, a
renovação da entrega não consiste
em retomar uma coisa que tinha
entrado em desuso. Quando há Fé,
Amor e Esperança, renovar-se -
apesar dos nossos erros pessoais, das
quedas, das debilidades - é manter-se
nas mãos de Deus: confirmar um
caminho de fidelidade. Renovar a
entrega é renovar, repito, a
fidelidade àquilo que o Senhor quer
de nós: amar com obras.

O amor tem necessariamente as suas
manifestações características. Às
vezes fala-se do amor como se fosse
uma procura de satisfação pessoal ou
um mero recurso para completarmos
egoisticamente a nossa
personalidade. E não é assim; amor
verdadeiro é sair de si mesmo,
entregar-se. O amor traz consigo a
alegria, mas é uma alegria que tem
as suas raízes em forma de cruz.
Enquanto estivermos na terra e não



tivermos chegado à plenitude da vida
futura, não pode haver amor
verdadeiro sem a experiência do
sacrifício, da dor. Uma dor de que se
gosta, amável, fonte de íntimo gozo,
mas dor real, porque significa vencer
o nosso egoísmo e tomar o amor
como regra de todas e cada uma das
nossas acções.

As obras do Amor são sempre
grandes, ainda que se trate,
aparentemente, de coisas pequenas.
Deus aproximou-se dos homens,
pobres criaturas, e disse-nos que nos
ama: Deliciae mea esse cum filiis
hominum, a minha delícia é estar
entre os filhos dos homens. O Senhor
mostra-nos que tudo tem
importância: as acções que, com
olhos humanos, consideramos
grandes; aquelas outras que, pelo
contrário, qualificamos de pouca
categoria... Nada se perde. Nenhum
homem é desprezado por Deus.
Todos, seguindo cada um a sua



vocação - no seu lar, na sua profissão
ou no seu ofício, no cumprimento
das obrigações que correspondem ao
seu estado, nos seus deveres de
cidadão, no exercício dos seus
direitos - todos estão chamados a
participar no Reino dos Céus.

É isto o que nos ensina a vida de José,
simples, normal e vulgar, feita de
anos de trabalho sempre igual, de
dias humanamente monótonos, que
se sucedem uns aos outros. Muitas
vezes o tenho pensado ao meditar
sobre a figura de S. José, e esta é uma
das razões que faz com que sinta por
ele uma devoção especial.

Quando no seu discurso de
encerramento da primeira sessão do
Concílio Vaticano II, no passado dia 8
de Dezembro, o Santo Padre João
XXIII anunciou que no cânon da
Missa se mencionaria o nome de S.
José, uma altíssima personalidade
eclesiástica telefonou-me



imediatamente para me dizer: 
Rallegramenti! Felicidades! Ao ouvir a
notícia pensei logo em si, na alegria
que lhe tinha dado. E assim era,
porque na assembleia conciliar, que
representa a Igreja inteira reunida
no Espírito Santo, se proclamava o
valor divino da vida de S. José, o
valor de uma vida simples de
trabalho face a Deus e em total
cumprimento da vontade divina.

Santificar o trabalho, santificar-se
no trabalho, santificar com o
trabalho

Descrevendo o espírito da associação
a que dediquei a minha vida, o Opus
Dei, tenho dito que se apoia, como
em seu gonzo, no trabalho ordinário,
no trabalho profissional exercido no
meio do mundo. A vocação divina
dá-nos uma missão, convida-nos a
participar na tarefa única da Igreja,
para sermos assim testemunho de
Cristo perante os nossos iguais, os



homens, e para levarmos todas as
coisas a Deus.

A vocação acende uma luz que nos
faz reconhecer o sentido da nossa
existência. É convencermo-nos, com
o resplendor da fé, do porquê da
nossa realidade terrena. Toda a
nossa vida, a presente, a passada e a
que há-de vir, cobra um novo relevo,
uma profundidade de que antes não
suspeitávamos. Todos os factos e
acontecimentos passam a ocupar o
seu posto: entendemos aonde nos
quer levar o Senhor e sentimo-nos
entusiasmados e envolvidos por esse
encargo que se nos confia.

Deus tira-nos das trevas da nossa
ignorância, do nosso caminho incerto
entre os acontecimentos da história e
chama-nos com voz forte, como um
dia o fez com Pedro e André: Venite
post me, et faciam vos fieri piscatores
hominum. - Segui-me e eu vos farei
pescadores de homens - qualquer



que seja o lugar que ocupemos no
mundo.

Quem vive da fé pode encontrar a
dificuldade e a luta, a dor e até a
amargura, mas nunca o desânimo
nem a angústia, porque sabe que a
sua vida serve, sabe para que veio a
esta terra. Ego sum lux mundi -
exclamou Cristo- qui sequitur me non
ambulate in tenebris, sed habebit
lumen vitae. Eu sou a luz do mundo;
aquele que me segue não caminha às
escuras, mas possuirá a luz da vida.

Para merecer essa luz de Deus é
preciso amar, ter a humildade de
reconhecer a necessidade de sermos
salvos e dizer com Pedro: Senhor a
quem iremos?, Tu tens palavras de
vida eterna. E nós acreditamos e
sabemos, que Tu és Cristo, Filho de
Deus. Se realmente procedermos
assim, se deixarmos entrar no nosso
coração o chamamento de Deus,
também poderemos repetir com



verdade que não caminhamos nas
trevas, pois, por cima das nossas
misérias e dos nossos defeitos
pessoais, brilha a luz de Deus, como o
Sol brilha por cima da tempestade

A fé e a vocação de cristãos afectam
toda a nossa existência e não só uma
parte dela. As relações com Deus são
necessariamente relações de entrega
e assumem um sentido de totalidade.
A atitude de um homem de fé é olhar
para a vida, em todas as suas
dimensões, com uma perspectiva
nova: a que nos é dada por Deus.

Vós, que hoje celebrais comigo esta
festa de S. José, sois todos homens
dedicados ao trabalho em diversas
profissões humanas, formais
diversos lares, pertenceis a
diferentes nações, raças e línguas.
Adquiristes formação em centros de
ensino, em oficinas ou escritórios,
tendes exercido durante anos a vossa
profissão, estabelecestes relações



profissionais e pessoais com os
vossos companheiros, participastes
na solução dos problemas colectivos
das vossas empresas e da sociedade.

Pois bem: recordo-vos, mais uma vez,
que nada disso é alheio aos planos
divinos. A vossa vocação humana é
uma parte, e parte importante, da
vossa vocação divina.

Esta é a razão pela qual vos haveis de
santificar, contribuindo ao mesmo
tempo para a santificação dos outros,
vossos iguais, precisamente
santificando o vosso trabalho e o
vosso ambiente: a profissão ou ofício
que enche os vossos dias, que dá
fisionomia peculiar à vossa
personalidade humana, que é a vossa
maneira de estar no mundo: o vosso
lar, a vossa família; e a nação em que
nascestes e que amais.

O trabalho acompanha
necessariamente a vida do homem
sobre a terra. Com ele nascem o



esforço, a fadiga, o cansaço, as
manifestações de dor e de luta que
fazem parte da nossa existência
humana actual e que são sinais da
realidade do pecado e da necessidade
da redenção. Mas o trabalho, em si
mesmo, não é uma pena nem uma
maldição ou castigo: os que assim
falam não leram bem a Sagrada
Escritura.

É a hora de nós, os cristãos, dizermos
bem alto que o trabalho é um dom de
Deus e que não tem nenhum sentido
dividir os homens em diversas
categorias segundo os tipos de
trabalho, considerando umas tarefas
mais nobres do que outras. O
trabalho, todo o trabalho, é
testemunho da dignidade do homem,
do seu domínio sobre a criação. É um
meio de desenvolvimento da
personalidade. É um vínculo de
união com os outros seres; fonte de
recursos para sustentar a família;
meio de contribuir para o



melhoramento da sociedade em que
se vive e para o progresso de toda a
Humanidade.

Para um cristão, essas perspectivas
alargam-se e ampliam-se, porque o
trabalho aparece como participação
na obra criadora de Deus que, ao
criar o homem, o abençoou dizendo-
lhe: Procriai e multiplicai-vos e enchei
a terra e subjugai-a, e dominai sobre
todo o animal que se mova à
superfície da terra. Além disso, ao ser
assumido por Cristo, o trabalho
apresenta-se-nos como uma
realidade redimida e redentora: é,
não só o âmbito em que o homem
vive, mas também meio e caminho
de santidade, realidade santificável e
santificadora.

Convém não esquecer, portanto, que
esta dignidade do trabalho está
fundamentada no Amor. O grande
privilégio do homem é poder amar,
transcendendo assim o efémero e o



transitório. O homem pode amar as
outras criaturas, dizer um tu e um eu
cheios de sentido. E pode amar a
Deus, que nos abre as portas do Céu,
que nos constitui membros da sua
família, que nos autoriza a falar
também de tu a Tu, face a face.

Por isso, o homem não pode limitar-
se a fazer coisas, a construir objectos.
O trabalho nasce do amor, manifesta
o amor, ordena-se ao amor.
Reconhecemos Deus não só no
espectáculo da Natureza, mas
também na experiência do nosso
próprio trabalho, do nosso esforço. O
trabalho é, assim, acção de graças,
porque nos sabemos colocados por
Deus na terra, amados por Ele,
herdeiros das suas promessas. É
justo que se nos diga: quer comais,
quer bebais ou façais outra coisa
qualquer, fazei tudo para a glória de
Deus.



O trabalho é também apostolado,
ocasião de entrega aos outros
homens, para lhes revelar Cristo e
levá-los até Deus Pai, consequência
da caridade que o Espírito Santo
derrama nas almas. Entre as
indicações que S. Paulo dá aos de
Éfeso sobre como deve se manifestar
a mudança que representou para
eles a sua conversão, a sua vocação
ao Cristianismo, encontramos esta: o
que furtava, não furte mais, mas
trabalhe, ocupando-se com as suas
mãos nalguma tarefa honesta, para
ter com que ajudar a quem tenha
necessidade.

Os homens têm necessidade do pão
da terra que sustente as suas vidas e
também do pão do Céu que ilumine e
dê calor aos seus corações. Com o
vosso próprio trabalho, com as
iniciativas que se promovam a partir
dessa ocupação, nas vossas
conversas, no convívio com os



outros, podeis e deveis concretizar
esse preceito apostólico.

Se trabalhamos com este espírito, a
nossa vida, no meio das limitações
próprias da condição terrena, será
uma antecipação da glória do Céu,
dessa comunidade com Deus e com
os santos, na qual só reinará o amor,
a entrega, a fidelidade, a amizade, a
alegria. Na vossa ocupação
profissional, corrente e ordinária,
encontrareis a matéria - real,
consciente, valiosa - para realizar
toda a vida cristã, para corresponder
à graça que nos vem de Cristo.

Nas vossas ocupações profissionais,
realizadas face a Deus, pôr-se-ão em
jogo a Fé, a Esperança e a Caridade.
Os incidentes, as relações e os
problemas que o vosso trabalho traz
consigo alimentarão a vossa oração.
O esforço por cumprirdes os vossos
deveres correntes será o modo de
viverdes a Cruz, que é essencial para



o Cristão. A experiência da vossa
debilidade e os fracassos que existem
sempre em todo o esforço humano
dar-vos-ão mais realismo, mais
humildade, mais compreensão com
os outros. Os êxitos e as alegrias
convidar-vos-ão a dar graças e a
pensar que não viveis para vós
mesmos, mas para o serviço dos
outros e de Deus.

Para servir, servir

Para viver assim, para santificar a
profissão, é necessário, primeiro que
tudo, trabalhar bem, com seriedade
humana e sobrenatural. Quero
recordar-vos agora, por contraste, o
que conta um dos antigos relatos dos
evangelhos apócrifos: O Pai de Jesus,
que era carpinteiro, fazia arados e
jugos. Uma vez - continua a narração-
foi-lhe encomendada uma cama, por
certa pessoa de boa posição. Mas
aconteceu que um dos varais era mais
curto que o outro, pelo que José não



sabia o que fazer. Então o Menino
Jesus disse ao seu Pai: põe os dois
paus no chão e acerta-os por uma
extremidade. Assim fez José. Jesus
põe-se do outro lado, pegou no varal
mais curto e esticou-o, deixando-o tão
comprido como o outro. José, seu Pai,
ficou cheio de admiração ao ver o
prodígio e encheu o Menino de
abraços e beijos dizendo: ditoso de
mim, porque Deus me deu este Menino

José, não daria graças a Deus por
estes motivos; o seu trabalho não
podia ser assim. S. José não é o
homem das soluções fáceis e 
milagreiras, mas o homem da
perseverança, do esforço e, quando é
necessário, do engenho. O cristão
sabe que Deus faz milagres; que os
realizou há séculos, que continuou a
fazê-los depois e que continua a fazê-
los agora, porque non est abbreviata
manus Domini, não diminuiu o poder
de Deus.



Mas os milagres são uma
manifestação da omnipotência
salvadora de Deus, e não um
expediente para resolver as
consequências da inépcia ou para
facilitar o nosso comodismo. O
milagre que o Senhor vos pede é a
perseverança na nossa vocação cristã
e divina, a santificação do trabalho
de cada dia: o milagre de converter a
prosa diária em decassílabos, em
verso heróico, pelo amor com que
realizais a vossa ocupação habitual.
Aí vos espera Deus para que sejais
almas com sentido de
responsabilidade, com zelo
apostólico, com competência
profissional.

Assim, como lema para o vosso
trabalho, posso indicar-vos este: para
servir, servir. Porque para fazer as
coisas, é necessário, em primeiro
lugar, saber concluí-las. Não acredito
na rectidão da intenção de quem não
se esforça por conseguir a



competência necessária para
cumprir bem os trabalhos de que
está encarregado. Não basta querer
fazer o bem; é preciso saber fazê-lo.
E, se queremos realmente, esse
desejo traduzir-se-á no empenho por
utilizar os meios adequados para
fazer as coisas bem acabadas, com
perfeição humana.

Além disso, esse serviço humano,
essa capacidade a que poderíamos
chamar técnica, saber realizar o
nosso ofício, deve ter uma
característica que foi fundamental
no trabalho de S. José e que devia ser
fundamental em todo o cristão: o
espírito de serviço, o desejo de
trabalhar para contribuir para o bem
dos outros homens. O trabalho de S.
José não foi um trabalho que visasse
a auto-afirmação, embora a
dedicação de uma vida laboriosa
tenha forjado nele uma
personalidade madura, bem
delineada. O Santo Patriarca



trabalhava com a consciência de
cumprir a vontade de Deus,
pensando no bem dos seus, Jesus e
Maria, e tendo presente o bem de
todos os habitantes da pequena
Nazaré.

Em Nazaré José era um dos poucos
artesãos da terra, se não era o único.
Possivelmente, carpinteiro. E, como é
costume nas pequenas povoações,
também era capaz de fazer outras
coisas: pôr a funcionar um moinho
que não funcionava ou arranjar,
antes do inverno, as fendas de um
tecto. José tirava muita gente de
apuros, certamente com um trabalho
bem acabado.

O seu trabalho profissional era uma
ocupação orientada para o serviço,
para tornar agradável a vida das
outras famílias da aldeia,
acompanhada de um sorriso, de uma
palavra amável, de um comentário
feito como que de passagem, mas que



devolve a fé e a alegria a quem está a
ponto de perdê-las.

Às vezes, quando se tratava de
pessoas mais pobres do que ele, José
trabalharia aceitando alguma coisa
de pouco valor, que deixava a outra
pessoa com a satisfação de pensar
que tinha pago. Normalmente José
cobraria o que fosse razoável; nem
mais nem menos. Saberia exigir o
que em justiça lhe era devido, já que
a fidelidade a Deus não significa
renúncia a direitos que na realidade
são deveres; S. José tinha de exigir o
que era justo, porque tinha de
sustentar a família que Deus lhe
tinha confiado, com a recompensa
desse trabalho.

A exigência dos nossos direitos não
deve ser fruto de um egoísmo
individualista. Não se ama a justiça
se não se deseja vê-la também
cumprida para com os outros. Como
também não é lícito encerrar-se



numa religiosidade cómoda,
esquecendo as necessidades dos
outros. Quem deseja ser justo aos
olhos de Deus também se esforça
para que a justiça se realize de facto
entre os homens. E não apenas. pelo
bom motivo de que o nome de Deus
não seja injuriado, mas porque ser
cristão significa captar e
corresponder a todos os anseios
nobres do homem. Parafraseando
um texto conhecido, do Apóstolo S.
João, pode-se dizer que mente quem
afirma que é justo com Deus mas não
é justo com os outros homens; e a
verdade não habita nele.

Como todos os cristãos que viveram
aquele momento, recebi com emoção
e alegria a decisão de festejar a festa
litúrgica de S. José Operário. Esta
festa, que é uma canonização do
valor divino do trabalho, mostra
como a Igreja, na sua vida colectiva e
pública, se fez eco das verdades
centrais do Evangelho, que Deus



quer que sejam especialmente
meditadas nesta nossa época.

Já falámos muito deste tema noutras
ocasiões, mas permiti-me insistir de
novo na naturalidade e na
simplicidade da vida de S. José, que
não se distinguia da dos seus
vizinhos nem levantava barreiras
desnecessárias.

Por isso, ainda que possa ser
conveniente nalguns momentos ou
em algumas situações, habitualmente
não gosto de falar de operários
católicos, de engenheiros católicos, de
médicos católicos, etc., como se se
tratasse de uma espécie dentro dum
género, como se os católicos
formassem um grupinho separado
dos outros, dando assim a sensação
de que existe um fosso entre os
cristãos e o resto da humanidade.
Respeito a opinião oposta, mas penso
que é muito mais correcto falar de
operários que são católicos, ou de



católicos que são operários; de
engenheiros que são católicos ou de
católicos que são engenheiros.
Porque o homem que tem fé e exerce
uma profissão intelectual, técnica ou
manual, está e sente-se unido aos
outros, igual aos outros, com os
mesmos direitos e obrigações, com o
mesmo desejo de melhorar, com o
mesmo empenho de se enfrentar
com os problemas comuns e de lhes
encontrar a solução.

O católico, assumindo tudo isto,
saberá fazer da sua vida diária um
testemunho de Fé, de Esperança e de
Caridade; testemunho simples,
normal, sem necessidade de
manifestações aparatosas, pondo de
manifesto - com a coerência da sua
vida - a presença constante da Igreja
no mundo, visto que todos os
católicos são, eles mesmos, Igreja,
pois são membros, com pleno direito,
do único Povo de Deus.



As relações entre José e Jesus

Há bastante tempo que gosto de
recitar uma comovedora invocação a
S. José, que a própria Igreja nos
oferece entre as orações preparatória
da Missa: José, varão bem-aventurado
e feliz, ao qual foi concedido ver e
ouvir a Deus, a Quem muitos reis
quiseram ver e ouvir e não viram nem
ouviram; e não só vê-Lo e ouvi-Lo mas
trazê-Lo nos braços, beijá-Lo, vesti-Lo
e guardá-Lo: rogai por nós. Esta
oração servir-nos-á para entrar no
último tema que hoje vou tocar: a
convivência íntima e carinhosa de
José com Jesus.

Para S. José, a vida de Jesus foi uma
contínua descoberta da sua vocação.
Recordámos acima aqueles primeiros
anos cheios de circunstâncias
aparentemente contraditórias:
glorificação e fuga, majestade dos
magos e pobreza da gruta, canto dos
Anjos e silêncio dos homens. Quando



chega o momento de apresentar o
Menino no Templo, José, que leva a
modesta oferenda de um par de
rolas, vê como Simeão e Ana
proclamam que Jesus é o Messias. 
Seu pai e sua mãe ouviram com
admiração, diz S. Lucas. Mais tarde,
quando o Menino fica no templo sem
que Maria e José o saibam, ao
encontrá-Lo de novo depois de O
procurarem três dias, o mesmo
evangelista narra que se
maravilharam.

José surpreende-se, José admira-se.
Deus vai-lhe revelando os seus
desígnios e ele esforça-se por
compreendê-los. Como toda a alma
que quer seguir de perto Jesus,
descobre logo que não é possível
andar com passo ronceiro, que não
pode viver da rotina. Porque Deus
não se conforma com a estabilidade
num nível conseguido, com o
descanso no que já se tem. Deus
exige continuamente mais e os seus



caminhos não são os nossos
caminhos humanos. S. José, como
nenhum outro homem antes ou
depois dele, aprendeu de Jesus a
estar atento para conhecer as
maravilhas de Deus, a ter a alma e o
coração abertos.

Mas, se José aprendeu de Jesus a
viver de um modo divino, atrever-
me-ia a dizer que, no aspecto
humano, ensinou muitas coisas ao
Filho de Deus. Há qualquer coisa que
não me agrada no titulo de pai
adoptivo com que às vezes se designa
José, porque tem o perigo de fazer
pensar que as relações entre José e
Jesus eram frias e externas.
Certamente que a nossa fé nos diz
que não era pai segundo a carne,
mas não é essa a única paternidade.

A José - lemos num sermão de Santo
Agostinho - não só se lhe deve o nome
de pai, mas este é-lhe devido mais do
que a qualquer outro. E continua: 



Como era pai? Tanto mais
profundamente pai, quanto mais casta
foi a sua paternidade. Alguns
pensavam que era pai de Nosso
Senhor Jesus Cristo da mesma forma
que são pai os outros, que geram
segundo a carne e não recebem os
seus filhos só como fruto do seu afecto
espiritual. Por isso, diz S. Lucas:
pensava-se que era pai de Jesus.

Porque diz apenas pensava-se?
Porque o pensamento e o juízo
humanos referem-se àquilo que
costuma acontecer entre os homens. E
o Senhor não nasceu do germe de
José. Mas à piedade e caridade de José
nasceu um filho da Virgem Maria, que
era Filho de Deus.

José amou Jesus como um pai ama o
seu filho, tratou-o dando-lhe tudo
que de melhor tinha. José, cuidando
daquele Menino como lhe tinha sido
ordenado, fez de Jesus um artesão:
transmitiu-lhe o seu ofício. Por isso,



os vizinhos de Nazaré falavam de
Jesus chamando-lhe indistintamente 
faber e fabri filius”: artesão e filho do
artesão. Jesus trabalhou na oficina de
José e junto de José. Como seria José,
como teria actuado nele a graça, para
ser capaz de levar a cabo a tarefa de
desenvolver no aspecto humano o
Filho de Deus?

Por isso, Jesus devia parecer-se com
José no modo de trabalhar, nos traços
do seu carácter, na maneira de falar.
No realismo de Jesus, no seu espírito
de observação, no seu modo de se
sentar à mesa e de partir o pão, no
seu gosto por falar dum modo
concreto tomando como exemplo as
coisas da vida corrente, reflecte-se o
que foi a infância e a juventude de
Jesus e, portanto, a sua convivência
com José.

Não é possível desconhecer a
sublimidade do mistério. Esse Jesus
que é homem, que fala com o



sotaque de uma determinada região
de Israel, que se parece com um
artesão chamado José, esse é o Filho
de Deus. E quem pode ensinar
alguma coisa a Deus? Mas é
realmente homem e vive
normalmente: primeiro como
menino; depois, como rapaz que
ajuda na oficina de José; finalmente
como homem maduro, na plenitude
da idade. Jesus crescia em sabedoria,
em idade e em graça diante de Deus e
dos homens.

José foi, no aspecto humano, mestre
de Jesus; conviveu com Ele
diariamente, com carinho delicado, e
cuidou dele com abnegação alegre.
Não será esta uma boa razão para
considerarmos este varão justo, este
Santo Patriarca, no qual culmina a Fé
da Antiga Aliança, Mestre de vida
interior? A vida interior não é outra
coisa senão o convívio assíduo e
intimo com Cristo, para nos
identificarmos com Ele. E José saberá



dizer-nos muitas coisas sobre Jesus.
Por isso, não deixeis nunca de
conviver com ele; ite ad Joseph, como
diz a tradição cristã com uma frase
tomada do Antigo Testamento.

Mestre da vida interior, trabalhador
empenhado no seu trabalho, servidor
fiel de Deus em relação contínua com
Jesus: este é José. Ite ad Joseph. Com
S. José o cristão aprende o que é ser
Deus e estar plenamente entre os
homens, santificando o mundo. Ide a
José e encontrareis Jesus. Ide a José e
encontrareis Maria, que encheu
sempre de paz a amável oficina de
Nazaré.

(Homilia pronunciada em 19–III–
1963)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/na-oficina-de-jose/


opusdei.org/pt-pt/article/na-oficina-de-
jose/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/na-oficina-de-jose/
https://opusdei.org/pt-pt/article/na-oficina-de-jose/

	Na oficina de José (áudio)

