
opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (1): Na alegre
esperança de Cristo.
A fé no Amor de
Deus

Deixar que o amor de Deus nos
toque, deixar que Cristo olhe
para nós. A esperança abre um
mundo diante de nós, porque se
fundamenta no que Deus quer
fazer em nós.

04/12/2017



Descarregar o livro completo «Para
mim, viver é Cristo»

Que torna a vida valiosa? Que faz
com que a minha vida seja valiosa?
No mundo atual, a resposta a essa
pergunta com frequência gira à volta
de dois polos: o sucesso que somos
capazes de alcançar e a opinião que
os outros têm de nós. É claro que não
são questões banais: a opinião alheia
tem consequências na vida familiar,
social e profissional. O sucesso é a
expetativa lógica daquilo que
empreendemos. Ninguém faz seja o
que for com o objetivo de fracassar.
No entanto, às vezes, aparecem
pequenas ou não tão pequenas
derrotas na nossa vida, ou outros
podem formar uma opinião sobre
nós em que não nos sentimos
refletidos.

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/


A experiência do fracasso, do
desconsideração, ou a consciência da
própria incapacidade – já não só no
mundo profissional, mas até no
esforço de viver uma vida cristã –
podem levar-nos ao desânimo, ao
desalento, e, em último termo, à
desesperança.

Na atualidade, a pressão por ter
sucesso em diferentes níveis, por ser 
alguém, ou, pelo menos, por
podermos dizer que somos alguém é
mais forte que noutras épocas. E, na
realidade, em vez do que nós somos –
filho, mãe, irmão, avó –, o foco está
posto no que somos capazes de fazer.
Por isso, hoje estamos mais
vulneráveis aos vários tipos de
derrotas que a vida costuma trazer
consigo: contratempos que antes se
resolviam ou se suportavam com
fortaleza, hoje causam com
frequência uma tristeza ou
frustração de fundo, desde idades
muito precoces. Nesse mundo com



tantas expetativas e desilusões, é
possível então viver, como propunha
São Paulo, «alegres na
esperança» (Rm 12, 12)?

Na sua carta de fevereiro, o Prelado
do Opus Dei dirige o olhar à única
resposta verdadeiramente lúcida a
essa pergunta. Uma resposta que se
ergue com um sim decidido: «fazei,
Senhor, que a partir da fé no vosso
Amor vivamos cada dia com um
amor sempre novo, numa alegre
esperança»[1]. Ainda que, às vezes, a
falta de esperança possa parecer
“menos ingénua”, só o será se
fecharmos os olhos ao Amor de Deus
e à sua permanente proximidade. O
Papa Francisco recordava-nos isso
numa das suas catequeses sobre a
esperança: «A esperança cristã é
sólida, eis porque não desilude. (...)
Não está fundada sobre o que nós
podemos fazer ou ser, e nem sequer
naquilo em que podemos acreditar.
O seu fundamento, ou seja, o



fundamento da esperança cristã é o
que de mais fiel e seguro pode
existir, isto é, o amor que o próprio
Deus alimenta por cada um de nós. É
fácil dizer: Deus ama-nos. Todos nós
dizemos isso. Mas pensem um pouco:
cada um de nós é capaz de dizer:
estou convencido de que Deus me
ama? Não é tão fácil dizê-lo. Mas é
verdade»[2].

A grande esperança

Na sua pregação e nas suas
conversas, São Josemaria
contemplava muitas vezes a vida dos
primeiros cristãos. A fé era para eles,
mais do que uma doutrina a aceitar
ou um modelo de vida a realizar, o 
dom de uma vida nova: o dom do
Espírito Santo, que havia sido
derramado nas suas almas depois da
ressurreição de Cristo. Para os
primeiros cristãos, a fé em Deus era
objeto de experiência e não só de
adesão intelectual: Deus era uma



Pessoa realmente presente no seu
coração. São Paulo escrevia aos fiéis
de Éfeso, referindo-se à sua vida
antes de conhecer o Evangelho:
«lembrai-vos de que naquele tempo
estáveis sem Cristo, sem direito da
cidadania em Israel, alheios às
alianças, sem esperança da promessa
e sem Deus, neste mundo» (Ef 2, 11–
12). Com a fé, por outro lado, tinham
recebido a esperança, uma esperança
que «não engana. Porque o amor de
Deus foi derramado nos nossos
corações pelo Espírito Santo que nos
foi dado» (Rm 5, 5).

Ao longo de vinte séculos, Deus não
deixa de chamar-nos a esta “grande
esperança”, que relativiza todas as
outras esperanças e deceções.
«Precisamos de esperanças –
menores ou maiores – que, dia após
dia, nos mantenham a caminho. Mas,
sem a grande esperança que deve
superar tudo o resto, aquelas não
bastam. Esta grande esperança só



pode ser Deus, que abraça o universo
e nos pode propor e dar aquilo que,
sozinhos, não podemos conseguir»[3].

É bom considerar se nos habituámos
à realidade de um Deus que salva –
um Deus que vem encher-nos de
esperança –, até ao ponto de, às
vezes, ver isso apenas como uma
ideia, que não tem força real na
nossa vida. A Cruz, que parecia um
grande fracasso aos olhos dos que
tinham esperança em Jesus, tornou-
se, com a Ressurreição, o triunfo
mais decisivo da história. Decisivo,
porque não se trata de um êxito só de
Jesus: com Ele todos vencemos. «E
esta é a vitória que vence o mundo: a
nossa fé» no Ressuscitado (1Jo 5, 4).
Os discípulos de Emaús olhavam o
passado com saudades. “Nós
esperávamos”, diziam (Lc 24, 21):
não sabiam que Jesus caminhava
com eles, que abria para eles um
futuro apaixonante, à prova de
qualquer outro desengano. «Aviva a



tua fé. – Cristo não é uma figura que
passou. Não é uma recordação que se
perde na história. Vive! ‘Jesus
Christus heri et hodie: ipse et in
saecula!’, diz São Paulo. Jesus Cristo
ontem e hoje e sempre!»[4].

Deixar-nos tocar pelo amor de
Deus

São Paulo descrevia assim a raiz da
vida cristã: «É que eu pela Lei morri
para a Lei, a fim de viver para Deus.
Estou crucificado com Cristo. Já não
sou eu que vivo, mas é Cristo que
vive em mim. E a vida que agora
tenho na carne, vivo-a na fé do Filho
de Deus que me amou e a si mesmo
se entregou por mim» (Gal 2, 19-20).
Para o Apóstolo, o cristianismo
consiste, em primeiro lugar, na
realidade de que Cristo morreu por
nós, ressuscitou e, do Céu, enviou aos
nossos corações o seu Espírito Santo,
que nos transforma e abre os nossos
olhos para uma vida nova. «Quem é



atingido pelo amor começa a intuir
em que consistiria propriamente
‘vida’. Começa a intuir o significado
da palavra esperança»[5]. Como à
samaritana, a Maria Madalena, a
Nicodemos, a Dimas, aos discípulos
de Emaús, Jesus dá-nos um novo
modo de olhar: de olhar-nos a nós
mesmos, aos outros e a Deus. E
somente a partir deste novo olhar
que Deus nos dá, o esforço por
melhorar e a luta por imitá-l'O têm
sentido: vistos por si mesmos, estas
duas coisas seriam «vaidade e vento
que passa» (Ecl 2, 11), um empenho
inútil.

Ao morrer na Cruz «por nós homens
e pela nossa salvação»[6], Cristo
livrou-nos de uma vida de relação
com Deus concentrada em preceitos
e limites negativos. Libertou-nos
para uma vida feita de Amor: «e vos
revestistes do homem novo, aquele
que, para chegar ao conhecimento,
não cessa de ser renovado à imagem



do seu Criador» (Cl 3, 10). Trata-se,
então, de conhecer o Amor de Deus e
de deixar-se tocar por Ele, para
retomar – a partir dessa experiência
– o caminho para a santidade.
Encontrar Deus e deixar-nos
transformar por Ele é o essencial.
Pouco depois da sua eleição, o
Prelado do Opus Dei recordava-nos:
«quais são as prioridades que Nosso
Senhor nos apresenta neste
momento histórico do mundo, da
Igreja e da Obra? A resposta é clara:
em primeiro lugar, cuidar da nossa
união com Deus com delicadeza de
apaixonados, partindo da
contemplação de Jesus Cristo, rosto
da Misericórdia do Pai. O programa
de São Josemaria será sempre válido:
‘Que procures a Cristo. Que
encontres a Cristo. Que ames a
Cristo’»[7]. A união com Deus permite-
nos viver a Vida que Ele nos oferece.
Procurar o rosto de Cristo, e deixar-
nos olhar por Ele é um caminho



esplêndido para aprofundar nessa
vida de Amor.

Deixar Cristo olhar para nós

Jesus Cristo é o rosto da Misericórdia
de Deus, porque n’Ele Deus nos fala
com uma linguagem à nossa medida:
uma linguagem à escala humana que
vem ao encontro da sede do amor
fora de toda escala que Ele mesmo
colocou em cada um de nós. «E tu, já
sentiste alguma vez pousar sobre ti
este olhar de amor infinito que, para
além de todos os teus pecados,
limitações e fracassos, continua a
confiar em ti e a olhar com
esperança para a tua vida? Estás
consciente do valor que tens diante
de um Deus que, por amor, te deu
tudo? Como nos ensina São Paulo,
assim “Deus demonstra o seu amor
para connosco: quando ainda éramos
pecadores é que Cristo morreu por
nós” (Rm 5, 8). Mas compreendemos



verdadeiramente a força destas
palavras?»[8].

Para descobrir o rosto de Jesus, é
necessário percorrer o caminho da
adoração e da contemplação. «Que
doce é estar diante de um crucifixo,
ou de joelhos diante do Santíssimo e
simplesmente ser diante de seus
olhos! Quanto bem nos faz deixar
que Ele volte a tocar nossa existência
e nos lance a comunicar a sua nova
vida!»[9]. Trata-se, como dizia o Papa
noutra ocasião, de «olhar Deus, mas
acima de tudo [de] sentir-se olhado
por Ele»[10]. Parece algo simples: 
deixar-se olhar, simplesmente ser na
presença de Deus... Mas o certo é
que, em um mundo hiperativo e
saturado de estímulos como o nosso,
isso nos custa terrivelmente. Por isso,
é necessário pedir a Deus o dom de
entrar no seu silêncio e de deixar que
Ele olhe para nós: convencer-se, em
suma, de que estar na sua presença
já é uma oração maravilhosa e



tremendamente eficaz, mesmo se
não tirarmos dela nenhum propósito
imediato. A contemplação do rosto
de Cristo tem em si mesma um poder
transformador que não podemos
medir com os nossos critérios
humanos. «Ponho sempre o Senhor
diante dos olhos, pois ele está à
minha direita; não vacilarei. Por isso,
o meu coração se alegra e a minha
alma exulta, até o meu corpo
descansará seguro» (Sl 15, 8–9).

O rosto de Jesus é também o rosto do
Crucificado. Ao constatar a nossa
fraqueza, poderíamos pensar, com
um critério exclusivamente humano,
que o dececionamos: que não
podemos dirigir-nos a Ele como se
não tivesse acontecido nada. No
entanto, essas objeções desenham
somente uma caricatura do Amor de
Deus. «Há uma falsa ascética que
apresenta o Senhor na Cruz
enraivecido, rebelde. Um corpo
retorcido que parece ameaçar os



homens: vós me quebrantastes, mas
eu lançarei sobre vós os meus
pregos, a minha cruz e os meus
espinhos. Esses não conhecem o
espírito de Cristo. Ele sofreu tudo
quanto pôde – e, por ser Deus, podia
tanto! – . Mas amava mais do que
padecia... E, depois de morto,
consentiu que uma lança Lhe abrisse
outra chaga, para que tu e eu
encontrássemos refúgio junto ao seu
Coração amabilíssimo»[11].

Como São Josemaria compreendia o
Amor que irradia o rosto de Jesus! Lá
da Cruz, olha-nos e diz-nos:
«Conheço-te perfeitamente. Antes de
morrer, pude ver todas as tuas
debilidades e misérias, as tuas
quedas e traições... E conhecendo-te
tão bem, tal como és, julguei que vale
a pena dar a vida por ti». O olhar de
Cristo é amoroso, afirmativo, vê o
bem que existe em nós – o bem que
nós somos – e que Ele mesmo nos
concedeu ao chamar-nos à vida. Um 



bem digno de Amor, mais ainda,
digno do Amor maior (cf. Jo 3, 16; 15,
13).

Caminhar com Cristo deixando
marca no mundo

O olhar de Jesus ajudar-nos-á a
reagir com esperança diante das
quedas, dos deslizes, da
mediocridade. E não é simplesmente
porque sejamos bons assim como
somos, mas também porque Deus
conta com cada um de nós para
transformar o mundo e enchê-lo do
seu Amor. Também essa chamada
está no olhar amoroso de Cristo.
«Dir-me-ás: “Padre, mas eu sou muito
limitado, sou pecador, que posso
fazer?” Quando o Senhor nos chama,
não pensa no que somos, no que
éramos, no que fizemos ou deixámos
de fazer. Pelo contrário: no momento
em que nos chama, Ele está a olhar
para tudo o que poderíamos dar,
todo o amor que somos capazes de



contagiar. A sua aposta sempre é no
futuro, no amanhã. Jesus projeta-te
no horizonte, nunca num museu»[12].

O olhar de Cristo é um olhar do
Amor, que afirma sempre a pessoa
que está na sua frente e exclama: «É
bom que existas, que maravilha ter-
te aqui!»[13]. Ao mesmo tempo,
conhecendo-nos perfeitamente, conta
connosco. Descobrir essa dupla 
afirmação de Deus é o melhor modo
de recuperar a esperança e de nos
sentirmos novamente atraídos para
cima, em direção ao Amor, e depois
lançados ao mundo inteiro. Essa é,
no fim de contas, a nossa segurança
mais firme: Cristo morreu por mim,
porque acreditava que valia a pena
fazer isso. Cristo, que me conhece,
confia em mim. Por isso, o Apóstolo
exclamava: «Se Deus está por nós,
quem pode estar contra nós? Ele, que
nem sequer poupou o seu próprio
Filho, mas O entregou por todos nós,



como não havia de nos oferecer tudo
juntamente com Ele?» (Rm 8, 31-32).

Dessa segurança nascerá o nosso
desejo de retomar o caminho, de
lançar-nos ao mundo inteiro para
deixar nele a marca de Cristo.
Sabendo que, muitas vezes,
tropeçaremos, que, nem sempre,
conseguiremos realizar o que nos
propusermos... Mas, no fundo, não é
isso o que conta. O que importa é
seguir em frente, com o olhar fixo em
Jesus: “expectantes beatam spem”
acordados e atentos à sua alegre
esperança[14]. É Ele que nos salva e
conta connosco para encher o mundo
de paz e de alegria. «Deus criou-nos
para estarmos de pé. Existe uma bela
canção que os alpinos cantam
quando sobem. A canção diz assim:
“na arte de subir, importante não é
não cair, mas sim não ficar
caído”!»[15]. Em pé, alegres. Seguros.
A caminho. Com a missão de
incendiar “todos os caminhos da



terra com o fogo de Cristo” que
levamos no coração[16].

[1] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 33.

[2] Francisco, Audiência, 15/02/2017.

[3] Bento XVI, Spe Salvi, n. 31.

[4] São Josemaria, Caminho, n. 584.

[5] Bento XVI, Spe Salvi, n. 27.

[6] Missal Romano, Símbolo niceno-
constantinopolitano.

[7] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 30 (cf. Caminho, n.
382).

[8] Francisco, Mensagem, 15/08/2015.

[9] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
264.



[10] S. Rubin, F. Ambrogetti, 
Conversas com Jorge Bergoglio,
Edições Paulinas, Lisboa 2013.

[11] São Josemaria, Via Sacra, XII
Estação, n. 3.

[12] Francisco, Vigília de oração,
30/07/2016.

[13] cf. J. Pieper, Virtudes
Fundamentais , Ed. Aster, Lisboa
1960.

[14] Missal Romano, Rito de
Comunhão.

[15] Francisco, Homilia, 24/04/2016.

[16] São Josemaria, Caminho, n. 1.

Lucas Buch

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/na-alegre-esperanca-de-cristo/


opusdei.org/pt-pt/article/na-alegre-
esperanca-de-cristo/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/na-alegre-esperanca-de-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/na-alegre-esperanca-de-cristo/

	Para mim, viver é Cristo (1): Na alegre esperança de Cristo. A fé no Amor de Deus

