
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (2): O
caminho está no
nosso interior

Com a força da fé e a confiança
da esperança, podemos dizer a
nós próprios: aqui e agora
posso ser luz de Deus, amor de
Deus.

17/04/2021

Uma busca constante de Deus. Assim
foi a vida de Santo Agostinho: uma
busca apaixonada, que nem sempre
encontrou os caminhos que o



levavam verdadeiramente até Ele.
Na juventude, foi fortemente
influenciado pelo seu interesse pela
literatura e pela admiração que as
suas capacidades retóricas
suscitaram nos outros. Por vezes, os
impulsos levaram-no a afastar-se, e,
até mesmo a adotar formas de
pensar que estavam em oposição à fé
cristã. No entanto, a busca da
verdade e a leitura da Sagrada
Escritura aproximaram-no
gradualmente do cristianismo.
Talvez com este processo em mente,
e conhecendo muitas pessoas sábias
com quem partilhava inquietações,
mas que não chegaram a Cristo,
Santo Agostinho escreveu que por
mais raciocínio adequado que se
consiga alcançar, «nem todos
encontram o caminho. Os sábios do
mundo compreendem que Deus é
uma certa vida eterna, imutável, mas
veem-no de longe (...). O Filho de
Deus que é sempre a Verdade e a
Vida no Pai, ao assumir o homem,



fez-se caminho para nós, que não
tínhamos por onde ir até à verdade.
Caminha pelo homem e chegas a
Deus»[1].

Chegamos a Deus através de Cristo

Talvez não seja difícil sentir que é
Deus quem procuramos, que é Ele
que nos espera no final da viagem.
Acontece o mesmo com a origem:
identificamos dentro de nós um
impulso, e suspeitamos que nos vem
d'Ele. Contudo, pode ser mais
complicado experimentar que Deus é
também o caminho: chega-se a Deus
através d'Ele. E é precisamente para
que possamos percorrer esse
caminho que enviou o seu próprio
Filho ao mundo; podemos não só
ouvi-Lo, olhá-l'O ou tocá-l'O, mas até
participar na sua vida. Jesus «não
nos mostrou apenas o caminho para
encontrar Deus, um caminho que
poderíamos seguir por nós próprios,
obedecendo às Suas palavras e



imitando o Seu exemplo. Em vez
disso, para nos abrir a porta da
libertação, o próprio Cristo tornou-se
caminho: “Eu sou o caminho” (Jo 14,
6)»[2].

A liturgia da Santa Missa confirma-o
quando, no final da oração
eucarística, o sacerdote proclama,
elevando o Pão e o Vinho: «Por
Cristo, com Cristo e em Cristo...». Só
podemos chegar a Deus por Cristo, 
com Ele n'Ele. A sua pessoa é o
caminho pelo qual devemos
prosseguir, a verdade pela qual
podemos alcançar o objetivo e a vida
em que podemos viver a nossa
própria vida. É por isso que, desde
aquela primeira vez no Cenáculo,
cada celebração da Eucaristia
culmina na comunhão com o corpo
de Jesus: Deus torna-se alimento para
o caminho, o caminho que é Ele
próprio.



Caminhar por este trilho torna
possível a plenitude da vida. «A fé
nasce do encontro com o Deus vivo
que nos chama (...). Aparece como
uma luz no percurso, que orienta o
nosso caminho através do tempo»[3].
S. Josemaria saboreava de uma
forma especial a certeza de ter
encontrado o mesmo Cristo dos
Evangelhos: «Jesus é o caminho. Ele
deixou neste mundo as pegadas
limpas dos seus passos... quanto
gosto de o recordar: Jesus Cristo, o
mesmo que foi ontem para os
apóstolos e para as pessoas que o
procuraram, hoje vive para nós»[4].

Três feixes de luz

O quarto Evangelho diz-nos de João
Batista que «veio como testemunha,
para dar testemunho da luz, a fim de
que todos acreditassem por meio
dele. Ele não era a luz, mas a
testemunha da luz» (Jo 1, 6-8). Aquela
luz da qual João deu testemunho



também quer manifestar-se em cada
batizado. De facto, se Cristo, como
proclamamos numa das versões do
Credo, é «Luz da Luz», também se
pode dizer que os cristãos que o
recebem e «acreditam no seu
nome» (Jo 1, 12) são, ao mesmo
tempo, luz dessa Luz. Portanto,
quando pedimos a Deus luz para ver,
estamos, ao mesmo tempo, a pedir
para sermos nós próprios, como o
Batista, testemunhas da Luz no
mundo.

Não é suficiente termos o clarão de
luz que nos permitiu partir na nossa
viagem; nem é suficiente termos
aquele brilho que, projetado nas
profundezas da vida, nos permite
orientar-nos. Precisamos de uma luz
que nos acompanhe a partir do
interior. Necessitamos de uma força
que vivifique a nossa própria força. E
este é o papel desempenhado na
nossa alma pelas virtudes teologais:
fé, esperança e caridade, que são



como três feixes de luz, como as três
cores primárias da vida de Deus em
nós. Estas três virtudes, de facto,
«adaptam as faculdades do homem a
uma participação na natureza
divina»[5]; com elas «Nosso Senhor
faz-nos seus, endeusa-nos»[6].

Fé, esperança e caridade
correspondem, em certo sentido, «às
três dimensões do tempo: a
obediência da fé aceita a palavra que
vem da eternidade, e, promulgada na
história, transforma-se em amor, em
presente, e assim abre a porta da
esperança»[7]. A fé precede-nos: diz-
nos de onde vimos, mas também
para onde vamos; não é apenas uma
memória, mas uma luz que ilumina o
futuro: abre-nos à esperança,
projeta-nos para a vida. E, no centro
do fio estendido entre estes dois
polos, desdobra-se a caridade, que se
conjuga sempre no tempo presente.
Com a força da fé e a confiança da
esperança, podemos dizer a nós



próprios: aqui e agora, nesta pessoa,
nesta situação, eu posso ser, com
todas as minhas limitações, a luz de
Deus, o amor de Deus.

A novidade vem da convivência
com ele

«O mundo encontra-se em grande
necessidade, meus filhos», dizia
numa ocasião S. Josemaria, «porque
milhões e milhões de almas não
conhecem Deus, ainda não viram a
luz do Redentor. Cada um de vós
deve ser, como Nosso Senhor quer
que sejamos, quasi lucernæ lucenti in
caliginoso loco, como um farol aceso
no meio das trevas»[8].

A luz que acende este farol tem duas
fontes. A primeira pertence-nos pelo
simples facto de termos sido criados
à imagem e semelhança de Deus.
Esta fonte nunca nos deixa e
manifesta-se na nossa capacidade de
compreender o que é verdadeiro, na
nossa inclinação para querer o que é



bom e, ainda mais profundamente,
na nossa dignidade por ter vindo da
mão de um Criador sumamente
inteligente, amoroso e livre, e não do
acaso cego. A esta fonte de luz junta-
se a torrente da nossa «regeneração
operada no Batismo, que faz que
todo o cristão tenha,
ontologicamente, uma nova vida que
late no seu interior»[9]. Este
sacramento cura a ferida do pecado
que herdámos dos nossos pais e
torna-nos mais capazes de iluminar o
nosso entorno.

Estas duas grandes fontes – o nosso
ser criado à imagem de Deus e o
nosso Batismo – impelem-nos a
refletir a luz de Deus. Quando um
mestre da lei, escondido dos outros,
se aproximou de Jesus para lhe
perguntar como viver realmente
perto de Deus, ele respondeu:
«Aquele que age segundo a verdade
vem para a luz» (Jo 3, 21). Também
as nossas ações, levadas pela



misericórdia de Deus, geram luz se
nos deixarmos mover pela nossa
bondade e pela Sua graça, se nos
despojarmos do que nos leva a
mover-nos, por vezes, na direção
oposta. Esta familiaridade com a luz
de Deus, esta facilidade em optar
pelos seus bens maiores do que pelos
outros bens aparentes, transforma-se
gradualmente numa «conaturalidade
entre o homem e o verdadeiro bem.
Tal conaturalidade fundamenta-se e
desenvolve-se nas atitudes virtuosas
do próprio homem: a prudência e as
outras virtudes cardeais, e em
primeiro lugar as virtudes teologais
da fé, esperança e caridade»[10].

A identificação com Jesus Cristo
consiste no desenvolvimento, pela
graça e pelo acolhimento que lhe
damos na nossa alma, daquela
conaturalidade cada vez maior com
Ele, para que possamos vir a ter os
seus mesmos sentimentos (cf. Flp 2,
5), as suas mesmas atitudes. Quanto



mais avançamos na intimidade com
Jesus, mais percebemos que procurar
a santidade não consiste
principalmente em lutar para atingir
o auge de um certo padrão moral,
mas sim num caminho confiante com
Deus, pelo qual nos sentimos com
ele, sofremos com ele, vibramos com
ele. Que bem ilustrou S. Josemaria:
«Em momentos de exaustão, de
desânimo, ide confiantes a Nosso
Senhor, dizendo-lhe, como aquele
nosso amigo: “Jesus, Tu verás o que
estás a fazer...: antes de começar a
luta, já estou cansado”»[11]. Esta é a
responsabilidade do cristão:
responder com ele. «Jesus, aqui
estou. Contigo. Tu verás o que
fazes...».

A vida cristã, entendida desta forma,
não consiste em aceitar um sistema
de ideias, mas em confiar numa
pessoa: em Cristo. Foi assim que
tantos homens e mulheres ao longo
da história o viveram. Hoje em dia



não temos outra mensagem ou
outros meios. Como eles, temos a
tarefa de iluminar o mundo a partir
de dentro, como os escritos dos
primeiros séculos o descreveram
graficamente: «Os cristãos são no
mundo o que a alma é no corpo (...).
Tão importante é o lugar que Deus
lhes atribuiu que não é lícito para
eles desertar»[12]. Ser alma do mundo:
esse é o nosso caminho, e o caminho
está dentro de nós. É Jesus Cristo, que
nos quer, como Ele, muito humanos e
muito divinos.

[1] Sto. Agostinho, Sermão 141, n. 1-4.

[2] Congregação para a Doutrina da
Fé, carta Placuit Deo, n. 11.

[3] Francisco, Lumen Fidei, n. 4.

[4] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
127.



[5] Catecismo da Igreja Católica, n.
1812.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
98.

[7] Joseph Ratzinger, Communio. Un
programa teológico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013, p. 303.

[8] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 02/06/1974.

[9] Fernando Ocáriz, “A vocação do
Opus Dei como vocação na Igreja”, in 
O Opus Dei na Igreja, Ed. Rei dos
Livros, Lisboa, 1994, p. 169.

[10] S. João Paulo II, Veritatis
Splendor, n. 64.

[11] S. Josemaria, Forja, n. 244.

[12] Carta a Diogneto, VI.

Charles Ayxelà



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-
y-muy-divinos-virtudes-cristianas-2/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-2/

	Muito humanos, muito divinos (2): O caminho está no nosso interior

