
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (1):
Jesus, que devemos
fazer?

Neste primeiro artigo sobre as
virtudes humanas,
consideramos como todos os
nossos desejos podem
encontrar a sua harmonia em
Deus. Descobri-lo leva o seu
tempo, mas é libertador.

15/03/2021

Pode parecer estranho que Sto.
Agostinho, ao longo das suas



memórias, em determinado
momento, comece a descrever a
influência do "peso" nas coisas físicas
que tem ao seu redor. Com o seu
conhecimento do século IV, aquele
que viria a ser bispo de Hipona
observa que há algo que faz com que
o fogo sempre vá para cima,
enquanto a pedra sempre vem para
baixo. Mais tarde nota que o óleo
sempre fica acima da água quando
são misturados ou que, de alguma
forma, tudo o que está desordenado
procura a ordem e aí fica. Sto.
Agostinho intui que, em todos esses
movimentos, as coisas são guiadas
pelo seu "peso". E é então que, com
linguagem poética, confessa: «O meu
peso é o meu amor, ele leva-me para
onde eu for levado»[1]. É uma
experiência universal: o que
desejamos, o que buscamos, o que
queremos é o que nos move.
Buscamos sempre a satisfação de um
desejo que aspira a ser duradouro.
Esse "peso" leva-nos à felicidade,



mais ou menos plena, por isso não
queremos ser enganados por um
simples e fugaz passar bem. Como
descobrir aquele amor pelo qual Sto.
Agostinho se sentiu atraído?

O processo de toda a história

«Que hei de fazer para alcançar a
vida eterna?», perguntou um jovem a
Jesus (cf. Lc 18, 18). É uma passagem
da Escritura diante da qual
guardamos um silêncio expectante,
porque levanta uma questão que nos
envolve a todos. O que responderá
aquele que é Deus e Homem? No
entanto, pouco antes da sua
intervenção, o jovem tinha usado
uma frase em que o Senhor detetou
algo estranho: dirigiu-se a Jesus
chamando-O “bom mestre”. A
resposta pode parecer um pouco
contundente: «Ninguém é bom senão
Deus» (Lc 18, 19). O Senhor tinha
percebido, não sabemos como, que
certamente o jovem procurava algo



mais na sua vida, mas que realmente
pensou que lhe seria dado por um
bem criado, algo que poderia
controlar, algo a que poderia
agarrar-se aqui na terra.

Portanto, embora na pergunta
seguinte, Jesus se certifique de que o
jovem se está a esforçar para
cumprir a lei de Deus, quer ir mais
longe, quer que o jovem rompa
definitivamente com a indulgência
secreta deste cumprimento e com os
ídolos da prosperidade humana:
«Ainda te falta uma coisa: vende tudo
o que tens, distribui o dinheiro pelos
pobres e terás um tesouro no Céu.
Depois, vem e segue-me» (Lc 18, 22).
Nesta cena observamos o
chamamento do Senhor, a seguir
intuímos a batalha interior do jovem,
até concluir com a sua triste retirada.
Jesus pode ter sonhado com um
grande discípulo, mas o jovem voltou
ao conforto da sua casa, à sua
riqueza e aos seus conhecidos.



Essa grande felicidade ansiada pelo
jovem não está imediatamente ao
nosso alcance. Não podemos
administrá-la ou dominá-la. Só
podemos recebê-la abandonando-nos
a Deus. Diz S. João Paulo II que «se só
Deus é o Bem, nenhum esforço
humano, nem sequer a observância
mais rigorosa dos mandamentos,
consegue "cumprir" a Lei, isto é,
reconhecer o Senhor como Deus e
prestar-Lhe a adoração que só a Ele é
devida (cf. Mt 4, 10). O
"cumprimento" pode vir apenas de
um dom de Deus»[2]. Por isso, talvez,
acima de tudo, seja necessária
paciência, saber esperar ativamente.

O amor cristão não é um clarão
momentâneo – embora também
possa existir – mas uma história de
amor, e todas as histórias têm o seu
processo. «A graça, normalmente,
tem os seus tempos, e não gosta de
violências...»[3]. Talvez o jovem
procure a satisfação imediata do seu



desejo, fica impaciente, não percebe
que o amor de Deus, como o grão
semeado, precisa de tempo para
crescer junto a Cristo. No entanto,
vemos no Evangelho como Jesus
preparou os Seus aos poucos, sem
pressa, mas também sem pausas. Do
cárcere, S. João Batista, talvez um
tanto impaciente, mandou perguntar
a Cristo através dos seus discípulos:
«És Tu o que está para vir, ou
devemos esperar outro?» (Lc 7, 20).
Pode parecer-nos, às vezes, que Jesus
não tem suficiente pressa, e ficamos
impacientes por ser bons da noite
para o dia.

Para formar um desejo firme

Sabemos que os discípulos – como
toda a gente – precisavam de tempo
porque, como o jovem rico, primeiro
tinham que purificar as vãs
imaginações que tinham forjado: a
tentação do sucesso, do prestígio, da
glória humana, da vida confortável.



Precisavam de compreender coisas
importantes como a determinação de
«rezar sempre e não desanimar» (Lc
18, 1) ou aprender a perdoar «setenta
vezes sete» (Mt 18, 22). Mas, visto que
o Senhor viu que os apóstolos já
tinham uma preparação mínima,
depois de ter rezado a noite toda,
mandou-os um a um (cf. Mt 10, 1-5;
Lc 6, 12). Isso não significa que o
caminho formativo dos discípulos já
tinha terminado, longe disso. S.
Josemaria repetiu muitas vezes que a
formação de um apóstolo nunca
termina. Era evidente que, em
muitos, o chamamento de Deus não
tinha penetrado profundamente:
houve os que perderam o interesse
pela Sua doutrina, «voltaram para
trás e já não andavam com Ele» (Jo 6,
66), ou os que abandonaram Jesus
mesmo durante a Sua prova final.
Em suma, nuns e noutros, os seus
desejos ainda não eram firmes,
estáveis, disciplinados.



Pouco a pouco, com paciência divina,
Deus aproxima-se do nosso coração,
chama-nos e envia-nos a comunicar
o Evangelho a todos os homens. Fá-lo
através de momentos de meditação
pessoal, de adoração eucarística, de
orações vocais em que pegamos nas
palavras que a Igreja nos propõe e
também através da contemplação
contínua ao longo do dia.
Descobrimos a intimidade com Ele,
saboreamos a Sua amizade, o Seu
olhar, a Sua firmeza, a Sua
compreensão... Deus também nos
prepara através das contradições, um
processo consciente e não
automático com o qual vamos, pouco
a pouco, quebrando os nossos ídolos,
pequenos e grandes, internos e
externos, para abrir mais espaço
para Jesus na nossa alma. Aproxima-
se do nosso coração, enfim, através
do trabalho contínuo que preenche o
nosso dia: «O meu Pai continua a
realizar obras até agora, e Eu
também continuo!» (Jo 5, 17). Ele



mesmo, que colocou nos nossos
corações o desejo de bem – o "peso"
que guiou Sto. Agostinho – será quem
realizará esse desejo.

A harmonia dos bens

Ao longo da vida, muitas vezes
erramos em busca de bens efémeros
que não enchem o coração, bens
aparentes que não nos levam a Deus,
fonte de todo o bem. Recordando a
preocupação do jovem rico sobre o
que se deve fazer para chegar ao céu,
S. João Paulo II destaca que «só Deus
pode responder à questão sobre o
bem, porque ele é o Bem. Interrogar-
se sobre o bem, com efeito, significa
dirigir-se em última análise a Deus,
plenitude da bondade. Jesus mostra
que a pergunta do jovem é, na
verdade, uma pergunta religiosa, e
que a bondade que atrai e
simultaneamente vincula o homem,
tem a sua fonte em Deus, mais, é o
próprio Deus»[4].



Jesus, quando não poucos o
abandonaram, perguntou aos doze se
eles também iam embora. Pedro
responde: «A quem iremos nós,
Senhor? (…). Tu é que és o Santo de
Deus» (Jo 6, 68-69). Nesse
chamamento de amor, descobriram o
sentido último da sua vida: o Reino
de Deus, a vida eterna, o Céu. Pedro
descobriu o que Sta. Teresa de Ávila
diria mais tarde: «Só Deus basta»[5].
Encontrou o tesouro escondido. É
então que os outros desejos
encontram um lugar harmonioso,
medido e razoável no seu coração; é
então que os bens aos quais esses
desejos se referem formam um
conjunto ordenado. Não é preciso
fugir deles, mas não o dominam.
Quem encontra Deus acima de todos
os outros bens, sente-se ágil,
desapegado, liberto para levar a
força do Evangelho a todas as
criaturas. Precisamente, a
possibilidade de não o fazer «é a
principal componente do claro-



escuro da liberdade humana. Nosso
Senhor convida-nos e anima-nos a
escolher o bem, porque nos ama
profundamente»[6].

S. Josemaria animava-nos a amar o
mundo apaixonadamente, mas não
porque o mundo criado seja um
absoluto, mas porque é o primeiro
dom de Deus, a primeira fonte dos
desejos que nascem no coração do
homem. No entanto, esses desejos
pedem para serem ampliados pelo
amor que nos leva a dar sentido a
todas as nossas tarefas. Este grande
desejo divino dá unidade a toda a
nossa existência, não elimina os
desejos humanos – de companhia, de
futuro, de projetos – mas antes os
purifica e os reúne no apelo à
intimidade com Deus.

Sto. Agostinho observou que as
virtudes morais, ao conduzirem-nos
à felicidade, se identificam
efetivamente com o amor de Deus.



Todos os nossos esforços para
adquirir tranquilidade e gosto pelo
bem são sempre esforços para amar.
Por isso, o bispo de Hipona definiu
cada uma das virtudes ao serviço
desse amor: a temperança é o amor
que permanece incorruptível, a
fortaleza é o amor que tudo sustenta,
a justiça é o amor que não se desvia e
a prudência é o amor que discerne
como querer mais[7].

* * *

Esse caminho para encontrar a
harmonia dos nossos desejos
consolida-se ao longo da vida, pois é
sempre uma história. Muitas vezes
temos pressa, tomamos decisões
precipitadas, buscamos a gratificação
imediata... Mas essa não é uma boa
lógica para seguir este caminho. Em
inglês, às vezes diz-se que alguém “se
apaixona”, falls in love, como algo
que acontece de repente. Mesmo que
às vezes esse fulgor exista, não será



assim até ao fim. Pode ser
surpreendente que Maria tenha
respondido tão rapidamente ao anjo
quando lhe foi anunciado que seria a
mãe do Messias; como se de repente
tivesse descoberto todo o amor
divino. Mas, na realidade, Deus
trabalhou na alma da nossa Mãe
desde a sua Imaculada Conceição e
ao longo de toda a sua vida, que foi,
desde o início, uma história de amor.

[1] Sto. Agostinho, Confissões, livro
13, cap. 9

[2] S. João Paulo II, Veritatis Splendor,
n. 11.

[3] S. Josemaria, Sulco, n. 668.

[4] S. João Paulo II, Veritatis Splendor,
n. 9.



[5] Sta. Teresa de Jesus, fragmento de
um autógrafo encontrado no seu
livro de orações.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
24.

[7] cf. Sto. Agostinho, Sobre os
costumes da Igreja Católica e dos
maniqueus, I, 15, 25.

Paul O'Callaghan

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-
y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/

	Muito humanos, muito divinos (1): Jesus, que devemos fazer?

