opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (1):
Jesus, que devemos
fazer?

Neste primeiro artigo sobre as
virtudes humanas,
consideramos como todos 0s
nossos desejos podem
encontrar a sua harmonia em
Deus. Descobri-lo leva o seu
tempo, mas é libertador.

15/03/2021

Pode parecer estranho que Sto.
Agostinho, ao longo das suas



memorias, em determinado
momento, comece a descrever a
influéncia do "peso" nas coisas fisicas
que tem ao seu redor. Com o0 seu
conhecimento do século IV, aquele
que viria a ser bispo de Hipona
observa que ha algo que faz com que
o fogo sempre va para cima,
enquanto a pedra sempre vem para
baixo. Mais tarde nota que o dleo
sempre fica acima da 4gua quando
sdo misturados ou que, de alguma
forma, tudo o que estd desordenado
procura a ordem e ai fica. Sto.
Agostinho intui que, em todos esses
movimentos, as coisas sdo guiadas
pelo seu "peso”. E é entdo que, com
linguagem poética, confessa: «O meu
peso € o meu amor, ele leva-me para
onde eu for levado»'". £ uma
experiéncia universal: o que
desejamos, o que buscamos, o que
queremos é 0 que nos move.
Buscamos sempre a satisfacdo de um
desejo que aspira a ser duradouro.
Esse "peso" leva-nos a felicidade,



mais ou menos plena, por isso ndo
queremos ser enganados por um
simples e fugaz passar bem. Como
descobrir aquele amor pelo qual Sto.
Agostinho se sentiu atraido?

O processo de toda a historia

«Que hei de fazer para alcancar a
vida eterna?», perguntou um jovem a
Jesus (cf. Lc 18, 18). E uma passagem
da Escritura diante da qual
guardamos um siléncio expectante,
porque levanta uma questao que nos
envolve a todos. O que respondera
aquele que é Deus e Homem? No
entanto, pouco antes da sua
intervencdo, o jovem tinha usado
uma frase em que o Senhor detetou
algo estranho: dirigiu-se a Jesus
chamando-O “bom mestre”. A
resposta pode parecer um pouco
contundente: «Ninguém € bom sendo
Deus» (Lc 18, 19). O Senhor tinha
percebido, ndo sabemos como, que
certamente o jovem procurava algo



mais na sua vida, mas que realmente
pensou que lhe seria dado por um
bem criado, algo que poderia
controlar, algo a que poderia
agarrar-se aqui na terra.

Portanto, embora na pergunta
seguinte, Jesus se certifique de que o
jovem se esta a esforcar para
cumprir a lei de Deus, quer ir mais
longe, quer que o jovemn rompa
definitivamente com a indulgéncia
secreta deste cumprimento e com 0s
idolos da prosperidade humana:
«Ainda te falta uma coisa: vende tudo
0 que tens, distribui o dinheiro pelos
pobres e terds um tesouro no Céu.
Depois, vem e segue-me» (Lc 18, 22).
Nesta cena observamos o
chamamento do Senhor, a seguir
intuimos a batalha interior do jovem,
até concluir com a sua triste retirada.
Jesus pode ter sonhado com um
grande discipulo, mas o jovem voltou
ao conforto da sua casa, a sua
riqueza e aos seus conhecidos.



Essa grande felicidade ansiada pelo
jovem ndo estd imediatamente ao
nosso alcance. Nao podemos
administra-la ou domina-la. So
podemos recebé-la abandonando-nos
a Deus. Diz S. Jodo Paulo II que «se s6
Deus é 0 Bem, nenhum esforco
humano, nem sequer a observancia
mais rigorosa dos mandamentos,
consegue "cumprir” a Lei, isto &,
reconhecer o Senhor como Deus e
prestar-Lhe a adoracdo que so a Ele é
devida (cf. Mt 4, 10). O
"cumprimento” pode vir apenas de
um dom de Deus»™. Por isso, talvez,
acima de tudo, seja necessdaria
paciéncia, saber esperar ativamente.

O amor cristdo ndo é um clarao
momentaneo — embora também
possa existir — mas uma historia de
amor, e todas as histdrias tém o seu
processo. «A graca, normalmente,
tem os seus tempos, e ndo gosta de
violéncias...»"”. Talvez o jovem
procure a satisfacdo imediata do seu



desejo, fica impaciente, ndo percebe
que o amor de Deus, como o0 grao
semeado, precisa de tempo para
crescer junto a Cristo. No entanto,
vemos no Evangelho como Jesus
preparou 0s Seus aos poucos, sem
pressa, mas também sem pausas. Do
carcere, S. Jodo Batista, talvez um
tanto impaciente, mandou perguntar
a Cristo através dos seus discipulos:
«Es Tu o que estd para vir, ou
devemos esperar outro?» (Lc 7, 20).
Pode parecer-nos, as vezes, que Jesus
ndo tem suficiente pressa, e ficamos
impacientes por ser bons da noite
para o dia.

Para formar um desejo firme

Sabemos que os discipulos — como
toda a gente — precisavam de tempo
porque, como o jovem rico, primeiro
tinham que purificar as vas
imaginacdes que tinham forjado: a
tentacdo do sucesso, do prestigio, da
gloria humana, da vida confortavel.



Precisavam de compreender coisas
importantes como a determinacao de
«rezar sempre e ndo desanimar» (Lc
18, 1) ou aprender a perdoar «setenta
vezes sete» (Mt 18, 22). Mas, visto que
o Senhor viu que os apostolos ja
tinham uma prepara¢do minima,
depois de ter rezado a noite toda,
mandou-os um a um (cf. Mt 10, 1-5;
Lc 6, 12). Isso ndo significa que o
caminho formativo dos discipulos ja
tinha terminado, longe disso. S.
Josemaria repetiu muitas vezes que a
formacdo de um apostolo nunca
termina. Era evidente que, em
muitos, o chamamento de Deus nao
tinha penetrado profundamente:
houve os que perderam o interesse
pela Sua doutrina, «voltaram para
tras e ja ndo andavam com Ele» (Jo 6,
66), ou 0s que abandonaram Jesus
mesmo durante a Sua prova final.
Em suma, nuns e noutros, 0s seus
desejos ainda ndo eram firmes,
estaveis, disciplinados.



Pouco a pouco, com paciéncia divina,
Deus aproxima-se do nosso coragao,
chama-nos e envia-nos a comunicar
o Evangelho a todos os homens. Fa-lo
através de momentos de meditacdo
pessoal, de adoracao eucaristica, de
oracdes vocais em que pegamos nas
palavras que a Igreja nos propoe e
também através da contemplacao
continua ao longo do dia.
Descobrimos a intimidade com Ele,
saboreamos a Sua amizade, o Seu
olhar, a Sua firmeza, a Sua
compreensao... Deus também nos
prepara através das contradicdes, um
processo consciente e ndo
automatico com o qual vamos, pouco
a pouco, quebrando os nossos idolos,
pequenos e grandes, internos e
externos, para abrir mais espaco
para Jesus na nossa alma. Aproxima-
se do nosso coracdo, enfim, através
do trabalho continuo que preenche o
nosso dia: «O meu Pai continua a
realizar obras até agora, e Eu
também continuo!» (Jo 5, 17). Ele



mesmo, que colocou nos nossos
coracOes o desejo de bem — 0 "peso”
que guiou Sto. Agostinho — serd quem
realizara esse desejo.

A harmonia dos bens

Ao longo da vida, muitas vezes
erramos em busca de bens efémeros
que ndo enchem o coragdo, bens
aparentes que ndo nos levam a Deus,
fonte de todo o bem. Recordando a
preocupacdo do jovem rico sobre o
que se deve fazer para chegar ao céu,
S.Jodo Paulo IT destaca que «s6 Deus
pode responder a questdo sobre o
bem, porque ele é o Bem. Interrogar-
se sobre o0 bem, com efeito, significa
dirigir-se em ultima andalise a Deus,
plenitude da bondade. Jesus mostra
que a pergunta do jovem €, na
verdade, uma pergunta religiosa, e
que a bondade que atrai e
simultaneamente vincula o homem,
tem a sua fonte em Deus, mais, é 0
proprio Deus»™.



Jesus, quando nédo poucos o
abandonaram, perguntou aos doze se
eles também iam embora. Pedro
responde: «A quem iremos nos,
Senhor? (...). Tu é que és o Santo de
Deus» (Jo 6, 68-69). Nesse
chamamento de amor, descobriram o
sentido ultimo da sua vida: o Reino
de Deus, a vida eterna, o Céu. Pedro
descobriu o que Sta. Teresa de Avila
diria mais tarde: «S6 Deus basta»"..
Encontrou o tesouro escondido. E
entdo que os outros desejos
encontram um lugar harmonioso,
medido e razoavel no seu coracdo; é
entdo que os bens aos quais esses
desejos se referem formam um
conjunto ordenado. Nao € preciso
fugir deles, mas ndo o dominam.
Quem encontra Deus acima de todos
0s outros bens, sente-se agil,
desapegado, liberto para levar a
forca do Evangelho a todas as
criaturas. Precisamente, a
possibilidade de ndo o fazer «é a
principal componente do claro-



escuro da liberdade humana. Nosso
Senhor convida-nos e anima-nos a
escolher o bem, porque nos ama
profundamente»’®.

S. Josemaria animava-nos a amar o
mundo apaixonadamente, mas ndo
porque o mundo criado seja um
absoluto, mas porque € o primeiro
dom de Deus, a primeira fonte dos
desejos que nascem no coracao do
homem. No entanto, esses desejos
pedem para serem ampliados pelo
amor que nos leva a dar sentido a
todas as nossas tarefas. Este grande
desejo divino da unidade a toda a
nossa existéncia, ndao elimina os
desejos humanos — de companhia, de
futuro, de projetos — mas antes os
purifica e os reune no apelo a
intimidade com Deus.

Sto. Agostinho observou que as
virtudes morais, ao conduzirem-nos
a felicidade, se identificam
efetivamente com o amor de Deus.



Todos os nossos esfor¢os para
adquirir tranquilidade e gosto pelo
bem sdo sempre esforcos para amar.
Por isso, o bispo de Hipona definiu
cada uma das virtudes ao servico
desse amor: a temperanca € 0 amor
que permanece incorruptivel, a
fortaleza é o amor que tudo sustenta,
a justica € o amor que nao se desvia e
a prudéncia é o amor que discerne

como querer mais'.

* %k ok

Esse caminho para encontrar a
harmonia dos nossos desejos
consolida-se ao longo da vida, pois é
sempre uma historia. Muitas vezes
temos pressa, tomamos decisdes
precipitadas, buscamos a gratificagdo
imediata... Mas essa ndo é uma boa
l6gica para seguir este caminho. Em
inglés, as vezes diz-se que alguém “se
apaixona”, falls in love, como algo
que acontece de repente. Mesmo que
as vezes esse fulgor exista, ndo sera



assim até ao fim. Pode ser
surpreendente que Maria tenha
respondido tdo rapidamente ao anjo
quando lhe foi anunciado que seria a
madae do Messias; como se de repente
tivesse descoberto todo o amor
divino. Mas, na realidade, Deus
trabalhou na alma da nossa Mae
desde a sua Imaculada Conceigdo e
ao longo de toda a sua vida, que foi,
desde o inicio, uma histéria de amor.

[1] Sto. Agostinho, Confissdes, livro
13, cap. 9

[2] S. Jodo Paulo 11, Veritatis Splendor,
n. 11.

[3] S. Josemaria, Sulco, n. 668.

[4] S. Jodo Paulo II, Veritatis Splendor,
n. 9.



[5] Sta. Teresa de Jesus, fragmento de
um autografo encontrado no seu
livro de oracdes.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
24.

[7] cf. Sto. Agostinho, Sobre os
costumes da Igreja Catolica e dos
maniqueus, 1, 15, 25.

Paul O'Callaghan

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-
y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muy-humanos-y-muy-divinos-virtudes-cristianas-1/

	Muito humanos, muito divinos (1): Jesus, que devemos fazer?

