opusdei.org

O tempo de uma
presenca (10): A
musica que vem de
Deus, canto e musica
na liturgia

A musica teve sempre um lugar
central na liturgia cristd. Como
o siléncio, é uma linguagem de
que necessitamos para entrar
em sintonia com a beleza de
Deus, para descobrir a sua
presenca. Vao-se as pressas,
vao-se os calculos, como sempre
que se trata de amor: cantamos
porque queremos ter tempo
para Deus.



26/04/2019

Descarregar livro completo «O
tempo de uma presenca

«Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est! Cantarei ao Senhor
porque estupenda foi a vitéria»'.
Sem solucdo de continuidade, a
liturgia da Vigilia Pascal une este
canto ao o relato da passagem de
Israel através do mar Vermelho: a
musica, cheia de alegria, surge
espontanea ao tocar a proximidade
de Deus. O portento das aguas
divididas converteu-se, para o Povo
eleito, em emblema dessa
proximidade de Deus: os salmos
fazem-se, com frequéncia, eco
disso™. No tempo da Igreja, este
evento fala-nos do batismo, da Cruz,


https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/

do céu... Fala-nos da nossa vida e da
Vida que Deus nos tem preparada na
outra margem, que «ndo € um
simples embelezar esta vida atual:
ela supera a nossa imaginacao,
porque Deus nos surpreende
continuamente com o0 seu amor e
com a sua misericordia»®.

Diante «do Deus das surpresas»™, um
Deus que sempre faz novas as
coisas™, «as palavras tornam-se
supérfluas, porque a lingua nao
consegue expressar-se; o
entendimento aquieta-se. Ndo se
discorre, olha-se! E a alma rompe
outra vez a cantar com um cantar
novo, porque se sente e se sabe
também olhada amorosamente por
Deus a toda a hora»'®. Diante do Deus
que nos surpreende com a sua
novidade, brotam espontaneos o
louvor e a adoracdo: o canto e o
siléncio. Um e outro estdo
profundamente relacionados, porque
expressam o que as meras palavras



ndo conseguem dizer. Por isso, a
liturgia os reserva para o0s seus
momentos mais sublimes. «Canta a
Igreja — diz-se — porque falar ndo
seria bastante para a sua oracgdo. -Tu,
cristdo — e cristdo escolhido — deves
aprender a cantar liturgicamente»"".

Um cantico novo

Humanamente irresoluvel. Assim era
a situacdo do Povo eleito,
encurralado entre o Mar Vermelho e
0 exército egipcio. A frente, a
barreira do mar; a retaguarda, a
forca beligerante das armas. «O
inimigo tinha dito: ‘Vou perseguir,
alcancar, repartir os despojos, saciar-
me deles. Vou tirar minha espada e
despoja-los com a minha méao»"™.
Assim se encontra também a Igreja,
tantas vezes, assediada por aqueles
que quereriam apaga-la da face da
terra, ou, pelo menos, esvazia-la do
seu carater sobrenatural.



Mas Deus esta connosco, como estava
com os israelitas. Diante dos
impossiveis humanos, brilha a sua
gloria por contraste com o poderio
do Farad e dos farads da histdria: de
modos inesperados, 0o mar aparta-se
e abre-nos a passagem, e fecha-se de
novo perante o inimigo. «Sopraste
com teu vento, e 0 mar 0s cobriu;
afundaram-se como chumbo em
aguas profundas»"’.

A narracgdo sagrada nado desvela os
pensamentos de Israel, enquanto
atravessavam o mar por caminho
enxuto, com muralhas de agua a
direita e a esquerda. SO no final, a
Biblia volta o seu olhar sobre os
israelitas para mostrar a sua reacao.
«Israel viu a mao poderosa do
Senhor agir contra o Egito. O povo
temeu o Senhor e teve fé no Senhor e
em Moisés, seu servo. Entdo Moisés e
os israelitas cantaram ao Senhor este
cantico:



“Cantarei ao Senhor porque
estupenda foi a vitéria»™”: temor e
renovada fé em Deus, que se
desborda no primeiro cantico novo
de que a Escritura da noticia.

[11]

Ndao conhecemos essa musica.
Ninguém a pdde recolher de
nenhuma forma e nem sequer a
tradicdo oral a fez chegar até nos.
Mas devia ser sincera: brotava de um
profundo agradecimento, expressava
um profundo sentido de adoracao.
Devia ser avassaladora: qualquer
testemunha externa teria podido
tocar a presenca de Deus naquele
cantico, como a tocaram aqueles que
a entoaram.

Depois deste episodio, os israelitas
encontrardo mais dificuldades no
deserto. Primeiro, as 4guas amargas
de Mard, que se tornam doces em
virtude do madeiro, figura da Cruz"?;
depois, o rigor do deserto de Sin, que

0 Senhor mitiga com o manad e as



codornizes; as dguas de Masa e
Meriba... Deus saia sempre ao
encontro das dificuldades e o povo
renovava o seu cantar. A esperanca
era chegar ao momento em que tudo
seria ja cantico novo.

A vinda de Cristo inaugurou a
salvacdo definitiva: «A salvacdo vem
do nosso Deus que se senta no trono
e do Cordeiro»"®. O cantico novo,
que ja ndo passa, comecou-se a
entoar. Ao mesmo tempo, no entanto,
esperamos 0 momento em que seja
pleno, tal como no-lo apresenta o
Apocalipse™. De certo modo, a Igreja
ja chegou a Terra Prometida, mas
continua a sua peregrinacao pelo
deserto: por isso na liturgia fala de si
mesma como «peregrinans in
terra»™®. Na realidade, “novo”, na
linguagem biblica, «ndo indica tanto
a novidade exterior das palavras,
mas a plenitude ultima que sela a
esperanca. Assim pois, se canta a
meta da historia, em que por fim



calara a voz do mal (...). Mas depois
deste aspeto negativo apresenta-se,
com um espaco muito maior, a
dimensdo positiva, a do novo mundo
feliz que esta quase a chegar»"®.

A musica do céu, na terra

Quando o Cordeiro «recebeu o livro,
0s quatro Seres vivos e o0s vinte e
quatro Ancidos prostraram-se (...).
Todos tinham harpas e tacas de ouro
cheias de incenso, que sdo as oragoes
dos santos. E entoaram um cantico
novo»"". A Sagrada Escritura nio se
poupa, na sua sobriedade, a mencao
do canto no céu. E l4gico que o faca,
porque «Deus ndo € soliddo, mas
amor glorioso e alegre, difusivo e
luminoso»"®. A imaginacéo pode
sugerir-nos a musica que
acompanhou a Virgem quando a
Trindade Beatissima a recebeu no
céu. Exércitos de anjos esperam a
sua Rainha que esta para chegar em
corpo e alma. A musica é solene;



transborda de afeto, de alegria, do
delicado equilibrio da beleza. A
Virgem aparece, esplendorosa, e o
Filho, que introduziu a humanidade
no seio da Trindade, recebe a sua
Mae.

A liturgia terrena, também quando
nao nos conseguimos aperceber de
toda a sua beleza, talvez pelas
circunstancias externas ou pelas
nossas proprias, é «o culto do templo
universal que é Cristo ressuscitado,
cujos bracos estdo estendidos na cruz
para atrair a todos no abraco do
amor eterno de Deus. E o culto do
céu aberto»"". Por isso, os prefacios
da Missa terminam sempre
convidando todos a cantar Sanctus
juntamente com 0s anjos e 0s santos.
No Sanctus a terra e o céu unem-se:
«associamo-nos cheios de gratidao a
este cantar de todos os séculos, que
une céu e terra, anjos e homens»™".
«Eu aplaudo e louvo com 0s Anjos,
dizia S. Josemaria; nao me é dificil,



porque me sei rodeado deles, quando
celebro a Santa Missa. Estdo a adorar
a Trindade»"".

Certamente, no relato do anuncio dos
anjos aos pastores, «Lucas ndo diz
que os anjos cantaram. Ele escreve
muito sobriamente: o exército
celestial louvava a Deus dizendo:
“Gloria a Deus no céu...” (Lc 2, 13s).
Mas os homens sempre souberam
que o falar dos anjos é diferente do
dos homens; que precisamente esta
noite da mensagem gozosa foi um
cantico em que brilhou a gléria
sublime de Deus. Por isso, este
cantico dos anjos foi entendido desde
0 principio como musica que vem de
Deus, mais ainda, como convite a
unir-se ao cantico, a alegria do
coragdo por sermos amados por
Deus»™,

Este é 0 enquadramento em que se
insere a rica criatividade musical da
liturgia, que comecou a desenvolver-



se com a oracdo de Israel: o esforco
por entrar em sintonia com a beleza
de Deus, por nos assomarmaos ao Céu.
«A liturgia é tempo de Deus e espaco
de Deus, e nds devemos entrar ali, no
tempo de Deus, no espago de Deus e
ndo olhar para o relogio. A liturgia é
precisamente entrar no mistério de
Deus; deixar-nos levar ao mistério e
estar no mistério»™. S. Josemaria
escrevia, nessa mesma linha, que na
Santa Missa «deveriam parar os
reldgios»”*: perante Deus nédo pode
ter lugar uma posicdo meramente
instrumental, pragmatica. «A
aparicao da beleza, do belo, faz-nos
alegres sem termos que nos
perguntar pela sua utilidade. A gloria
de Deus, de que provém toda a
beleza, faz saltar em nos o assombro
e a alegria»™'.

Ao alcance de todos

A participacdo de cada um no canto
liturgico manifesta também o



carinho, o «sentido do mistério»®

que nos leva a por entre parenteses
os critérios de eficacia proprios de
outros contextos. Sem deixar de
atender as circunstancias
profissionais e familiares de todos,
muitas vezes pode dar-se a
celebracao liturgica esse toque que
ajuda, de um modo concreto, a
adorar a Deus. Talvez nisto iremos a
contracorrente de uma cultura
pragmatista de que também nas
somos filhos; mas também assim,
dando a liturgia o seu tempo, com 0
resplendor simples da nossa fé,
levamos o mundo a Deus: Fazemo-lo
presente na muito atarefada vida
moderna, que ndo sabe ter tempo
para Ele. «Ndo é estranho que muitos
cristdos — pausados e até solenes na
vida social (ndo tém pressa), nas suas
pouco activas actuagoes
profissionais, na mesa e no descanso
(também ndo tém pressa) — se sintam
apressados e apressem o Sacerdote
na sua ansia de encurtar, de abreviar



o tempo dedicado ao Santissimo
Sacrificio do Altar?»™". A fé «é amor
e por isso cria poesia e cria
musica»®: se a nossa fé é viva,
também saberemos parecer-nos nisto
aos primeiros cristdos, a quem Sao
Paulo animava a cantar e a celebrar
o Senhor com todo o corac¢io™”.

Néo é, pois, a musica litargica uma
questdo de sentimentalismo ou de
esteticismo, € questdo de amor, de
querer «tratar a Deus com ternura de
coracdo»”” e ndo «de uma maneira
oficial e seca, com uma fé que nao
tem vibracdo»®". Do mesmo modo
que sentiriamos a falta da musica
num momento festivo da vida, é
natural que queiramos dar esse
realce a liturgia. As vezes, na
celebracdo quotidiana, bastara um
cantico breve, piedoso: Adoro te
devote, Ave Maris Stella, Rorate Coeli,
etc. Nas festas, em funcgao das
aptiddes dos fiéis, a musica adquirira
um maior protagonismo, cantando



algumas partes da Missa — o Gloria, o
Sanctus, etc. — e servindo-se talvez do
acompanhamento do orgao.

Ao longo dos séculos, a Igreja formou
uma preciosa tradi¢cdo de musica
sacra. A novidade do culto cristdo
impulsionou a procurar formas
poéticas e musicais novas que
expressaram como a oracao se
elevava a niveis inusitados:
«Corresponde aos homens cantar
Salmos, mas cantar hinos
corresponde aos Anjos e aqueles que
levam uma vida como a dos
Anjos»™?. Assim, a liturgia romana
destaca o gregoriano como canto
proprio®, com o qual podemos orar
durante a celebracdo da Santa Missa;
por exemplo, o Missal Romano de
altar oferece as notas para poder
cantar o Per ipsum no final da
Oracdo Eucaristica, bem como outras
oracoes.



Dentro do grande repertorio de
musica sacra cristd, encontram-se
canticos ao nivel de todas as
sensibilidades e capacidades, desde
melodias simples, até complexas
polifonias. Ha também canticos de
feitura mais recente que, a partir da
propria identidade cultural, sabem
por musica no mistério de Deus.
Tanto as pecas mais tradicionais
como as modernas encontram-se em
livros publicados para a ajuda dos
fiéis; também se podem fazer
recompilagdes dos canticos mais
adequados a cada lugar.

Este é um campo promissor também
para as pessoas com mais preparacgao
musical; o esforgo por dirigir a sua
criatividade para tornar mais
luminoso o culto fa-los-4 também
mais generosos com Deus, porque
dedicando esse tempo ao Senhor e
aos outros estdo a oferecer o
sacrificio de Abel®". Em todo o caso,
vale a pena por aqui, pelo menos, o



entusiasmo com que se prepara, por
exemplo, a celebragdo de um
aniversario: aprendendo e ensaiando
cancdes que pertencem a cultura
Ccristd, expressam uma auténtica
sensibilidade liturgica e ddo material
para a nossa oracdo. Com efeito, na
liturgia estamos com Deus e Deus
gosta que cantemos, porque as vezes
falar ndo basta.

A linguagem da adoracao

A musica, na liturgia, ndo é um mero
acompanhamento ou ornamentacao;
também ndo € a interpretacdo de um
tema religioso que chama a atencao
sobre si mesmo: num e noutro caso, a
musica decorreria em paralelo com a
celebracdo, quando se trata, pelo
contrario, de que seja uma mesma
coisa com ela™'. A verdadeira musica
litargica € ela propria oracao, € ela
propria liturgia; ndo nos dispersa,
ndo se limita a dar-nos uma alegria
sensivel ou um prazer estético:



recolhe-nos, introduz-nos no mistério
de Deus. Conduz-nos a adoracao, que
tem no siléncio uma das suas
linguagens privilegiadas: «o siléncio
—recorda-nos o Papa - guarda o
mistério»®®, Se a musica é de Deus,
ndo competird com o siléncio: levar-
nos-a para o siléncio verdadeiro, o do
coracao.

Os instantes de siléncio que a liturgia
prevé — antes de iniciar a Missa, no
ato penitencial, nos mementos, na
consagracao, etc. — sdo convites a
recolher-nos em adoracao.
Preparam-nos para o momento da
comunhdo, porque «para comungar
verdadeiramente com outra pessoa
devo conhecé-la, saber estar em
siléncio junto dela, escuta-la, olha-la
com amor. O verdadeiro amor e a
verdadeira amizade vivem sempre
desta reciprocidade de olhares, de
siléncios intensos, eloquentes, cheios
de respeito e veneracdo, de maneira
que o0 encontro se viva



profundamente, de modo pessoal e
néo superficial»®”,

«Tu, eu, adoramos o Senhor?»,
pergunta-nos o Papa, dirigindo-nos
para o centro intimo da liturgia, que
sera o nosso céu. «Recorremos a
Deus s0 para pedir, para agradecer,
ou dirigimo-nos a Ele também para O
adorar? Mas, entdo, o que quer dizer
adorar a Deus? Significa aprender a
estar com Ele, a parar para dialogar
com Ele, sentindo que a sua presenca
¢ a mais verdadeira, a melhor, a mais
importante de todas (...); adorar o
Senhor quer dizer que estamos
convencidos diante d’Ele que é o
unico Deus, o Deus da nossa vida, o
Deus da nossa histéria»"®,

Carlos Ayxela

[1] Ex 15, 1.



[2] cf. S1 65; 77; 105; 135.
[3] Francisco, Angelus, 10/11/2013.

[4] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20/01/2014.

[5] cf. Ap 21, 5.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
307.

[7] S. Josemaria, Caminho, n. 523.
[8] Ex 15, 9.

[9] Ex 15, 10.

[10] Ex 14, 31 - 15, 1.

[11] cf. S1 32; 39; 95; 97; 143; 149.
[12] cf. Ex 14, 22-25.

[13] Ap 7, 10.

[14] Ap 5, 9-10; 14, 3.



[15] Missal Romano, Oracao
eucaristica III.

[16] Bento XVI, Audiéncia,
26/01/2006; cf. S1 143.

[17] Ap 5, 8-9.
[18] Bento XVI, Homilia, 19/02/2012.

[19] Bento XVI, Audiéncia,
03/10/2012.

[20] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[21] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
89.

[22] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.
[23] Francisco, Homilia, 10/02/2014.
[24] S. Josemaria, Forja, n. 436.

[25] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[26] Jodo Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 49.



[27] S. Josemaria, Caminho, n. 530.

[28] Bento XVI, Audiéncia,
21/05/2008.

[29] cf. Ef 5, 19; Col 3, 17.

[30] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
167.

[31] S. Josemaria, Forja, n. 930.

[32] Origenes, Sel. in psalmos, em Sal
119 [118],71.

[33] cf. Concilio Vaticano II,
Sacrosanctum concilium, n. 116.

[34] cf. Missal Romano, Oragdo
Eucaristica I; cf. Gn 4, 4.

[35] cf. Concilio Vaticano II,
Sacrosanctum Concilium, n. 112.

[36] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20/12/2014.

[37] Bento XVI, Homilia, 07/06/2012.



[38] Francisco, Homilia, 14/04/2013.

Carlos Ayxela

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/musica-que-
vem-deus-canto-e-musica-na-liturgia/
(30/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/musica-que-vem-deus-canto-e-musica-na-liturgia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/musica-que-vem-deus-canto-e-musica-na-liturgia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/musica-que-vem-deus-canto-e-musica-na-liturgia/

	O tempo de uma presença (10): A música que vem de Deus, canto e música na liturgia

