
opusdei.org

O tempo de uma
presença (10): A
música que vem de
Deus, canto e música
na liturgia

A música teve sempre um lugar
central na liturgia cristã. Como
o silêncio, é uma linguagem de
que necessitamos para entrar
em sintonia com a beleza de
Deus, para descobrir a sua
presença. Vão-se as pressas,
vão-se os cálculos, como sempre
que se trata de amor: cantamos
porque queremos ter tempo
para Deus.



26/04/2019

Descarregar livro completo «O
tempo de uma presença

«Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est! Cantarei ao Senhor
porque estupenda foi a vitória»[1].
Sem solução de continuidade, a
liturgia da Vigília Pascal une este
canto ao o relato da passagem de
Israel através do mar Vermelho: a
música, cheia de alegria, surge
espontânea ao tocar a proximidade
de Deus. O portento das águas
divididas converteu-se, para o Povo
eleito, em emblema dessa
proximidade de Deus: os salmos
fazem-se, com frequência, eco
disso[2]. No tempo da Igreja, este
evento fala-nos do batismo, da Cruz,

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/


do céu… Fala-nos da nossa vida e da
Vida que Deus nos tem preparada na
outra margem, que «não é um
simples embelezar esta vida atual:
ela supera a nossa imaginação,
porque Deus nos surpreende
continuamente com o seu amor e
com a sua misericórdia»[3].

Diante «do Deus das surpresas»[4], um
Deus que sempre faz novas as
coisas[5], «as palavras tornam-se
supérfluas, porque a língua não
consegue expressar-se; o
entendimento aquieta-se. Não se
discorre, olha-se! E a alma rompe
outra vez a cantar com um cantar
novo, porque se sente e se sabe
também olhada amorosamente por
Deus a toda a hora»[6]. Diante do Deus
que nos surpreende com a sua
novidade, brotam espontâneos o
louvor e a adoração: o canto e o
silêncio. Um e outro estão
profundamente relacionados, porque
expressam o que as meras palavras



não conseguem dizer. Por isso, a
liturgia os reserva para os seus
momentos mais sublimes. «Canta a
Igreja – diz-se – porque falar não
seria bastante para a sua oração. –Tu,
cristão – e cristão escolhido – deves
aprender a cantar liturgicamente»[7].

Um cântico novo

Humanamente irresolúvel. Assim era
a situação do Povo eleito,
encurralado entre o Mar Vermelho e
o exército egípcio. À frente, a
barreira do mar; à retaguarda, a
força beligerante das armas. «O
inimigo tinha dito: ‘Vou perseguir,
alcançar, repartir os despojos, saciar-
me deles. Vou tirar minha espada e
despojá-los com a minha mão»[8].
Assim se encontra também a Igreja,
tantas vezes, assediada por aqueles
que quereriam apagá-la da face da
terra, ou, pelo menos, esvaziá-la do
seu caráter sobrenatural.



Mas Deus está connosco, como estava
com os israelitas. Diante dos
impossíveis humanos, brilha a sua
glória por contraste com o poderio
do Faraó e dos faraós da história: de
modos inesperados, o mar aparta-se
e abre-nos a passagem, e fecha-se de
novo perante o inimigo. «Sopraste
com teu vento, e o mar os cobriu;
afundaram-se como chumbo em
águas profundas»[9].

A narração sagrada não desvela os
pensamentos de Israel, enquanto
atravessavam o mar por caminho
enxuto, com muralhas de água à
direita e à esquerda. Só no final, a
Bíblia volta o seu olhar sobre os
israelitas para mostrar a sua reação. 
«Israel viu a mão poderosa do
Senhor agir contra o Egito. O povo
temeu o Senhor e teve fé no Senhor e
em Moisés, seu servo. Então Moisés e
os israelitas cantaram ao Senhor este
cântico:



“Cantarei ao Senhor porque
estupenda foi a vitória»[10]: temor e
renovada fé em Deus, que se
desborda no primeiro cântico novo[11]

de que a Escritura dá notícia.

Não conhecemos essa música.
Ninguém a pôde recolher de
nenhuma forma e nem sequer a
tradição oral a fez chegar até nós.
Mas devia ser sincera: brotava de um
profundo agradecimento, expressava
um profundo sentido de adoração.
Devia ser avassaladora: qualquer
testemunha externa teria podido
tocar a presença de Deus naquele
cântico, como a tocaram aqueles que
a entoaram.

Depois deste episódio, os israelitas
encontrarão mais dificuldades no
deserto. Primeiro, as águas amargas
de Mará, que se tornam doces em
virtude do madeiro, figura da Cruz[12];
depois, o rigor do deserto de Sin, que
o Senhor mitiga com o maná e as



codornizes; as águas de Masá e
Meribá... Deus saía sempre ao
encontro das dificuldades e o povo
renovava o seu cantar. A esperança
era chegar ao momento em que tudo
seria já cântico novo.

A vinda de Cristo inaugurou a
salvação definitiva: «A salvação vem
do nosso Deus que se senta no trono
e do Cordeiro»[13]. O cântico novo,
que já não passa, começou-se a
entoar. Ao mesmo tempo, no entanto,
esperamos o momento em que seja
pleno, tal como no-lo apresenta o
Apocalipse[14]. De certo modo, a Igreja
já chegou à Terra Prometida, mas
continua a sua peregrinação pelo
deserto: por isso na liturgia fala de si
mesma como «peregrinans in
terra»[15]. Na realidade, “novo”, na
linguagem bíblica, «não indica tanto
a novidade exterior das palavras,
mas a plenitude última que sela a
esperança. Assim pois, se canta a
meta da história, em que por fim



calará a voz do mal (…). Mas depois
deste aspeto negativo apresenta-se,
com um espaço muito maior, a
dimensão positiva, a do novo mundo
feliz que está quase a chegar»[16].

A música do céu, na terra

Quando o Cordeiro «recebeu o livro,
os quatro Seres vivos e os vinte e
quatro Anciãos prostraram-se (…).
Todos tinham harpas e taças de ouro
cheias de incenso, que são as orações
dos santos. E entoaram um cântico
novo»[17]. A Sagrada Escritura não se
poupa, na sua sobriedade, à menção
do canto no céu. É lógico que o faça,
porque «Deus não é solidão, mas
amor glorioso e alegre, difusivo e
luminoso»[18]. A imaginação pode
sugerir-nos a música que
acompanhou a Virgem quando a
Trindade Beatíssima a recebeu no
céu. Exércitos de anjos esperam a
sua Rainha que está para chegar em
corpo e alma. A música é solene;



transborda de afeto, de alegria, do
delicado equilíbrio da beleza. A
Virgem aparece, esplendorosa, e o
Filho, que introduziu a humanidade
no seio da Trindade, recebe a sua
Mãe.

A liturgia terrena, também quando
não nos conseguimos aperceber de
toda a sua beleza, talvez pelas
circunstâncias externas ou pelas
nossas próprias, é «o culto do templo
universal que é Cristo ressuscitado,
cujos braços estão estendidos na cruz
para atrair a todos no abraço do
amor eterno de Deus. É o culto do
céu aberto»[19]. Por isso, os prefácios
da Missa terminam sempre
convidando todos a cantar Sanctus
juntamente com os anjos e os santos.
No Sanctus a terra e o céu unem-se:
«associamo-nos cheios de gratidão a
este cantar de todos os séculos, que
une céu e terra, anjos e homens»[20].
«Eu aplaudo e louvo com os Anjos,
dizia S. Josemaría; não me é difícil,



porque me sei rodeado deles, quando
celebro a Santa Missa. Estão a adorar
a Trindade»[21].

Certamente, no relato do anúncio dos
anjos aos pastores, «Lucas não diz
que os anjos cantaram. Ele escreve
muito sobriamente: o exército
celestial louvava a Deus dizendo:
“Glória a Deus no céu...” (Lc 2, 13s).
Mas os homens sempre souberam
que o falar dos anjos é diferente do
dos homens; que precisamente esta
noite da mensagem gozosa foi um
cântico em que brilhou a glória
sublime de Deus. Por isso, este
cântico dos anjos foi entendido desde
o princípio como música que vem de
Deus, mais ainda, como convite a
unir-se ao cântico, à alegria do
coração por sermos amados por
Deus»[22].

Este é o enquadramento em que se
insere a rica criatividade musical da
liturgia, que começou a desenvolver-



se com a oração de Israel: o esforço
por entrar em sintonia com a beleza
de Deus, por nos assomarmos ao céu.
«A liturgia é tempo de Deus e espaço
de Deus, e nós devemos entrar ali, no
tempo de Deus, no espaço de Deus e
não olhar para o relógio. A liturgia é
precisamente entrar no mistério de
Deus; deixar-nos levar ao mistério e
estar no mistério»[23]. S. Josemaría
escrevia, nessa mesma linha, que na
Santa Missa «deveriam parar os
relógios»[24]: perante Deus não pode
ter lugar uma posição meramente
instrumental, pragmática. «A
aparição da beleza, do belo, faz-nos
alegres sem termos que nos
perguntar pela sua utilidade. A glória
de Deus, de que provém toda a
beleza, faz saltar em nós o assombro
e a alegria»[25].

Ao alcance de todos

A participação de cada um no canto
litúrgico manifesta também o



carinho, o «sentido do mistério»[26]

que nos leva a pôr entre parenteses
os critérios de eficácia próprios de
outros contextos. Sem deixar de
atender às circunstâncias
profissionais e familiares de todos,
muitas vezes pode dar-se à
celebração litúrgica esse toque que
ajuda, de um modo concreto, a
adorar a Deus. Talvez nisto iremos a
contracorrente de uma cultura
pragmatista de que também nós
somos filhos; mas também assim,
dando à liturgia o seu tempo, com o
resplendor simples da nossa fé,
levamos o mundo a Deus: Fazemo-lo
presente na muito atarefada vida
moderna, que não sabe ter tempo
para Ele. «Não é estranho que muitos
cristãos – pausados e até solenes na
vida social (não têm pressa), nas suas
pouco activas actuações
profissionais, na mesa e no descanso
(também não têm pressa) – se sintam
apressados e apressem o Sacerdote
na sua ânsia de encurtar, de abreviar



o tempo dedicado ao Santíssimo
Sacrifício do Altar?»[27]. A fé «é amor
e por isso cria poesia e cria
música»[28]: se a nossa fé é viva,
também saberemos parecer-nos nisto
aos primeiros cristãos, a quem São
Paulo animava a cantar e a celebrar
o Senhor com todo o coração[29].

Não é, pois, a música litúrgica uma
questão de sentimentalismo ou de
esteticismo, é questão de amor, de
querer «tratar a Deus com ternura de
coração»[30] e não «de uma maneira
oficial e seca, com uma fé que não
tem vibração»[31]. Do mesmo modo
que sentiríamos a falta da música
num momento festivo da vida, é
natural que queiramos dar esse
realce à liturgia. Às vezes, na
celebração quotidiana, bastará um
cântico breve, piedoso: Adoro te
devote, Ave Maris Stella, Rorate Coeli,
etc. Nas festas, em função das
aptidões dos fiéis, a música adquirirá
um maior protagonismo, cantando



algumas partes da Missa – o Gloria, o 
Sanctus, etc. – e servindo-se talvez do
acompanhamento do órgão.

Ao longo dos séculos, a Igreja formou
uma preciosa tradição de música
sacra. A novidade do culto cristão
impulsionou a procurar formas
poéticas e musicais novas que
expressaram como a oração se
elevava a níveis inusitados:
«Corresponde aos homens cantar 
Salmos, mas cantar hinos
corresponde aos Anjos e àqueles que
levam uma vida como a dos
Anjos»[32]. Assim, a liturgia romana
destaca o gregoriano como canto
próprio[33], com o qual podemos orar
durante a celebração da Santa Missa;
por exemplo, o Missal Romano de
altar oferece as notas para poder
cantar o Per ipsum no final da
Oração Eucarística, bem como outras
orações.



Dentro do grande repertório de
música sacra cristã, encontram-se
cânticos ao nível de todas as
sensibilidades e capacidades, desde
melodias simples, até complexas
polifonias. Há também cânticos de
feitura mais recente que, a partir da
própria identidade cultural, sabem
pôr música no mistério de Deus.
Tanto as peças mais tradicionais
como as modernas encontram-se em
livros publicados para a ajuda dos
fiéis; também se podem fazer
recompilações dos cânticos mais
adequados a cada lugar.

Este é um campo promissor também
para as pessoas com mais preparação
musical; o esforço por dirigir a sua
criatividade para tornar mais
luminoso o culto fá-los-á também
mais generosos com Deus, porque
dedicando esse tempo ao Senhor e
aos outros estão a oferecer o
sacrifício de Abel[34]. Em todo o caso,
vale a pena pôr aqui, pelo menos, o



entusiasmo com que se prepara, por
exemplo, a celebração de um
aniversário: aprendendo e ensaiando
canções que pertencem à cultura
cristã, expressam uma autêntica
sensibilidade litúrgica e dão material
para a nossa oração. Com efeito, na
liturgia estamos com Deus e Deus
gosta que cantemos, porque às vezes
falar não basta.

A linguagem da adoração

A música, na liturgia, não é um mero
acompanhamento ou ornamentação;
também não é a interpretação de um
tema religioso que chama a atenção
sobre si mesmo: num e noutro caso, a
música decorreria em paralelo com a
celebração, quando se trata, pelo
contrário, de que seja uma mesma
coisa com ela[35]. A verdadeira música
litúrgica é ela própria oração, é ela
própria liturgia; não nos dispersa,
não se limita a dar-nos uma alegria
sensível ou um prazer estético:



recolhe-nos, introduz-nos no mistério
de Deus. Conduz-nos à adoração, que
tem no silêncio uma das suas
linguagens privilegiadas: «o silêncio
– recorda-nos o Papa – guarda o
mistério»[36]. Se a música é de Deus,
não competirá com o silêncio: levar-
nos-á para o silêncio verdadeiro, o do
coração.

Os instantes de silêncio que a liturgia
prevê – antes de iniciar a Missa, no
ato penitencial, nos mementos, na
consagração, etc. – são convites a
recolher-nos em adoração.
Preparam-nos para o momento da
comunhão, porque «para comungar
verdadeiramente com outra pessoa
devo conhecê-la, saber estar em
silêncio junto dela, escutá-la, olhá-la
com amor. O verdadeiro amor e a
verdadeira amizade vivem sempre
desta reciprocidade de olhares, de
silêncios intensos, eloquentes, cheios
de respeito e veneração, de maneira
que o encontro se viva



profundamente, de modo pessoal e
não superficial»[37].

«Tu, eu, adoramos o Senhor?»,
pergunta-nos o Papa, dirigindo-nos
para o centro íntimo da liturgia, que
será o nosso céu. «Recorremos a
Deus só para pedir, para agradecer,
ou dirigimo-nos a Ele também para O
adorar? Mas, então, o que quer dizer
adorar a Deus? Significa aprender a
estar com Ele, a parar para dialogar
com Ele, sentindo que a sua presença
é a mais verdadeira, a melhor, a mais
importante de todas (…); adorar o
Senhor quer dizer que estamos
convencidos diante d’Ele que é o
único Deus, o Deus da nossa vida, o
Deus da nossa história»[38].

Carlos Ayxelà

[1] Ex 15, 1.



[2] cf. Sl 65; 77; 105; 135.

[3] Francisco, Angelus, 10/11/2013.

[4] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20/01/2014.

[5] cf. Ap 21, 5.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
307.

[7] S. Josemaria, Caminho, n. 523.

[8] Ex 15, 9.

[9] Ex 15, 10.

[10] Ex 14, 31 - 15, 1.

[11] cf. Sl 32; 39; 95; 97; 143; 149.

[12] cf. Ex 14, 22-25.

[13] Ap 7, 10.

[14] Ap 5, 9-10; 14, 3.



[15] Missal Romano, Oração
eucarística III.

[16] Bento XVI, Audiência,
26/01/2006; cf. Sl 143.

[17] Ap 5, 8-9.

[18] Bento XVI, Homilia, 19/02/2012.

[19] Bento XVI, Audiência,
03/10/2012.

[20] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[21] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
89.

[22] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[23] Francisco, Homilia, 10/02/2014.

[24] S. Josemaria, Forja, n. 436.

[25] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[26] João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 49.



[27] S. Josemaria, Caminho, n. 530.

[28] Bento XVI, Audiência,
21/05/2008.

[29] cf. Ef 5, 19; Col 3, 17.

[30] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
167.

[31] S. Josemaria, Forja, n. 930.

[32] Orígenes, Sel. in psalmos, em Sal
119 [118],71.

[33] cf. Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum concilium, n. 116.

[34] cf. Missal Romano, Oração
Eucarística I; cf. Gn 4, 4.

[35] cf. Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, n. 112.

[36] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20/12/2014.

[37] Bento XVI, Homilia, 07/06/2012.



[38] Francisco, Homilia, 14/04/2013.

Carlos Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/musica-que-
vem-deus-canto-e-musica-na-liturgia/

(30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/musica-que-vem-deus-canto-e-musica-na-liturgia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/musica-que-vem-deus-canto-e-musica-na-liturgia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/musica-que-vem-deus-canto-e-musica-na-liturgia/

	O tempo de uma presença (10): A música que vem de Deus, canto e música na liturgia

