opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (11):
Quando o mundo nos
fala

A temperanca no desejo de
conhecer permite-nos alcangar
0 coracdo da realidade e ser
almas contemplativas no meio
do mundo.

13/02/2022

Existem diversas maneiras de ver
uma mesma coisa. Diante de um
grande banquete, elaborado com
todo o tipo de alimentos, cores,



decoracdes e texturas, o olhar
impressionado de um fotografo ndo
tem nada que ver com o olhar
ansioso de um glutdo. Ou pensando
em situagdes mais comuns, 0 N0SSO
olhar ao passar por cima dos titulos
de um jornal costuma ser diferente
daquele olhar com o qual
contemplamos um poér do sol. As
diferencas entre estas formas de
olhar ndo se devem apenas as
circunstancias do momento ou as
coisas que estdo diante dos nossos
olhos. Aquilo que as distingue, na
realidade, é algo mais profundo, algo
que tem que ver com 0 modo como
nos relacionamos com o mundo.

Toda a pregacéo de S. Josemaria nos
anima a ser «almas contemplativas,
metidas nos afazeres da terra»™.
Para isso é preciso aprender a olhar
para a realidade de uma maneira
nova: um olhar que néao capte apenas
um aspeto —o fragmento ttil- do que
temos a frente; um olhar que nao



procure simplesmente apropriar-se e
possuir o olhado. O olhar
contemplativo, com efeito, ndo é
egoista nem possessivo: é
transparente, sereno, recetivo,
generoso. E para quem quer viver
com Deus, a aprendizagem neste
modo de olhar ndo é optativa. S6
convertendo o nosso olhar
poderemos descobrir o brilho divino
em tudo o que nos rodeia e
vislumbraremos a verdade profunda
das coisas e dos acontecimentos, pois
«é Nele, realmente, que vivemos, nos
movemos e existimos» (cf. At 17, 28).

E interessante que, ao indicar
possiveis temas para tratar na
formacdo de gente jovem, o fundador
do Opus Dei escrevesse:
«Mortificacdo exterior —a vista
principalmente—; mortificacdo
interior —em especial, a
curiosidade»". Estes dois aspetos,
intimamente ligados a vida
contemplativa, fazem parte da



virtude da temperanca no que se
refere ao desejo de conhecer, que é
um dos desejos mais fortemente
presente na nossa natureza. Apesar
de talvez na linguagem comum, a
palavra «temperanca» trazer a nossa
cabeca a ideia de limite, essa é uma
concec¢do bastante incompleta. A
palavra latina temperare, de onde
vem o termo que utilizamos, quer
dizer «misturar as coisas na sua dose
justa». Deste modo, a pessoa
temperada no seu desejo de conhecer
é alguém que ndo fica absorvido pelo
imediato, mas que consegue ir
sempre mais além. Desenvolve uma
atitude aberta, atenta e silenciosa
que a predispde para alcangar o
coracao das coisas. Entdo, o mundo
fala-lhe.

O olhar curioso

Existe uma maneira de olhar que,
ainda sem ser moldada pela
temperanca, se comporta de maneira



semelhante a de uma borboleta que
salta de flor em flor. E a atitude de
quem se detém em algo o minimo de
tempo indispensavel para saciar a
sua curiosidade e obter o que lhe
apetece. Este olhar ndo pretende
mergulhar na realidade nem capta-la
em toda a sua profundidade, mas,
pelo contrario, procurar o prazer que
proporciona a percec¢ao sensivel ou
um gosto fugaz causado pelo
consumo de nova informacao sobre o
mundo. E o que S. Jodo denomina
«concupiscéncia dos olhos» (cf. 1 Jo 2,
16) e S. Tomas de Aquino, varios
séculos depois chamara curiositas™.
Para este ultimo santo, o polo oposto
da curiositas seria a studiositas que
consiste em encontrar essa dose justa
—como parte precisamente da
temperanca— na nossa vontade por
conhecer. A studiositas nao procura
simplesmente estabelecer um limite,
mas visa remover os obstaculos que
nos impedem de conhecer de
maneira profunda e ndo poupa no



esforco e cansaco que supoe todo o
processo de aprendizagem.

Ceder na curiositas pode parecer
uma atitude sem grande
transcendéncia que incidiria apenas
na periferia da nossa existéncia. Que
mal pode fazer-me o simples facto de
andar pelo mundo com os olhos bem
abertos, aproveitando tudo o que me
¢ oferecido? No entanto, escutemos
estas palavras de Jesus: «A lampada
do corpo sdo os olhos; se os teus
olhos estiverem sdos, todo o teu
corpo andara iluminado» (cf. Mt 6,
22). Se o olho ilumina todo o corpo, o
nosso olhar repercute no nosso
coracdo. O que acontece € que a
curiositas, quase sem nos darmos
conta, vai criando raizes cada vez
mais profundas no nosso ser. As
vezes percebemos facilmente esta
dispersdo no mundo das redes
sociais ou na internet: ficamos a
passar de pagina em pagina, sem
nem sequer sabermos aquilo de que



estamos a procura. E por detras
desse olhar habituado a divagar,
talvez surja uma inquietac¢ao errante
do espirito, que se manifesta em rios
de palavreado imprudente, em
desorganizacdo ou em desassossego
interior.

Neste sentido, o olhar que vai de flor
em flor «pode ser o sintoma de um
auténtico desenraizamento; pode
significar que a pessoa perdeu a
capacidade de estar consigo
mesma»". Mais ou menos
conscientes do nosso vazio interior,
procuramos fugir para fora, para o
mundo da distracéao e,
paradoxalmente, abandonamos o
unico lugar onde encontraremos
aquele que pode saciar a nossa sede.
Santo Agostinho expressou assim
esta experiéncia: «Eis que estavas
dentro, e eu, fora — e fora Te buscava,
e me lancava, disforme e nada belo,
perante a beleza de tudo e de todos
que criaste. Estavas comigo, e eu ndo



estava Contigo.... Seguravam-me
longe de Ti as coisas que néo
existiriam sendo em Ti.»".

Tudo isto explica porque é que, para
chegar com o nosso olhar ao coracgdo
da realidade, é necessario
desenvolver, ao mesmo tempo que
abrimos a porta do nosso proprio
mundo interior, um sereno processo
de discernimento: deter-se, pensar,
ndo cair na pressa. Por exemplo,
antes de carregar play em qualquer
video ou série atrativa, é bom pensar
se verdadeiramente isso é o que
queremos fazer nesse momento.
Quem sabe prescindir daquilo que
faz mal a sua alma ou daquilo que
simplesmente o impede de crescer,
«apercebe-se que o sacrificio é so
aparente: porque ao viver assim (...)
livra-se de muitas escraviddes e
consegue, no intimo do seu coracao,

saborear todo o amor de Deus»'®.



«Distrair-te. - Precisas de te
distrair!... abrindo muito os olhos,
para que entrem bem as imagens das
coisas», escreve S. Josemaria,
provocando o leitor. E rapidamente
responde: «Fecha-os de todo! Tem
vida interior, e veras, com cor e
relevo imprevistos, as maravilhas de
um mundo melhor, de um mundo
novo; e entdo has de privar com
Deus»'”. Naturalmente, o fundador
do Opus Dei ndo pretende que nado
olhemos nem que captemos uma
realidade que ele mesmo nos indica
ser lugar de encontro com Deus. Pelo
contrario, diz-nos que esse olhar
exterior na verdade esta ligado ao
nosso mundo interior e como tal
contribui para o formar, para bem ou
para mal.

O olhar interesseiro

Um olhar que ndo estd moldado pela
temperanca pode também,
inadvertidamente, impregnar-se de



um interesse egoista, possessivo,
parecido ao de um animal que
procura a sua presa. «Lembra-te de
que um olhar invejoso é coisa
funesta» (cf. Sir 31, 13), refere a
Sagrada Escritura. Tal como o olhar
que que divaga de flor em flor, este
olhar predador ndo costuma
manifestar um fendmeno superficial:
com frequéncia, revela uma maneira
de relacionar-se com o mundo que se
encontra no profundo da pessoa.
Trata-se da atitude de quem vé tudo
atraveés da perspetiva do proprio
interesse e, em consequéncia,
aprecia o mundo consoante o
beneficio imediato que lhe confere. E
como se 0 coracao tivesse ficado fixo,
observando tudo desde um unico
angulo; como se todos os outros
pontos de vista se tivessem tornado
opacos.

A intemperanca é destruidora
porque torna o homem parcial e
insensivel para captar calmamente a



realidade e as pessoas, com todas as
suas nuances. E isto, por sua vez,
reflete-se nas suas decisdes ja que
ndo ter um auténtico conhecimento
do ambiente € um obstaculo para
acertar. O glutdo, por exemplo,
encontra-se preso na procura de
prazeres do paladar; diante do
banquete € incapaz de captar toda a
criatividade e beleza daquilo que se
lhe oferece. Escolhera o maior ou o
que proporciona experiéncias mais
fortes, mas ndo é capaz de desfrutar
verdadeiramente com isso nem de
ter uma conversa enriquecedora com
0s outros.

Este olhar interesseiro influencia
também as relagdes com os outros.
Quem ndo conseguiu ter um olhar
livre tem tendéncia a ver as pessoas
do ponto de vista do beneficio que
lhe trazem, do favor que lhes pode
pedir. A sua primeira reacdo nao €
olhar para o outro nos olhos e
perguntar como esta, que necessita,



que pode fazer por ele; e muito
menos entender a singularidade ou o
encanto da sua personalidade. Esta
cegueira de espirito, esta
incapacidade para ver a presenca
divina nas pessoas que nos rodeiam,
ndo vem de uma confusdo causada
pelo sensivel, mas de um olhar
deformado, adormecido pela
intemperanca. «Os nossos coracdes
podem apegar-se a tesouros
verdadeiros ou falsos, nos quais
podem encontrar auténtico repouso
ou adormecer-se, tornando-se
preguicosos e insensiveis», dizia o
Papa Francisco, na sua mensagem
para uma Jornada Mundial da
Juventude. «Quanta energia existe na
capacidade de amar e ser amado!
Nao permitam que este valor tdo
precioso seja falseado, destruido ou
prejudicado. Isto sucede quando as
nossas relacoes estdo marcadas pela
instrumentalizacdo do proximo para
os proprios fins egoistas»™®.



Alguns frutos da temperanca

Quem adquire um olhar temperado
vé o mundo com olhos novos,
descobre maravilhas inesperadas. A
moderacao liberta, purifica o
coracdo, facilita uma relacao serena
com as pessoas e com as coisas: faz
crescer em nos uma atitude de
interesse sincero, que nao se deixa
levar pelas aparéncias, que nao se
apressa a fazer juizos superficiais. O
primeiro efeito da temperanca, como
tal, é a «tranquilidade de espirito»,
que nasce da ordem no interior do
homem". O olhar desprendido e
limpo fixa-se nos verdadeiros
tesouros, nos quais pode encontrar
auténtico repouso. Um modo de
crescer nesta sensibilidade é decidir-
se a olhar o mundo pela méo de
pessoas que percebem as nuances
ricas e diversas na realidade, como
sucede com os artistas, os poetas.
Quem ndo recorda alguma conversa
com uma pessoa que, com a sua



opinido refletida sobre uma obra de
arte, nos fez descobrir novas
perspetivas do mundo?

Outro fruto da temperanca é a
capacidade de concentrar forcas nos
projetos que tracamos. Nao olhar
desnecessariamente o telemovel ou
ndo se perder na internet durante o
trabalho ou o estudo, podem parecer
coisas de pouco valor, que ndo
afetam o curso da nossa vida. Mas,
na realidade, este tipo de pequenas
renuncias pode ser decisivo para nos
concentrarmos e realizarmos, com
todas as forgas, o que queremos.
Dizer «ndo» ao que dispersa a mente
em mil coisas €, simultaneamente,
um «sSim» ao que realmente importa.
Este esforco, além disso, desenvolve
a interioridade e, com o tempo,
contribui para revelar o superficial
como uma perda de tempo e de
liberdade. «A vida ganha entdo as
perspetivas que a intemperanca
esbate; ficamos em condicdes de nos



preocuparmos com 0s outros, de
compartilhar com todos o que nos
pertence, de nos dedicarmos a
tarefas grandes»"”.

O olhar desprendido, sereno e
transparente, capacita-nos mais que
nenhuma outra coisa para descobrir
a verdadeira beleza de tudo o que
existe. Viver a temperanca é poder
gozar mais —-ndo menos-, tanto das
coisas espirituais como das coisas
sensiveis. Uma relacdo livre com o
mundo, livre da procura ansiosa de
prazer ou de autoafirmacdo, leva-nos
a conhecer a verdade das coisas e das
pessoas; permite-nos descobrir a
beleza também no mais delicado e
discreto. «Disse-se, ndo sem razao,
que so aquele que tem um coracao
limpo é capaz de rir de verdade. Nao
€ menos certo que soO entende a
beleza do mundo quem o contempla
com o olhar limpo»"". O homem
temperado chega mais fundo na
verdade das coisas: o mundo fala-lhe



de Deus. Por isso, quem se lance
nesta aventura ira reconhecer-se,
com o tempo, naquela exclamacao de
S. Josemaria: «Meu Deus, encontro
graca e beleza em tudo o que
vejo»?.

[1] S. Josemaria, Instrucdo para a
Obra de Sdo Miguel, 8-X11-1941, n. 70.

[2] S. Josemaria, Instrucdo para a
Obra de Sao Rafael, 9-I-1935, n. 135

[3] S. Tomas de Aquino, Suma
Teoldgica, II-11, q. 167 a.1 ad 2; a. 2 ad
1.

[4] cf. J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2007, p.
291(versao portuguesa anterior e
mais breve: Virtudes fundamentais,
Colecéo Efeso, n.44).



[5] Sto. Agostinho, Confissoes, X, 27,
38.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[7] S. Josemaria, Caminho, n. 283.
[8] Francisco, Mensagem, 31-1-2015.

[9] cf. ]. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, p. 224, aludindo a S.
Tomas.

[10] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84

[11] J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, p. 249.

[12] S. Josemaria, Forja, n. 415.

Maria Schoerghuber




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-xi-quando-o-
mundo-nos-fala/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-xi-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-xi-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-xi-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-xi-quando-o-mundo-nos-fala/

	Muito humanos, muito divinos (11): Quando o mundo nos fala

