
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (11):
Quando o mundo nos
fala

A temperança no desejo de
conhecer permite-nos alcançar
o coração da realidade e ser
almas contemplativas no meio
do mundo.

13/02/2022

Existem diversas maneiras de ver
uma mesma coisa. Diante de um
grande banquete, elaborado com
todo o tipo de alimentos, cores,



decorações e texturas, o olhar
impressionado de um fotógrafo não
tem nada que ver com o olhar
ansioso de um glutão. Ou pensando
em situações mais comuns, o nosso
olhar ao passar por cima dos títulos
de um jornal costuma ser diferente
daquele olhar com o qual
contemplamos um pôr do sol. As
diferenças entre estas formas de
olhar não se devem apenas às
circunstâncias do momento ou às
coisas que estão diante dos nossos
olhos. Aquilo que as distingue, na
realidade, é algo mais profundo, algo
que tem que ver com o modo como
nos relacionamos com o mundo.

Toda a pregação de S. Josemaria nos
anima a ser «almas contemplativas,
metidas nos afazeres da terra»[1].
Para isso é preciso aprender a olhar
para a realidade de uma maneira
nova: um olhar que não capte apenas
um aspeto –o fragmento útil– do que
temos à frente; um olhar que não



procure simplesmente apropriar-se e
possuir o olhado. O olhar
contemplativo, com efeito, não é
egoísta nem possessivo: é
transparente, sereno, recetivo,
generoso. E para quem quer viver
com Deus, a aprendizagem neste
modo de olhar não é optativa. Só
convertendo o nosso olhar
poderemos descobrir o brilho divino
em tudo o que nos rodeia e
vislumbraremos a verdade profunda
das coisas e dos acontecimentos, pois
«é Nele, realmente, que vivemos, nos
movemos e existimos» (cf. At 17, 28).

É interessante que, ao indicar
possíveis temas para tratar na
formação de gente jovem, o fundador
do Opus Dei escrevesse:
«Mortificação exterior –a vista
principalmente–; mortificação
interior –em especial, a
curiosidade»[2]. Estes dois aspetos,
intimamente ligados à vida
contemplativa, fazem parte da



virtude da temperança no que se
refere ao desejo de conhecer, que é
um dos desejos mais fortemente
presente na nossa natureza. Apesar
de talvez na linguagem comum, a
palavra «temperança» trazer à nossa
cabeça a ideia de limite, essa é uma
conceção bastante incompleta. A
palavra latina temperare, de onde
vem o termo que utilizamos, quer
dizer «misturar as coisas na sua dose
justa». Deste modo, a pessoa
temperada no seu desejo de conhecer
é alguém que não fica absorvido pelo
imediato, mas que consegue ir
sempre mais além. Desenvolve uma
atitude aberta, atenta e silenciosa
que a predispõe para alcançar o
coração das coisas. Então, o mundo
fala-lhe.

O olhar curioso

Existe uma maneira de olhar que,
ainda sem ser moldada pela
temperança, se comporta de maneira



semelhante à de uma borboleta que
salta de flor em flor. É a atitude de
quem se detém em algo o mínimo de
tempo indispensável para saciar a
sua curiosidade e obter o que lhe
apetece. Este olhar não pretende
mergulhar na realidade nem captá-la
em toda a sua profundidade, mas,
pelo contrário, procurar o prazer que
proporciona a perceção sensível ou
um gosto fugaz causado pelo
consumo de nova informação sobre o
mundo. É o que S. João denomina
«concupiscência dos olhos» (cf. 1 Jo 2,
16) e S. Tomás de Aquino, vários
séculos depois chamará curiositas[3].
Para este último santo, o polo oposto
da curiositas seria a studiositas que
consiste em encontrar essa dose justa
–como parte precisamente da
temperança– na nossa vontade por
conhecer. A studiositas não procura
simplesmente estabelecer um limite,
mas visa remover os obstáculos que
nos impedem de conhecer de
maneira profunda e não poupa no



esforço e cansaço que supõe todo o
processo de aprendizagem.

Ceder na curiositas pode parecer
uma atitude sem grande
transcendência que incidiria apenas
na periferia da nossa existência. Que
mal pode fazer-me o simples facto de
andar pelo mundo com os olhos bem
abertos, aproveitando tudo o que me
é oferecido? No entanto, escutemos
estas palavras de Jesus: «A lâmpada
do corpo são os olhos; se os teus
olhos estiverem sãos, todo o teu
corpo andará iluminado» (cf. Mt 6,
22). Se o olho ilumina todo o corpo, o
nosso olhar repercute no nosso
coração. O que acontece é que a 
curiositas, quase sem nos darmos
conta, vai criando raízes cada vez
mais profundas no nosso ser. Às
vezes percebemos facilmente esta
dispersão no mundo das redes
sociais ou na internet: ficamos a
passar de página em página, sem
nem sequer sabermos aquilo de que



estamos à procura. E por detrás
desse olhar habituado a divagar,
talvez surja uma inquietação errante
do espírito, que se manifesta em rios
de palavreado imprudente, em
desorganização ou em desassossego
interior.

Neste sentido, o olhar que vai de flor
em flor «pode ser o sintoma de um
autêntico desenraizamento; pode
significar que a pessoa perdeu a
capacidade de estar consigo
mesma»[4]. Mais ou menos
conscientes do nosso vazio interior,
procuramos fugir para fora, para o
mundo da distração e,
paradoxalmente, abandonamos o
único lugar onde encontraremos
aquele que pode saciar a nossa sede.
Santo Agostinho expressou assim
esta experiência: «Eis que estavas
dentro, e eu, fora – e fora Te buscava,
e me lançava, disforme e nada belo,
perante a beleza de tudo e de todos
que criaste. Estavas comigo, e eu não



estava Contigo…. Seguravam-me
longe de Ti as coisas que não
existiriam senão em Ti.»[5].

Tudo isto explica porque é que, para
chegar com o nosso olhar ao coração
da realidade, é necessário
desenvolver, ao mesmo tempo que
abrimos a porta do nosso próprio
mundo interior, um sereno processo
de discernimento: deter-se, pensar,
não cair na pressa. Por exemplo,
antes de carregar play em qualquer
vídeo ou série atrativa, é bom pensar
se verdadeiramente isso é o que
queremos fazer nesse momento.
Quem sabe prescindir daquilo que
faz mal à sua alma ou daquilo que
simplesmente o impede de crescer,
«apercebe-se que o sacrifício é só
aparente: porque ao viver assim (...)
livra-se de muitas escravidões e
consegue, no íntimo do seu coração,
saborear todo o amor de Deus»[6].



«Distrair-te. - Precisas de te
distrair!... abrindo muito os olhos,
para que entrem bem as imagens das
coisas», escreve S. Josemaria,
provocando o leitor. E rapidamente
responde: «Fecha-os de todo! Tem
vida interior, e verás, com cor e
relevo imprevistos, as maravilhas de
um mundo melhor, de um mundo
novo; e então hás de privar com
Deus»[7]. Naturalmente, o fundador
do Opus Dei não pretende que não
olhemos nem que captemos uma
realidade que ele mesmo nos indica
ser lugar de encontro com Deus. Pelo
contrário, diz-nos que esse olhar
exterior na verdade está ligado ao
nosso mundo interior e como tal
contribui para o formar, para bem ou
para mal.

O olhar interesseiro

Um olhar que não está moldado pela
temperança pode também,
inadvertidamente, impregnar-se de



um interesse egoísta, possessivo,
parecido ao de um animal que
procura a sua presa. «Lembra-te de
que um olhar invejoso é coisa
funesta» (cf. Sir 31, 13), refere a
Sagrada Escritura. Tal como o olhar
que que divaga de flor em flor, este
olhar predador não costuma
manifestar um fenómeno superficial:
com frequência, revela uma maneira
de relacionar-se com o mundo que se
encontra no profundo da pessoa.
Trata-se da atitude de quem vê tudo
através da perspetiva do próprio
interesse e, em consequência,
aprecia o mundo consoante o
benefício imediato que lhe confere. É
como se o coração tivesse ficado fixo,
observando tudo desde um único
ângulo; como se todos os outros
pontos de vista se tivessem tornado
opacos.

A intemperança é destruidora
porque torna o homem parcial e
insensível para captar calmamente a



realidade e as pessoas, com todas as
suas nuances. E isto, por sua vez,
reflete-se nas suas decisões já que
não ter um autêntico conhecimento
do ambiente é um obstáculo para
acertar. O glutão, por exemplo,
encontra-se preso na procura de
prazeres do paladar; diante do
banquete é incapaz de captar toda a
criatividade e beleza daquilo que se
lhe oferece. Escolherá o maior ou o
que proporciona experiências mais
fortes, mas não é capaz de desfrutar
verdadeiramente com isso nem de
ter uma conversa enriquecedora com
os outros.

Este olhar interesseiro influencia
também as relações com os outros.
Quem não conseguiu ter um olhar
livre tem tendência a ver as pessoas
do ponto de vista do benefício que
lhe trazem, do favor que lhes pode
pedir. A sua primeira reação não é
olhar para o outro nos olhos e
perguntar como está, que necessita,



que pode fazer por ele; e muito
menos entender a singularidade ou o
encanto da sua personalidade. Esta
cegueira de espírito, esta
incapacidade para ver a presença
divina nas pessoas que nos rodeiam,
não vem de uma confusão causada
pelo sensível, mas de um olhar
deformado, adormecido pela
intemperança. «Os nossos corações
podem apegar-se a tesouros
verdadeiros ou falsos, nos quais
podem encontrar autêntico repouso
ou adormecer-se, tornando-se
preguiçosos e insensíveis», dizia o
Papa Francisco, na sua mensagem
para uma Jornada Mundial da
Juventude. «Quanta energia existe na
capacidade de amar e ser amado!
Não permitam que este valor tão
precioso seja falseado, destruído ou
prejudicado. Isto sucede quando as
nossas relações estão marcadas pela
instrumentalização do próximo para
os próprios fins egoístas»[8].



Alguns frutos da temperança

Quem adquire um olhar temperado
vê o mundo com olhos novos,
descobre maravilhas inesperadas. A
moderação liberta, purifica o
coração, facilita uma relação serena
com as pessoas e com as coisas: faz
crescer em nós uma atitude de
interesse sincero, que não se deixa
levar pelas aparências, que não se
apressa a fazer juízos superficiais. O
primeiro efeito da temperança, como
tal, é a «tranquilidade de espírito»,
que nasce da ordem no interior do
homem[9]. O olhar desprendido e
limpo fixa-se nos verdadeiros
tesouros, nos quais pode encontrar
autêntico repouso. Um modo de
crescer nesta sensibilidade é decidir-
se a olhar o mundo pela mão de
pessoas que percebem as nuances
ricas e diversas na realidade, como
sucede com os artistas, os poetas.
Quem não recorda alguma conversa
com uma pessoa que, com a sua



opinião refletida sobre uma obra de
arte, nos fez descobrir novas
perspetivas do mundo?

Outro fruto da temperança é a
capacidade de concentrar forças nos
projetos que traçámos. Não olhar
desnecessariamente o telemóvel ou
não se perder na internet durante o
trabalho ou o estudo, podem parecer
coisas de pouco valor, que não
afetam o curso da nossa vida. Mas,
na realidade, este tipo de pequenas
renúncias pode ser decisivo para nos
concentrarmos e realizarmos, com
todas as forças, o que queremos.
Dizer «não» ao que dispersa a mente
em mil coisas é, simultaneamente,
um «sim» ao que realmente importa.
Este esforço, além disso, desenvolve
a interioridade e, com o tempo,
contribui para revelar o superficial
como uma perda de tempo e de
liberdade. «A vida ganha então as
perspetivas que a intemperança
esbate; ficamos em condições de nos



preocuparmos com os outros, de
compartilhar com todos o que nos
pertence, de nos dedicarmos a
tarefas grandes»[10].

O olhar desprendido, sereno e
transparente, capacita-nos mais que
nenhuma outra coisa para descobrir
a verdadeira beleza de tudo o que
existe. Viver a temperança é poder
gozar mais –não menos–, tanto das
coisas espirituais como das coisas
sensíveis. Uma relação livre com o
mundo, livre da procura ansiosa de
prazer ou de autoafirmação, leva-nos
a conhecer a verdade das coisas e das
pessoas; permite-nos descobrir a
beleza também no mais delicado e
discreto. «Disse-se, não sem razão,
que só aquele que tem um coração
limpo é capaz de rir de verdade. Não
é menos certo que só entende a
beleza do mundo quem o contempla
com o olhar limpo»[11]. O homem
temperado chega mais fundo na
verdade das coisas: o mundo fala-lhe



de Deus. Por isso, quem se lance
nesta aventura irá reconhecer-se,
com o tempo, naquela exclamação de
S. Josemaria: «Meu Deus, encontro
graça e beleza em tudo o que
vejo»[12].

[1] S. Josemaria, Instrução para a
Obra de São Miguel, 8-XII-1941, n. 70.

[2] S. Josemaria, Instrução para a
Obra de São Rafael, 9-I-1935, n. 135

[3] S. Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 167 a.1 ad 2; a. 2 ad
1.

[4] cf. J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2007, p.
291(versão portuguesa anterior e
mais breve: Virtudes fundamentais,
Coleção Éfeso, n.44).



[5] Sto. Agostinho, Confissões, X, 27,
38.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[7] S. Josemaria, Caminho, n. 283.

[8] Francisco, Mensagem, 31-I-2015.

[9] cf. J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, p. 224, aludindo a S.
Tomás.

[10] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
84

[11] J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, p. 249.

[12] S. Josemaria, Forja, n. 415.

Maria Schoerghuber



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/muito-
humanos-muito-divinos-xi-quando-o-

mundo-nos-fala/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-xi-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-xi-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-xi-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-pt/article/muito-humanos-muito-divinos-xi-quando-o-mundo-nos-fala/

	Muito humanos, muito divinos (11): Quando o mundo nos fala

